#### 花園大学国際禅学研究所



第三号

#### 目次

| 悟りの現象学的考察 岩 | - 『宗門円相集』に見られる円相の形・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・ | 白隠と菩提心思想 竹下・ルッジェリ・ | 唐絶句 解題と翻刻 堀 | 費隠通容『五燈嚴統』についての考察 林 | -新資料紹介と作者・成立年代考察を中心に | 愛宮ラサールにおける坐禅とキリスト教の瞑想 清 | 臨済宗五山派・美濃承国寺の興亡史 横 | -牧雲通門「式古要論」の主張- 野禅門の語録はどうあるべきか |
|-------------|----------------------------------------------------|--------------------|-------------|---------------------|----------------------|-------------------------|--------------------|--------------------------------|
| 村           | 114.                                               | IJ<br>•            | JII         | ••                  | 瀬                    | 水                       | 山                  |                                |
| 宗           | 銀                                                  |                    | 貴           | 觀                   | 尚                    | 大                       | 住                  | 善善                             |
| 康           | 柱                                                  | アンナ                | 司           | 潮                   | 純                    | 介                       | 雄                  | 敬                              |
| :           | :                                                  | :                  | :           | :                   | :                    |                         | :                  | :                              |
| (47)        | (25)                                               | (1)                | 163         | 127                 | 107                  | :<br>77                 | 39                 | 1                              |

ていることから、

牧雲晩年の著述と考えられる。

# 禅門の語録はどうあるべきか

# 牧雲通門「式古要論」の主張

野 善 敬

#### は ľ め に

て-明末清初僧諍覚書(2)-」(『宗学研究』第三二号・一九九〇)で紹介したので、そちらを参照されたい。 琦(一五九二~一六七三)の法叔に当たる。 牧雲は棒喝禅をもって知られる密雲円悟の法嗣であり、 牧雲嬾斎後集』 「式古要論」は中国の清代初期に活躍した臨済宗の禅僧、牧雲通門(「五九九~一六七一)の著述である。 「式古要論」は『牧雲和尚四悉書』の巻九に収載されており、全十六則からなっている。 同様、 十六則である。文字にも異同はない。撰述時期は明らかでないが、『牧雲嬾斎後集』に採録され 巻一にも収載されており、そちらの表題では「全十則」となっているが、 牧雲の禅風については、先に拙稿「牧雲通門の『五論』をめぐっ 費隠通容の法弟、日本黄檗宗の宗祖である隠元隆 内容は また、 同文は 四悉

題目の「式古」とは「古を式とする」の意であり、 古に鑑みて、 語録やそこに採録されている問答・ 説示 1

の本来あるべき姿について、 当時の時代背景を踏まえての反省に立った論述である。 牧雲なりの考えを述べた論である。 明末清初、 しかも、 黄檗宗が日本へ伝えられた前後の 単なる一般論としての発言ではな

国禅門の状況と禅僧の意識を知る大きな手がかりともなる好論である。

では、そもそもどうして牧雲は当時の語録を問題としたのであろうか。

ままの俗語表現が用いられた素朴な文体を用いて書かれている。その語録も、 たものであるが、文語文の文集や韻文の詩集とは違い、祖師の言動や姿をそのまま伝えるために、 のものであろう。 禅門における語録と言ってすぐに思い起こされるのは、『臨済録』や『洞山録』・『趙州録』といった唐代 語録は、 師家の説示や、弟子との問答など、古人の生の声をそのまま筆記し、 時代が下るにつれて内容・体 編纂収録し 会話その

目が並べられている。「目次」「拈古」「行状」は欠けているものの、後世の語録の基本的な内容はほぼ揃 銘」「示衆」「秉払」「室中機縁」「頌古」「偈頌」「仏祖讃」「自讃」「仏事」「普説」「法語」「書問」という項 慧普覚禅師語録』三十巻などがその代表的な形式を示しており、序文・跋文などを別にして、「上堂」「塔

裁が洗練整備され、形式もある程度固まってくる。

南宋の乾道八年(一一七二)に勅許を得て入蔵された『大

弟子や檀越の手によって刻行され、その一部は『大慧普覚禅師語録』や『天目中峰和尚広録』の様に、 堂」が存在しない『天目中峰和尚広録』のような例もあるが、内容構成としては大同小異と言ってよかろう。 ている。もちろん、それぞれの禅僧の語録によって個別にかなりの項目の出入や、並べ替えがあり、「上 禅門の語録は、 宋代以降、 木版技術の発達により容易に印刷ができるようになり、禅僧一人一人の語

帝への奏上・

元代までのものに限って見てみるならば、

勅許によって大蔵経に収載されることになる。但し、入蔵を許された語録の数は、

宋版大蔵経に『大慧禅師語録』三十巻の名前が見え

ごく限ら

2

い

な

い禅僧の語録も数多く残されている。

げられるのが、 296b、353a ∽354a)° いては拙稿「雍正帝と仏教」〔『町田三郎教授退官記念中国思想史論叢』一九九五所収〕 れることになる(『大清三蔵聖教目録』、 りに元朝の禅僧の語録二点と、 つの語録の名前が見え、 (『唐本一 「磧砂蔵経」に収載されているだけである。 大蔵経の刻行を企図した雍正帝が禅宗に深く帰依していたという事実の存在であろうが 切経目録』 三十巻が それでも四種類に過ぎない 明末清初期における爆発的な語録の出版活動であった。 巻 下、 ところが清朝初期に出された勅版の「龍蔵」では、 (『中峰広録』 『法宝総目録』 それ以外に『雪竇明覚禅師語録』 明末清初期の禅僧の語録十二点が加えられて、 付録「謝降賜中峰和尚広録入蔵并封号国師表」)、宋代から元代にかけて出され (『大明三蔵聖教北蔵目録』 『大明三蔵聖教南蔵目録』、 『法宝総目録』 第二冊 • 148b) **′** 明代では勅版の「北蔵」「南蔵」共に、この大慧・中峰の二 第二冊・385c~387a)。 元統二年 六巻・『円悟仏果禅師語録』十七巻の二点が (一三三四) 大慧と中峰の語録が外され、 「龍蔵」で語録が増えた最大の に入蔵を許された 参照)、今一つの理由として挙 全部で十六点の語録が 『法宝総目録』 『天目中峰 (雍正帝に 収 代 加 わ

れており、 初期には大きな寺院に版刻を行うための刷印坊が整えられて出版が行われており、 大蔵経は、 そして、 冊子形式であった。 ·末の万暦年間から清初の康熙年間にかけて出された民間の手になる大蔵経に、 日本で江戸時 その中には、 語録の出版が爆発的な流行をしていた事実が窺える。 主に嘉興 '代に刻行されて広く流布した「黄檗版」の原本であり、 明末清初期の禅僧を中心にして二二〇点以上という数多くの禅僧の語録が (浙江省) の楞厳寺経坊から発刊されたので「楞厳寺版」とも呼ば また、「嘉興蔵」 それまでの折本形式ではな 「嘉興蔵」 「嘉興蔵」 に限らず、 に たある。 収載され 明 収 ħ 末 てい

たとえば牧雲通門の法兄で隠元隆琦の嗣法師に当たる費隠通

(一五九三~一六六一)には、「嘉興蔵」の十四巻本以外に、七巻・十巻・十六巻の三種類の語録が残されてお も数多く見られる。更に、 (拙稿「明末清代仏教の語録・著述とその法系」〔『広島大学東洋古典学研究』第十集〕p. 37参照)、 語録以外にも禅僧の詩文集や単独の著書も多数出されており、それらも含めると、 同様の例は他に

明末清初期の禅僧は膨大な出版活動を繰り広げていたことになる。そして、数が多ければ多いほど、内容に

問題を持つ語録もその数が増えてくることになる。

Z125·461a)と述べている。安易な語録出版に対する危惧すべき状況は、中国に限られたものではなかった ジャウジャいる(今日支那日本称禅師開語録者、 たのである。 洞門の独庵玄光(一六三〇~一六九八)は、「今日では中国でも日本でも禅師を称して語録を作成する者がウ 牧雲は当時の中国における玉石混淆の語録の現状を憂えて「式古要論」を撰述することになっ 日本の叢林も隠元隆琦などの来朝によって明末清初期の中国禅門の影響を色濃く受けており 如稲麻竹葦)」(『為霖道霈禅師還山録』刻支那鼓山為霖禅師還山録序:

『牧雲和尚四悉書』と『牧雲嬾斎後集』の二本は、 きない孤本である。以下、各条ごとに口語訳・原文・書き下し文の順序で掲載し、 共に北京図書館所蔵の稀覯書であり、 語注を兼ね必要に応じて 他で見ることがで

以下、「式古要論」の内容を順番に見ながら牧雲の意見を紹介するが、この「式古要論」が載せられた

《解説》を加えた。 また各条の頭に便宜的に見出しの題目を付している。

# 「式古要論十六則」(『牧雲和尚四悉書』巻九・10a~15a)

f. 「式古論+則」(『鶴林牧雲和尚嬾斎後集』巻一・15a~21a=実際は+六則)

#### [1]語録とは

許さなかった。 手に無関心で〕関わりがないかのようである。これは法を重んじている士に〔おける場合のことで〕ある。 心ならば、その〔説法する〕時に、説示する者〔が言葉を発するの〕は〔ちょうど〕風が空中を吹い るだろうか。〔いや〕及ばないであろう。だからその〔立派な人の〕語を遺して、語〔録〕が存在している 記録するのである。〔今、語録を〕たずさえ〔て使用す〕る者もこの様に古の〔立派な〕人〔と同じ〕であ いろいろな時、いろいろな場所で、聞いたままに書きとめたのである」と。そもそも説法とはこの様にして 九四九)の説法は雲が湧き雨が降るよう〔に盛ん〕であったが、決して人が〔その言葉を〕記録することを 言って記録する。これを「〔語〕録」というのである。思うに、次の様に聞いている。「雲門文偃(八六四~ めたかのように〔ハタと会得して〕、大手を振って立ち去ってしまう。〔しかも〕別に両者とも〔お互いに相 て、物に出会ってぶつか〔って音を発す〕るようなものであり、〔その声を〕聞く者は、夢から突然目が覚 〔分別〕心をもった者がそばで見ていて、「この語は後世の学者の〔修行の〕眼目とすることができる」と 語録は過去の事跡である。 侍者であった香林(澄遠・九〇八~九八七)や明教(双泉師寛・生卒年未詳)が紙の衣を作って、 説示する者の口から出て、記録する者の手で残される。 説示する者がもし無 てい

陳迹也。出於説者之口、而存於記者之手。説者若無心焉、当其時、 蓋聞之、古雲門説法、如雲如雨、絶不許人記録。香林・明教為侍、乃製紙衣、 又若両無渉也。 是在重法之士。有心者、従旁観之、乃曰、 是語也、 説者如風行空、遇物斯触。 可以作来学之眼目、 随時随地 聴者如夢忽 随所聞而

夫説法者、如是而録。佩者又如是古之人也歟。不可及也。是故遺其語而語存。

や、以て来学の眼目と作す可し」と曰いて、乃ち焉を記す。是れをこれ録と謂うなり。蓋し之を聞く、「古雲門 か。及ぶ可からざるなり。是の故に其の語を遺して語存す。 地に随い、聞く所に随いて書す」と。夫れ説法は、是くの如くして録す。佩する者、又た是くの如く古の人なる の説法は、雲の如く雨の如きも、絶えて人の記録を許さず。香林・明教、侍為り、乃ち紙衣を製りて、時に随い ながら渉ること無きが若きなり。是れ法を重んずるの士に在り。有心なる者、旁ら従り之を観て、乃ち「是の語 者は風の空を行き、物に遇わば斯ち触るるが如く、聴く者は夢の忽ち蘇むるが如く、臂を掉って去る。又た両つ 語録は陳迹なり。説く者の口より出でて、記す者の手に存す。説く者若し無心なれば、其の時に当たりて、

その代表的存在として雲門文偃の語録が挙げられているが、雲門の言葉を紙衣に書き取って語録が作ら 録を残しておらず、「国師の語句を探し求めたが存在しなかった(余需国師語句而無有焉)」(『本朝高僧伝』巻 基づいたものである。 れたという記事は、覚範慧洪『禅林僧宝伝』巻二九「雲居仏印元禅師」条(I I I 三三年撰、Z137-280b)に 本物の禅僧同士のやりとりには痕跡すら残らないという禅問答の理想的な在り方が述べられている。 語録に関する原則論の提示である。文中の「古の〔立派な〕人であるだろうか(古之人歟)」という 『礼記』「仲尼燕居第二十八」に見える孔子の言葉を踏まえる。語録が作られることになった経緯と 妙心寺開山の関山慧玄(一二七七~一三六〇)は、「三転語」が伝えられる以外に語

刻本)と言われている。 時不許参徒編録。 ニカ・慧玄伝)と言われるが、「不立文字」の禅門であってみれば、これが理想的な在り方なのかも知れな い。ただ、安易に語録を作るというのは、雲門や関山ならずとも多くの禅僧が嫌ったことであり、 弟子たちが懸命に請うたので〔刊行して〕広く行き渡ることになったのだ 編纂記録することを許さなかった。そこで僧侶たちは密かに写し伝えて、とうとう大部な本になり、 の語録を入蔵された大慧宗杲も、「説法すること四十年、その言葉は天下に満ちていたが、日頃、 而衲子私自伝写、 遂成巻帙。晩年因衆力請、乃許流通)」(『大慧普覚禅師法語』三巻、巻末識語: (説法四十余年、 言句満天下。 弟子が 三十巻 晩年、

# [2] 語録は記録者が作成

洪・一〇七一~一一二八)が編輯整理を行なった。その当時には、〔語録の〕慧命はまだ記録する者の手のな かに在ったのである。〔ところが、このような〕旧来の習慣も長くなると〔廃れてしまい〕、後世の禅匠は、 ので、〔本にして〕献上するよう役人が命じ、そこで〔法雲の兄弟弟子で法雲の会下にいた〕覚範慧洪 教といった人物がだんだんといなくなったのであろうか。仏法の運勢の盛衰〔を示したものなの〕である. 排列して〔語録を作って〕いる。〔これは〕古〔の立派なやり方〕ではない。世の中が衰微して、 〔言葉に対する執着の〕情を忘れ〔去〕ることができず、〔自分が〕説いたものについて概ね自ら〔文章を〕 宋の時代に法雲杲という和尚がいて、皇帝の命令で説法をした。天子がその提唱 〔の内容〕を見たがった 香林や明

7

既久、後之宗師、 宋世有法雲杲和尚、奉旨説法。官家欲観其提唱、 不能忘情、於所説、 率自詮次。 有司命進呈。覚範為編次之。彼其時、 非古矣。世衰道微、或者香林·明教、 漸無其人矣乎。此法運之 慧命猶在記者之手。

升降出

ず、説く所に於いて、率ね自ら詮次す。古に非ず。世衰え道微かにして、或いは香林・明教、漸く其の人無から んか。此れ法運の升降なり。 為に之を編次す。彼の其の時、慧命猶お記者の手に在り。沿習既に久しくして、後の宗師、情を忘るること能わ 宋の世に法雲杲和尚有り、旨を奉じて説法す。官家、其の提唱を観んと欲すれば、有司命じて進呈せしむ。

《解説》 文中の法雲杲は真浄克文の法嗣で黄龍慧南の法孫に当たる。その伝は『五燈会元』巻一七 (Z138-339b)· 与えていたわけではない。 祖慶請普説、校訂蔵経本・474d、また同書巻三・程総幹請普説、464d)と非難しており、手放しで高い評価を るが、まま良い個所があるのは彼が悟ったものであろうが、杜撰な個所は胸臆で〔勝手に〕アレンジして きものだということである。師家が進んで語録を作成するのは恥ずべき行為ということなのであろう。ち いるのである(覚範後来説禅、間有好処、是他悟得底。杜撰処便是他胸臆差排)」(『大慧普覚禅師普説』巻四・行者 者全集』巻二四·与黄慎軒、Z126-523b~ c)、その大慧宗杲が彼について「覚範は後に禅について説いてい 栢真可は、覚範は大慧宗杲から「最仰」された人物であり、「見地」は「真」だと断じているが(『紫栢尊 なみに覚範慧洪は『石門文字禅』や『禅林僧宝伝』の作者として名高く、明末万暦三高僧の一人である紫 語録は、しゃべっている師家本人が自分で書き留めて編纂するのではなく、弟子の手で作られるべ 禅門における作文には細心の注意が払われる必要があることが知られよう。

蘊む所を知る

『続伝燈録』巻二二 (T51-617a) などに見えている。

[3] 師家の力量を見る物差し

ところ〔の境地〕を究めるならば、必ず古〔の立派な〕轍に合致するよう努力することが肝要である。 あやふやでもなければ、こじつけもせず、バラバラで決まった形式がないかのようであるが、その到達した .到達した度合いの〕深浅を斟酌すれば、その〔禅匠が〕蓄えたもの〔の善し悪し〕が分かるのである。 禅匠の説法は、 口を開いて胆を見せ、 道理も知恵も脱却して、 依拠する〔べき〕ものを断ち切るようにし、 その

\*

宗師説法、 要在開口見胆、 脱却理知、 致絶却依傍、 無漫漶、 無過鑿、 散散若無定格、 究其所詣、 必務合於古轍

酌其浅深、則知其所蘊

\*

宗師の説法は、 して定格無きが若きも、 要は口を開きて胆を見せ、理知を脱却して、依傍を絶却するを致し、 其の詣る所を究むれば、必ず古轍に合するを務むるに在り。 漫漶無く過鑿無く、 其の浅深を酌れば、 則其の 散散と

《解説》 その言動の内容を見てみれば真価が分かるというのである。大慧宗杲が、「私の所は海蚌の禅だ。 けば心臓も肝臓も五臓全部、 師家たる者は、 一定の価値や論理に立脚することなく、 〔更にはそこに隠された真珠のような〕珍しい色々な宝も、 裏も表もなく常に全力を出して接化するが、 すべて目の前に 口を開

閉却口時、何処覓伊縫罅。不是強為、法本如是)」(大慧宗杲撰『正法眼蔵』巻六・Z118-78a)と述べた言葉が、 はなく、仏法というものが本来そのようなものなのだ(我遮裏是海蚌禅。開口便見心肝五臓差珍異宝、都在面前 ある。〔しかし〕口を閉じてしまった時には、どこにも隙間は見つからない。これは無理にそうするので

のまま想起される。開閉自在で何時でも真理を丸出しにできるのが禅者の言動の本領なのである。

#### 〔4〕手眼と宗眼

弁であったとしても、すべてくだらない言葉に陥っているのである。 手眼と呼んでいる。〔それは〕古人の手眼と〔自分の手眼が〕どうして違うのかという理由が分っていない 古人が示した手眼には宗眼が具わっていたが、現今はただ自分の〔勝手な〕見解に執着するだけで、それを 祖伝来の〔仏法の〕関鍵であり、何千何百人の〔禅匠の〕中で一人か二人だけにしか分からないものである。 があり、悟りの深浅にしたがって〔その悟りの内容を言動で〕発揮するのを手眼と言う。宗眼というのは仏 の〕であり、古人と隔たってしまう。〔そんな状態では〕たとえ雲が湧き起こり、瓶から水を注ぐように雄 〔だが〕もし〔宗眼が〕曇っているならば、生まれつき眼が見えない人と同様〔にキチンと物事が見えない かにし得た状態にあるならば、古人と〔較べて〕、鏡と鏡が照しあうよう〔に何一つ遜色がないの〕である。 からに他ならない。一篇の語が、薄絹で織り出された糸模様のように〔微妙で美しく〕、完全に宗眼を明ら 語録には手眼(実際の発言や動作における眼目)と宗眼(それを支える真理の眼目)がある。仏法で悟るところ語録には手眼(実際の発言や動作における眼目)と宗眼(それを支える真理の眼目)がある。仏法で悟るところ る)」「宗眼

(深く円頓即具の旨を窮める)」として提示されている(『仏祖統紀』巻一〇、T49-205c)。

古人所出手眼、 語録有手眼、有宗眼。於法有悟入処、随所悟之浅深発之、謂之手眼。 則与古人、 即具宗眼。 如鏡照鏡。 今則但執自見、 苟有所昧、 便若生盲、与古人相隔去也。 謂之手眼。 不識古人之手眼所以別耳。 縦有雲興缾瀉之辨、 宗眼乃従上之関鍵、 一篇之語、 千百人中祇一二解在 皆属閑言語 羅紋結角、

相隔て去るなり。縦い雲のごとく興り餅のごとく瀉ぐの辨有るも、皆な閑言語に属す。 は乃ち従上の関鍵にして、千百人中、祇だ一二の解する在り。古人の出す所の手眼は、 く宗眼を明らむるに在れば、則ち古人と、鏡の鏡を照すが如し。苟し昧ます所有らば、 ち但だ自見に執し、之を手眼と謂う。古人の手眼の別つ所以を識らざるのみ。 語録に手眼有り、 宗眼有り。 法に於いて悟入の処有り、悟る所の浅深に随いて之を発す、 一篇の語、 便ち生盲の若く、古人と 即ち宗眼を具う。今は則 之を手眼と謂う。 羅紋結角のごとく、

「宗眼」という特殊な語の用例としては、宋代天台の孤山智円 (丸七六~一〇二二) の弟子である惟雅法師 (閑言語)」だと言うのである。「手眼」と「宗眼」という言葉の対比は、 「三眼」という表現があり、 師家の言動は真の悟りに裏付けられていなければならない。裏付けのない語録は「くだらない言 「教眼 (明らかに権実大乗小の法を識る)」「道眼 牧雲独自の用語のようである。 (親しく諸行修証の門を実践す

#### [5] 四つの無礙

経典の中で、 菩薩が仏法を弘める時には、 必ず四つの無礙を得ている〔とされている〕。そうでなければ、

説いても事柄にくっつくことがなかった。また言葉は必ず素直で、内容は必ず円満であり、宗眼は必ず正し うして多くの心を満足させ、人天に臨めようか。はるかに古人を見てみるに、一句の語を百千の句にした 仏法を説くことはできないのである。今の禅匠は、一本の払子を広大な須弥座で握って、多くの弟子を指導 ぎ見られる。これは他でもない、この無礙を具えていたからなのである。常日頃、 り、百千の句を一句にしたりしながら〔自在に〕説法し、理屈を説いても理屈に陥ることがないし、事柄を と、このことを告げているが、皆な驚いて目を見開いてジッとしているだけである。思うに、大道をわきま さが見てとれるし、〔言葉が〕多いからといって、繁雑なわけではなく、益々その起伏や陣容の広大さが仰 から〔言葉が〕少ないからといって、おろそかにしているわけではなく、ますますその飾り気がない雄々し く〔開いており〕、楽しんで法を説き窮まることがなかった。その開閉や変化は、糸口すら分からない。だ し、出家も在家も仰ぎ見、数え切れない人が集まっている。〔だが、〕わずかでも無礙を得ていなければ、ど 説法する立場の人に会う

蓋未嘗見乎大方之家埳井自得也 集。不少得無礙、 教中薩埵弘法、必得四無礙。不如是、不能説法也。今宗師家、執一塵於方広之座、 説事而又不膠於事。且詞必順、 多不為繁、愈仰其波瀾之濶、 何以饜衆心而臨人天哉。緬観古人、有将一句語作百千句説、将百千句作一句説。説理而卒不堕 義必円、宗眼必正、楽説又不窮。開闔変化、莫知端倪。故少不為簡、 旗鼓之大。此無他、 具是無礙也。 尋常見有法位者、以此告之、皆瞠乎莫前 以応衆機、 緇白仰観、

えた人が〔井の中の蛙と同じように〕崩れた井戸の中で満足するのを見たためしはないのだ。

[6] 剣のような言葉

にて自得するを見ざるなり。 尋常、法位有る者を見れば、 を見る。多なるも繁たらず、愈いよ其の波瀾の濶、旗鼓の大なるを仰ぐ。此れ他無し、是の無礙を具うればなり。 眼は必ず正しく、楽説して又た窮まらず。開闔変化、端倪を知る莫し。故に少なるも簡たらず、愈いよ其の古健 と作して説く有り。理を説くも卒に理に堕せず、事を説くも又た事に膠せず。且つ詞は必ず順、義は必ず円、 以て衆心を饜かせて人天に臨まんや。緬に古人を観るに、一句語を将て百千句と作して説き、百千句を将て一句 教中に薩埵の法を弘むるには、必ず四無礙を得。是くの如くならざれば説法する能わざるなり。今の宗師家、 (=麈の誤字)を方広の座に執りて以て衆機に応じ、緇白仰観し、万指斉集す。少しも無礙を得ずんば、 此を以て之に告ぐるも、皆な瞠乎として前む莫し。蓋し未だ嘗て大方の家の、

《解説》 れている。 秋水篇にある。「四無礙」もしくは「四無礙智」は、善慧地(+地の第九地)の位にいる菩薩が具えるべき を得て足れりとしてはならないのである。「大道をわきまえた人 (大方之家)」という言葉も同じく『荘子』 無礙智 能力として、八〇巻『華厳経』巻三八「十地品」(T10-202c~203a) に説かれている。その四つとは (様々な言葉に通達して表現できる智慧)」「 楽説 無礙智(以上の三智をもちいて自在に衆生に説ける智慧)」 だとさ 師家は無礙の弁才を得ていなければならない。『荘子』秋水篇に見える「井の中の蛙」のように、少 (教説について滞ることがない智慧)」「義無礙智 (教説の意義内容をきちんと理解する智慧)」「辞無礙智

も、人を傷つけず、物を乱さず、また〔自分の〕手を傷つけることもない。今の人はこのやり方に熟達せず、 自在に振り回しながら、〔剣と一つに〕融け合い、入り混じり、抑揚起伏〔に富んだ動き〕があったとして 古人が〔問答で〕問題を提起するのは、〔古の宝剣である〕太阿を上手に扱うようなものである。左右に

無理に〔見かけだけ〕保持しようとしている。〔だから〕一たび提起すると、自分で自分の命を損なうこと

になるのである。

古人拈提、 如善舞太阿。左右盤礴、 渾渾融融、 錯錯落落、 頓挫起伏、不傷人、 不撓物、 亦不犯手。 今人未諳是法

強為持之。一提起、便自傷己命

けず、物を撓さず、亦た手を犯さず。今人、是の法を諳んぜず、強いて之を持することを為す。一たび提起すれ 古人の拈提は、善く太阿を舞わすが如し。左右に盤礴し、 便ち自ら己が命を傷つく 渾渾融融、錯錯落落として、頓挫起伏するも人を傷つ

《解説》「太阿の剣」を比喩として用いた例としては、『碧巌録』第一則「頌・評唱」(岩波文庫本® p. 48)が 統』巻二六、2144-395c ~ d) とある。古人の自在な鉗鎚の表現なのである。 ることはない(宗師家不得已一言半句、 説示を〕するのは、修行者のために、〔突き刺さっている〕釘や杭を抜きとり、鳥もちを除き、 良く知られている。 いてやるのに他ならない。〔その際、〕太阿〔の剣〕を上手に扱うかのように、自然にじぶんの手を傷つけ 無非為学者、 抽釘抜楔、 解粘去縛。如善舞太阿、自然不傷其手)」(『続燈正

# 〔7〕問答の悪しき形骸化

手が答えて〕「どこどこからです」と言うと、「そこではどのような言句があったか」と質問した。今時は [言句の代わりに] 普通、喝るか棒るか [で対処する] だけで、言句を見ても何物であるのかが分かってい できるだけである。最初から最後まで総てを完備した、〔誰にも〕打ち破れない古人のような言句を求めて ない。説法する立派な立場に居座っている者でさえも、ほんの入り口でのやり取り程度の言句を喋ることが おしなべて「我が宗は〔不立文字ですから〕言句などありません」〔という答え〕にはまり込んでしまい、 古人は極めて言句を重視した。およそ〔修行中の〕僧侶に遇うと、「どこから来たのか」と質問した。〔相 おそらく得られないであろう。

\*

棒、視言句、 古人極重言句。凡遇師僧: 不知為何物。 即踞大法位者、 則問、甚処来。 
不過説得了門頭応酬言句耳。求如古人金声玉振撲不破之言句、 某処。 便問、彼有何言句。今時例以我宗無言句躱跟。尋常不喝便 殆不可

.

ち問う、「彼に何の言句か有る」と。今時、例して「我宗に言句無し」を以て躱跟す。尋常、喝せずんば便ち棒 し、言句を視るも何物為るかを知らず。即ち大法位に踞する者も、門頭応酬の言句を説き得了わるに過ぎざるの 古人は極めて言句を重んず。凡そ師僧に遇わば、則ち問う、「甚れの処より来たるや」と。云く、「某処」と。 古人の如き金声玉振、撲不破の言句を求むるも、殆ど得可からざるなり。

《解説》 牧雲が念頭に置いていた古人の問答は、『臨済録』 の次の一節であろう。「〔臨済が〕三峰に行った時、

録』行録、岩波文庫本・p.200)。 指摘される棒喝による返答は、 『黄檗ではどんな言句があったか』(到三峰、平和尚問、什麼処来。師云、黄檗来。平云、黄檗有何言句)」(『臨済 〔住職の〕平和尚が質問した、『どこから来たのか』。臨済は言った、『黄檗からです』。平和尚は言った、 牧雲自らが法を嗣いだ密雲円悟一門の最大

の特色であるが、言句の重要性を示し、棒喝一辺倒の禅僧への警鐘を鳴らしたものであろう。

# 〔8〕天童の禅門中興と言句の弊

等)、「堂堂」(『碧巌録』第六二則等)、「卓卓(抜きん出る)」(『圜悟禅師語録』巻二〇等)、「無依(依存しない)」 法についての論戦で、本色本分〔を示した〕語が〔天童老人の口から〕次々に出されたが、思うに、〔漢月 そりとした状態であった。〔明代中葉後期の〕嘉靖年間(I五二二~I五六六)から隆慶年間(I五六七~ れが〕分からず、往々にして、「覿体(身ぐるみ)」(『雲門広録』巻中等)、「覿面(目の当たり)」(『仰山禅師語録』 法蔵のような〕知解 に理解していないものはなく、自分で言句を出す時にも、本当に古人に劣るものではなかった。一時期、 に〔天童に〕向かい、〔その教えに〕従って古からの式だとした。〔天童〕老人は、古人の言句について精微 老人(密雲円悟・一五六六~一六四二)に至って、始めてその衰退から立ち上がらせ、諸方〔の人々〕は一斉 し、残された語録も、手眼は具わっているものの、まとまりがなくバラバラ〔な内容〕であった。亡き天童 一五七二)にかけて、立派な禅僧の多くは山奥深く隠れてしまい、寺に住持するものはほとんどいなかった 明朝が興り、〔明代初期の〕楚石梵琦(一二九六~一三七〇)といった老師方から後、禅宗の教えはひっ (観念的な理解)をする輩のために、仮に薬を処方しただけなのである。後の人々は〔そ

臨済禅師も、 碧琉璃を衝破す(龍が生んだ金の鳳凰の子が、碧い瑠璃〔の卵〕を突き破っ〔て現れ〕た)」(同前)〔などと述べた〕 となるのだ」と言う。その理屈に従うならば、「金牛昨夜、塗炭に遭い、直に而今に至るまで蹤を見ず(金 (『臨済録』 ことがあろうか。〔天童〕老人がもし生きておられたら、いったいどういった薬で治療してくれたであろうか。 いったものを、 一二・楊億居士条等)、 「本色 本分〔を示した言葉〕だ」と認定し、古人の「泥牛、海に入る(泥で作った牛が海に入る)」(『五燈《ズラムキのサの (は、 巻八・白雲智作条等)、「木馬、 示衆)、「独露 驢の大きさに似たり] (海壇 (=福建省福清県) 炉で焼かれて〔熔けてしまい〕、今に至るまで跡形もない)」(『臨済録』行録)とか、「龍、 巻一五等)、「本来の顔」(典拠未詳)、「自家底 とっくに無用な理屈を生みだし、とっくに本分からはずれてしまっていることになる。そんな 「名称や形体に関わっており、本分(本来の持ち前)に外れている。 潙山霊祐禅師 (まる出し)」(『景徳伝燈録』巻一八・長慶慧稜条等)、「覆蔵 せず 風に嘶く(木製の馬が風にいななく)」(『圜悟禅師語録』巻一九等)、「海壇 (七七一~八五三)の「水牯牛 (去勢した水牛)」 (『碧巌録』 (自分のもの)」(『圜悟禅師語録』巻四等) といった語 の馬は驢馬ほどの大きさしかない)」(『五燈会元』 僅かな違いが大きな失敗 (覆い隠さない)」(『圜悟 第二四則等) 金鳳子を生じ 页

露・不覆蔵・本来顔・自家底等語、 渉名相、 天童先老人、 有本色本分之語畳出、 自楚石諸老之後、 不本分、差之毫釐、失之千里。 始起其衰、 諸方翕然宗之、 禅道寥寥。 蓋為知解之輩、権為発薬耳。後人不知、 認為本色本分、将古人泥牛入海・木馬嘶風・海壇馬子・ 嘉・隆之際、 遵為古式。 準彼論、 尊宿多隠巌谷、 則金牛昨夜遭塗炭、 老人於古人言句、 出世無幾。 往往又将覿体・覿面・堂堂・卓卓・ 靡不精微。 直至而今不見蹤、 所遺語録、 自出言句、 手眼雖具、 龍生金鳳子、 潙山水牯牛等、 誠不下古人。 衝破碧琉璃 無依 一時法

\*

明興り、楚石諸老より後、禅道寥寥たり。嘉・隆の際、尊宿多くは巌谷に隠れ、出世するもの幾ばくも無し。 老人若し在せば、又た知らず、若為が救薬せん。 で蹤を見ず」、「龍、金鳳子を生じ、碧琉璃を衝破す」は、 之を毫釐に差えば、之を千里に失すと謂う。彼の論に準ずれば、則ち「金牛昨夜塗炭に遭い、直に而今に至るま 本色本分と為し、古人の泥牛入海・木馬嘶風・海壇馬子・潙山の水牯牛等を将て、之を名相に渉り、本分ならず 知らず、往往にして又た覿体・覿面・堂堂・卓卓・無依・独露・不覆蔵・本来顔・自家底等の語を将て、認めて 人に下らず。一時の法戦、本色本分の語の畳出する有るも、蓋し知解の輩の為に、権りて発薬を為すのみ。後人、 て之を宗とし、遵いて古式と為す。老人、古人の言句に於いて、精微ならざる靡し。自ら言句を出すも、 す所の語録、手眼具うと雖も、散漫にして準無し。天童先老人に至って、始めて其の衰を起こし、諸方翕然とし 臨済早に節目を生じ、早に本分ならず。是れ有らんや、

間 IJ 門、すべてひっそりとして鳴りをひそめ、中国全土同じ状態であった(計明自宣徳以後、 仏骨·仏牙諸物)」(『図書集成釈教部彙考』巻六、Z133·205a)、翌十六年(一五三六)には「勅令により僧侶の 年(一四二一)に首都が臨安(南京)から北京へと移されて以降、振るわなくなる。 (一四二六~三五) から以後、隆慶年間 (一五六七~七二) 以前までの百余年間、 その事実は燈史類に載せられた僧侶の数の少なさにも如実に示されている。 牧雲の指摘通り、 には 皆声聞闃寂、 「宮中の仏殿が取り除かれて、仏像や仏骨・仏牙などが廃棄され(除禁中仏殿、 南宋から明初にかけて江南地域を中心にして栄えてきた中国仏教は、 全中土如此)」(『明季滇黔仏教考』巻一、中華書局校点本・p.13)と述べる通りであ 特に世宗の嘉靖十五年 教宗・律宗・浄土・ 陳垣が「明の宣徳年 隆慶以前、 併毀仏像 永楽十九 味深いものである

雲円悟の臨済禅の性格を巡って-」〔『九州大学哲学年報』四五〕、「『本来無一物』は外道の法」〔『禅文化研究所紀要』 の 筆頭であることは間違いない。密雲が行なった「仏法についての論戦 活躍した禅僧である。 更に同四十五年(一五六六)には (『天童直説』 栢真可・憨山徳清・雲棲袾宏のいわゆる「万暦の三高僧」であり、天童の密雲円悟はそれより一世代後に とになる。 還俗が許され、 渉名相 八〕などを参照)、 「臨済宗旨論争」 (知解之輩)」という表現は、 (名称や形体に関わったもの)」とに分類する向きがあったという言及は、 その衰退した仏教を再興したとされるのが、 寺院の修復と私度僧が禁止され 復漢月蔵上座、 明末清初の禅門に一大センセーションを巻き起こすことになる。 ٤ 但し、 主に洞門と行なった「主人公論争」があり 時期的に少し遅れるとはいえ、 密雲が法嗣の漢月法蔵(一五七三~一六三五)を批判した 2a) 「詔勅により僧尼の戒壇が廃止される という言葉を明らかに踏まえている。 ( 勅聴僧徒還俗、 明末の万暦年間 天童の密雲が明末清初期に活躍した臨済禅の 禁修葺寺院、 (拙稿 (法戦)」には、 (一五七三~一六二〇) に現れた紫 (詔禁僧尼戒壇)」(同前・205d) IJ 「明末に於ける『主人公』 当時、 及私自披剃為僧)」 他の資料には見えず、 公案を 文中の 法嗣の漢月法蔵と 知 「本色本分」 「知解をする 解の宗徒」 論争-密

[9]『仏果語録』の真似

仏果語録』 亡き天童老人はいつも を〔買い〕求めて読み、 『仏果語録 (圜悟禅師語録)』 一つでも二つでも似せようとしている。 を称賛されていた。 修行者は良く考えもせず、 そもそも、 仏果という人がい み À

じで(『荘子』天運篇)、ひどく識者に笑われるだけであろう。 たのを〔見た醜い女が、その〕真似をし〔て顔をしかめたら、皆なその顔に驚いて逃げてしまっ〕たのと同 ず、仏果のような心ばえや品徳をもつことができないのに、仏果の人となりを師としないで、いたずらにそ の語〔だけ〕を学ぼうと思うならば、〔昔、越の国の美女であった〕西施が〔胸の病の痛みに〕顔をしかめ のように学問の海を探索せず、仏果のように経典を広く修めず、また、仏果のような実践をすることができ もし仏果のようにカラリと悟ることを求めず、仏果のように深く〔仏法の〕堂奥に入ることを求めず、仏果

其人、曷有此語哉。今苟廓悟不求如仏果、深入閫奧不求如仏果、探学海不求如仏果、 履践不能如仏果、処心立品不能如仏果、不師仏果之為人、徒欲学其語、効顰蹙西子、殊足取笑識者 天童先老人常称仏果語録。学人未之思、皆求仏果語録而読之、欲彷彿一二。夫有仏果之人、斯有仏果之語 博綜教乗不求如仏果、

能わざるに、仏果の人となりを師とせずして、徒に其の語を学ばんと欲せば、顰蹙を西子に効うにて、殊に笑い 教乗を博綜すること仏果の如きを求めず、又た或いは履践、仏果の如くする能わず、処心立品、 すること仏果の如きを求めず、深く閫奥に入ること仏果の如きを求めず、学海を探ること仏果の如きを求めず、 んと欲す。夫れ仏果の人有りて、斯ち仏果の語有り。苟し其の人に非ずんば、曷ぞ此の語有らんや。今苟し廓悟 天童先老人、常に『仏果語録』を称す。学人未だ之を思わず、皆な『仏果語録』求めて之を読み、一二を彷彿せ 仏果の如くする

を識者に取るに足れり。

て、仏果の語があるのである。もしそれなりの人でなければ、どうしてこのような語があるであろうか。今、

があるように思える

《解説》 よって、 杲(一〇八九~一一六三)の『大慧普覚禅師語録』であり、 果の言葉の引用もほとんどない。そもそも明末に最も持てはやされた語録は、 を編纂するに当たり大慧の語録を全く採用せず 土を掌握した清朝にとって、 などという発言をしており、 「菩提心は忠義心である。 南宋初期に活躍した大慧は、 ている。 の語録である『密雲禅師語録』や『天童直説』には、 という法諱が克勤の賜号と重なっていることも、 ある『円悟仏果禅師 したというのは、 (菩提心則忠義心也。 を「龍蔵」からも外したのも、 仏果とは なぜここで大慧ではなく仏果の語録の名前が出されているのか、多少奇異な感じを受ける。 この条で『大慧普覚禅師語録』 『碧巌 天童の法嗣である牧雲が自ら目睹して述べている事実であろうし、 『語録』 録 …予雖学仏者、 …私は仏教を学んではいるが、君を愛し国を憂える心は、 の作者として名高い圜悟克勤 は前述の如く明代の勅版大蔵経にも入れられている。天童が仏果の語録を称賛 政治的に過激な禅僧というイメージがある。 士大夫階級、 大慧の禅風は好ましい存在ではなかった。 大慧の語録が清初においては危険な物と見なされていた証拠であろう。 然愛君憂国之心、与忠義士大夫等)」(『大慧禅師語録』巻二四、T47・912c) ではなく『仏果語録』 それも北部の金朝との対決を主張する主戦派と深く結びつき、 密雲の気持ちに影響を与えた可能性がある。 (前記、 『仏果語録』を推奨した言葉は全く見えないし、 (一〇六三~一一三五) のことであり、 拙稿「雍正帝と仏教」を参照)、『大慧普覚禅師 密雲の語録中にも数多く大慧の言葉が引用され が挙げられているのには、 後に清の雍正帝が そのため、 仏果の弟子である大慧宗 忠義の士大夫と同じ 密雲円悟の 明を滅ぼして中国全 それなりの意味 『御選語 ただ、 その 「円悟」 語 密雲 録で

#### [10] 語録の分量

ば、〔たとえ分量が〕多くても、流通させて構わないであろう。「ただ〔立派で疵がない〕玉であるかどうか 燈会元』巻六・明州大梅法常禅師条)という一偈や、「私に〔梅の実の〕種を返せ」(同前)という一転語、 取るに足らないのである。昔、大梅法常禅師(七五二~ハ三九)が作った「松の花の食事、蓮の葉の衣」(『五 が心配だ」(『五燈会元』巻六・処州法海禅師条)〔と言われる通り〕であり、〔もし疵があるなら〕少なくても 良い語は多い必要がないというのは、本当にその通りなのである。 の針に麻の糸」(同前)という問答は、ちゃんと天地の間で朽ちることなく、千年の後にその芳を伝えている。 葉は正しいけれども、不十分である。そもそも〔語録に載せられた〕語に、もし煩悩の滲みがないのなら ここで利害が分かった者は、いつも「語録は〔分量が〕多いより少ない方が良いのだ」と言う。この言

此中識利害者、 昔常禅師 松食荷衣一偈、還我核子来一転語、 嘗謂語録多不如少。 此言雖是而未尽。然夫語果無滲漏、 竹針麻線一問答、 自不朽於両間、 多亦何礙流通。 **伝芳於千載。好語不須多、此則** 祇恐不是玉、少又烏足取

も又た烏ぞ取るに足らん。昔、常禅師の「松の食、荷の衣」の一偈、「我に核子を還し来たれ」の一転語、 然も夫れ語果たして滲漏無ければ、多きも亦た何ぞ流通を礙げん。祇だ是れ玉ならざることを恐るれば、少なき 此中に利害を識る者、嘗に謂う、「語録の多きは少なきに如かず」と。此の言、是なりと雖も、未だ尽くさず。 麻の線」の一問答、自ら両間に朽ちず、芳を干載に伝う。好語は多を須いず、此れ則ち信に然り。

《解説》 だったとされているが、 と関わりがあると思われる。抜粋した結果残ったのは、密雲の語録が二十数葉で、自らの語録が三十数葉 特段深い意味はない条に見えるが、 自分の語録の方が師より分量が多いことを合理的に説明し、 次の条で、密雲と自らの語録を抜粋した事実を述べていること しかも密雲を持ち上

げる形になっていると考えるのは、

穿ちすぎた見方であろうか。

### [1] 古轍との合致

が、たった二十数葉だけであった。朽のこれまでの語は、四冊が流通しているが、古〔の立派な〕轍に合致 しているものを求めるならば、ほんとうに少しである。自分の手で削除したが、〔残ったのは〕三十数葉に ているのは、この 比較して恥ずかしく思う。ここのところは極めて小さなことでも、まことに自分自身を騙せない。 過ぎなかった。しかも〔もとの四冊の語は〕今でも全部見ることができるし、〔私の語は〕 に〔住持して〕いる時に、かつてその〔語録の〕重複〔した部分〕を取り除き、その精要だけを書き取った とである。亡き天童老人の語は、古人に近いであろうか。甲午(順治+|年・|六五四)、〔まだ私が天童〕 およそ語は必ず古〔の立派な〕轍に合致しなくてはならないが、これは智者に対して言うことができるこ 【私の手眼や宗眼といった】眼が、仏や祖師方と対峙できることである。そうでないのに、 歴代の祖師方に 日頃願

\*

妄りに先師の語録を削除するならば、門下の罪人となってしまう。

凡語要合古轍。 此可与智者道。 天童先老人語、 庶幾古人哉。 甲午在山時、 曾去其重複、 録其精要、 祇廿餘葉。 朽

往之語、 流通雖有四冊、求合古轍者、正少。手自刪之、 不過三十餘葉。然亦今時儘可観。 較従上則有愧。

実難自欺。生平所幸、有此眼可対仏祖。不然、 妄刪先録、 則為師門之罪人也

る可し。従上に較ぶれば則ち愧ずること有り。此中は錙銖の分両も実に自ら欺き難し。生平、幸う所は、 仏祖に対す可き有ることなり。然らざるに、妄りに先録を刪すれば、則ち師門の罪人と為るなり。 と雖も、古轍に合する者を求むれば正に少なし。手自ら之を刪するに、三十餘葉に過ぎず。然も亦た今時儘く観と雖も、古轍に合する者を求むれば正に少なし。手自ら之を刪するに、三十餘葉に過ぎず。然も亦た今時儘く観 山に在りし時、曾て其の重複を去り、其の精要を録し、祇だ廿餘葉のみ。朽の一往の語、流通するもの四冊有り 凡そ語は古轍に合せんことを要す。此れ智者の与に道う可し。天童先老人の語は、古人に庶幾からんか。甲午、

《解説》語録の整理抜粋についての注意が述べてある一段だが、末尾の「妄りに先師の語録を削除するなら に代わって先師の名前で付法する)」など多岐にわたったとされ、同じく牧雲の師兄に当たる費隠通容は、 を取り上げている(この問題については拙稿「費隠通容の臨済禅とその挫折-木陳道忞との対立を巡って-」〔『禅 いう二千字以上の文章を撰述して、木陳の悪行を九項目挙げて批判を行ない、その第三項目に語録の改編 治三年(一六四六)に天童山に住持として入った後、「啓告同門語」(『費隠禅師別集』巻 | 五・19b ~21a) 百四十余葉を、木陳がその語録の重要な部分をバッサリと削除して四十余葉とし、また文字を勝手に改変 語録』の改編の存在である。この木陳の改編とは、密雲が在世中に天童山で出版した『密雲禅師語録』 柄を念頭に置いての発言であろう。それは牧雲の師兄、木陳道忞(一五九六~一六七四)による『密雲禅師 更に旧版の版木を廃棄してしまったことを指す。師門を汚す木陳の暴挙はこれ以外にも「代付(先師 門下の罪人となってしまう(妄刪先録、則為師門之罪人也)」という一節は、一般論ではなく具体的な事

言 う は、 うか、

海や山ほども〔たくさん〕あり、皆な人の〔心の〕眼目を開かすことができるものであるが、

なのであろうか。

歴代の祖師

び彼自身の語録は現存していない 学研究』六四〕を参照)。 書)」という八通の書簡によって知られるが、 批判する側に回ったものであろう。 書(木陳和尚に与えて、 董として木陳を推挙していた事実が、牧雲の『四悉書』巻一四の「定天童継席書 この一条は同門からの批判を避けるための言葉とも受け取れる。 法門の、 牧雲自身は、 妄りに付授せざることを論ずるの書)」が有るから、 牧雲にしてみれば、 もともと木陳と不仲だったわけではなく、 同じ『四悉書』巻一四の中に「与木陳和尚論法門不妄付授 自らも木陳と同じく密雲の語録を抜粋したわけ 尚 牧雲が抜粋したという密雲及 のちに費隠同様 密雲遷化直後、 (天童の継席を定むるの 天童の後 木陳を

## 〔12〕『人天眼目』

を断って住持せず、多大な布施を止めて受け取らず、皇帝や大臣が奔走し〔て招請し〕ても相手にしなかっ 法である〕「上堂」を行わなかったのである。思うに、その胸中には、別に考えがあってそうしたのであろ [だから、語録の中には、正式でない説法である]「示衆」があるだけで、[正式に法堂で行われる住持の説 [元代に活躍した] 中峰明本国師 一生のあいだ山に住んだり村に住んだり、舟で暮らしたり街で暮らしたり、行方は定まっていなかった。 それとも所謂「法を知る者は〔慎み〕恐れる」(『碧巌録』第三七則) 名前は天下に満ちていたが、それでも自分では不十分だと決め込み、大きな寺院〔の住職の要請) (一二六三~一三二三) は、 弁才が海のよう〔に広大〕で、 福徳がとりわ

大い

誰もいなかったのは、一つの弊害であり、近ごろでは知解(観念的な理解)をする輩が、翻刻して注を加え、 ない。〔ところが〕好事者で、禅宗五家の垂示の〔中の、三玄三要・四賓主といった〕数字の配列があるも い。[この書物が]経典の印刷所で版行されて既に久しいのに、そのことをハッキリとさせる者がこれまで のを選び集め、〔重要なポイントだと〕こだわって『人天眼目』と呼んでいる者がいる。誤りにほかならな に〔真理に〕到達した士は、〔そんな立派な言葉でさえも、〕なお顔に貼り付け〔て用いたりし〕ようとはし

又末法之大禍也。有識学者、終身不閱 譌也。経坊行之已久、顧未嘗有辨之者、斯一弊也。 中峰国師、 山居村居、舟居廛居、 皆能開人眼目。 辯才如海、 蹤迹不定。祇示衆不上堂。蓋其胸中、 大達之士、猶不将貼頞頭上。有好事者、別撮五宗垂示有数目者、拘拘焉謂之人天眼目。 福徳殊勝、名満海内、猶自視欿然。却大刹而不住、輟大施而不享、王臣奔走不為事。 可也。 近見知解之流、 別有所見而然。抑所謂識法者懼歟。従上言句、 翻刻下注、 誤認死語為宗旨。 乃誤之又誤、

の〕大きな禍である。識見のある修行者は、一生読まない方が良い。

〔役立たずの〕死語を宗旨だと誤認しているのを目にする。誤りの更なる誤りであり、これまた末法の

事者の、 句は、海のごとく富み山のごとく積み、皆な能く人の眼目を開くも、大達の士は、猶お将て頞頭上に貼らず。好 ず、大施を輟めて享けず、王臣奔走するも事と為さず。一生、山居村居、舟居廛居し、蹤迹定まらず。祇だ示衆 中峰国師は、辯才、海の如く、福徳殊に勝れ、名、海内に満つるも、猶お自視して欿然たり。大刹を却けて住せ するのみにして上堂せず。蓋し其の胸中、別に所見有りて然るや、抑も所謂「法を識る者は懼る」か。従上の言 別に五宗の垂示の、数目有る者を撮して、拘拘焉として之を『人天眼目』と謂う有り。止だ譌なるのみ:

その他、

康熙四二年(1七〇三)に仁岠が重訂した『増集人天眼目』があるが、

有識の学者は、終身、閲せずして可なり。 翻刻して注を下し、 之を行うこと已に久しきに、顧って未だ嘗て之を辨ずる者有らざるは、 死語を誤認して宗旨と為すを見る。 乃ち誤りの又た誤りにして、 斯れ一弊なり。 斯れ又た末法の大禍なり。 近ごろ知解の流の、

昭が編 明代にかけて何度も出版されている。 雲の心には明朝の遺民としての意識があったものであろうか。後半の『人天眼目』に対する批判は、 朝初期に刊行された『人天眼目』としては「戊午(順治三年・一六四六)」の刊記を持つ嘉興続蔵本がある。 は 夫たちー雍正帝から魔蔵と呼ばれた僧侶ー」〔広島大学『東洋古典学研究』2〕参照〕。『人天眼目』 法蔵の亜流に向けられたものであろう。 の条の祝聖への言及も、 した禅語を集めたものであり、漢月の宗旨説を支持する禅僧たちにとっては便利なものであったろう。 様な数字への執着があり、 の順治帝からの招聘に喜んで応じた木陳道忞などに対する揶揄が込められているようにも感じられる。 「三玄三要」に限らず「四料揀」「浮山九帯」「黄龍三関」「巴陵三句」「曹山三種堕」 中峰に対する牧雲の評価は、 弘 戒法儀』 淳熙十五年 巻下「衣鉢総持第二六」(Z106·522c~523d) 清朝の皇帝に対する祝聖を行なっていた当時の禅僧への当てつけとも取れる。 ( **一**八八) 漢月が『河図洛書』や『易』を踏まえながら行なった独自の主張は、 その大刹への住持を拒み続けた隠遁的な生き方に向けられており、 の自序を付して刊行したもので、 ある意味で人気があった書物である。 漢月は「三玄三要」を臨済宗旨として主張したが、 に明らかである 以後、 牧雲の指摘通り『人天眼目』 修訂を重ねながら元代から (拙稿 など、 「漢月法蔵と士大 は その裏には異 数字に関 宋の晦巌 彼の著述 漢月 次 清

牧雲遷化後のものである。

注釈書としては日本の禅僧が撰述したものは数種類残されているが、中国撰述のものは無いようである

よって、「知解をする輩が、翻刻して注を加え(知解之流、翻刻下注)」ていると言うのは、牧雲が具体的に

誰を意識して発言したのか明らかでない。

# [13] 禅僧の祈祷僧への堕落

ならいのだ。裡庭を助け起こすのに、これ以上のものはないのである。 誦み〕祈祷して〔回って〕いる。〔そんな調子だから〕若い後輩は、「上堂」が〔もともと〕どういうことな が、たがいに盛んにし合っていたのであるから、道理として当然そうなのである。嘆かわしいことに今は昔 をしていた。だから〔祝聖という、皇帝の長寿を〕祝り頌える詞があったのである。帝王の道と祖師の法と を得られようか。だから、およそ林下の人は、言葉を発したり事を行う場合には、必ず古を式としなければ 落としたが、今は仏法を売って、粗末な食事の足しにしているのである。どうして仏法を求める尊〔い人〕 ああ、それでも語録と称することができようか。そう、昔は仏法を求めて、〔二祖慧可などは〕片腕を切り のか分からなくなり、説法の語は疏(表白文)の語のように〔形式的なものに〕なってしまったのである。 〔供養〕して〔浄土に〕往生したと喜ばせたり、〔在家の家を〕次から次へと一軒ごとに大きな声で〔お経を とは違い、指導的立場にある禅僧は、お祓いをして後継ぎ〔の子供〕を〔授かるように〕祈ったり、追薦 崇していた。その当時、尊宿の多くは〔皇帝の〕勅命を奉じて〔寺に住持し、住職となる儀式である〕開堂 宋の王室の全盛〔時代〕から、〔首都を〕南に移す〔南宋〕に及ぶまで、君主も大臣も皆な祖師の道を尊

皆如疏語 固然也。 慨今非昔、 嗚呼、 逮南渡、 尚可称語録哉。 宗師家保禳祈嗣、 君相皆崇尚祖道。 是昔之求法、 其時尊宿多奉勅開堂。 薦厳慶生、 無出乎是。 断隻臂、 家籲戸祷、 今之售法、 何紛紛哉。 故有祝頌之詞。 餬一口。 後生小子、至不知上堂為何事、 帝王之道、 求法之尊、 祖師之法、 何可得邪。 交相隆重、 説法語 理

人、発言行事、必以古為式。扶立祖庭:

て式と為す。祖庭を扶立するには、是れを出ずること無し。 ず、説法の語、 宋室の全盛より、南渡に逮ぶまで、君相皆な祖道を崇尚す。 一口を餬す。 帝王の道、 薦厳慶生し、家ごとに籲び戸ごとに祷ること、何ぞ紛紛たらんや。後生小子、上堂の何事為るかを知ら 皆な疏語の如きに至る。 祖師の法、交ごも相隆重すれば、 求法の尊、 何ぞ得可けんや。 鳴ぁ 呼、 尚お語録と称す可けんや。是れ昔の求法は、隻臂を断ち、 是の故に、 理固より然るなり。 凡そ林下の人は、 其の時、 尊宿多くは勅を奉じて開堂す。 慨くらくは今は昔に非ず、 言を発し事を行うに、 必ず古を以 宗師家は保 故に祝頌の

《解説》 に五山十刹制度は瓦解しており、 規 がその背景にあった。 五山十刹という官刹制度の確立によるものであり、 官営の寺院である以上、 は、 祝聖の制度が宋代以降の中国禅門、 その冒頭に 「祝釐章」を設けて「今上皇帝聖寿万安」を祈る祝聖を制度化し、 特に元朝の後至元二年(一三三六) 祝聖を行うのは当然と言えば当然のことであったろう。 祝聖を『清規』 及び鎌倉期以降の日本禅門に定着したのは、 通りに挙行する裏付けは失われていたのである。 牧雲の指摘通り、 の剳を付して出された東陽徳煇 国家による住持任命と経済的保 しかし、 主に南宋に始 官刹で実施させ の 明 ·勅修百 末には ちなみ 丈清 まる

後、 に るべきだという叱咤とも受け取れる。少なくとも、経済的基盤を失った寺院の僧侶が祈祷中心の日銭稼ぎ 香は行われていない。清朝に入ってからの牧雲の意識の一端が窺えよう。とはいえ、この条は、 あり、そこでは釈尊から幻有正伝(一五四九~一六一四)に至る歴代祖師への拈香と、授業師である洞聞法 は決して祝聖そのものを否定しているわけではなく、素直に読めば、帝王から尊崇されるような僧侶とな 乗(一五五二~一六二三)への拈香、及び嗣法師である密雲円悟への拈香はなされているものの、 巻一・2b)、これはまだ明朝が滅んでいない崇禎十三年(一六四〇)五月十五日のことである。 清代に入って牧雲が住持した寺院の語録の中で開堂の法語が載せられているのは虞山興福禅寺だけで 牧雲自身は、 初住である嘉興の古南禅院に住持した際には祝聖の拈香を行なっているが(『牧雲和尚語 祝聖の拈 表面的に

# [14] 仏眼和尚の「誡問話.

に明け暮れている現状を、

牧雲が嘆いていたことだけは間違いないであろう。

が設けられたのか、その〕理由を究明することなく、答えられた方が勝っていると思ってしまった。〔そこ 自らこの弊害を見、百の質問を設け〔て問答す〕ることになった。しかし〔質問に〕答える者は〔なぜ質問 ことができる。思うに、修行者が〔禅問答で〕問題を出して〔師家に〕質問するのに、一語の下に利益を して禅宗の師家を試験していることを〔非難して〕言っているのだ。天童老人は、黄檗山 [得ることを] 求めないで、いたずらに回りの物事を見て〔好悪などの〕情を起こし、弁舌をほしいままに 仏眼清遠和尚(一〇六七~一一二〇)は、 かつて修行者の問話を誡めたことがある。その言葉は亀鑑とする (福建省福州)で

で、天童〕老人は深くため息をついて、弟子たちを誡めたのである。

\*

在黄檗山、 仏眼和尚嘗誡学者問話。 親見此弊、 至有設百問。 其言可為亀鑑。 而答者不原所以、 蓋謂学者設問、 亦以答得便為長。 不於語下求益、 老人深為歎息、 徒見境生情、 逞脣舌以験宗師。 以誡座下。

\*

く此の弊を見、百問を設くること有るに至る。而れども答うる者、 仏眼和尚は嘗て学者の問話を誡む。其の言、亀鑑と為す可し。 徒に境を見て情を生じ、脣舌を逞しくして以て宗師を験すを謂うなり。 蓋し学者、 所以を原ねず、 問いを設くるに、語下に於いて益を求 天童老人、黄檗山に在いて、 亦た答え得るを以て便ち長と

為す。老人深く歎息を為して、以て座下を誡む。

《解説》 見え、 問 文書所蔵) なかったものの、良く知られた事実だったのであろうか。 年(一六三〇)の三月から八月にかけての僅か四ヶ月余のことであるが、 の黄檗における密雲の問答・著述は、 一六五九)との論争を行うなど、 は見当たらない。 『緇門警訓』 仏眼徳遠の として、 恐らく密雲が黄檗を出た直後に刻行されているが、 「誡問話」 巻九 (T48·1088c) もちろん密雲の他の語録にも該当する問答は見えない。文章として語録に採録され は 密雲の棒喝禅がその本領を発揮することになる重要な時期であった。 『舒州龍門仏眼和尚語録』 木陳道忞の手によって記録され、『黄檗密雲禅師語録』一 にも引かれている。 密雲円悟が黄檗山で開法したの 巻八 (『古尊宿語録』巻三四、 その中には牧雲が言う 洞門の覚浪道盛 Z118・304a) <u>リ</u> (一五二九~ は 百百 崇禎三 (内閣 の

## 〔15〕適正な質問と答え

取って、高く法堂に貼りだしている。これも一隻眼を失っているのである。 える側も〔きちんと質問の内容を〕識別していないことがある。〔それなのに、その〕問〔答〕を尽く書き 徹底したのである。今時の修行者は、緊要で適正な質問を発することを求める者がきわめて少ないし、答 な質問だった。師家はその質問に基づいて答えた。だらか一言の下に、往々にして〔人生の一〕大事を大悟 古人は心の疑問がまだ解決されていないから、〔切実な〕質問を発した。しかも〔その〕質問は皆な適正

\*

問者殊少、而答者或不辨。 古人為心疑未決、故発問。 凡問尽為謄録、高貼法堂。是亦失却一隻眼 而問皆正問。師家原其問而答之。故一言之下、往往大事了徹。今時学人、求発切要正

\*

故に一言の下に、往往にして大事了徹す。今時の学人は、 も答うる者も或いは辨ぜず。凡そ問わば尽く謄録を為し、高く法堂に貼る。是れも亦た一隻眼を失却す。 古人は心疑未だ決せざるが為の故に問いを発す。而も問いは皆な正問なり。師家、其の問いに原づきて之に答う。 切要なる正問を発することを求むる者殊に少なく、

### (16) 「上堂」 は芝居

た。〔説法をする〕須弥座の上にいる鼻水をたれた老いぼれが、払子を揺らし〔て何か答えることになるが〕、 礼拝をしている時には、〔誰も〕修行僧が〔これから〕何ごとを質問するのか〔前もって〕知っていなかっ 古は真っ向から〔問答を〕しかけたものである。〔問答する〕修行僧が大衆の中から進み出て〔挨拶の〕 局

であろう。 大法を明ったなどと言っている。これまた大きな弊害である。 る。普段からよく練習してきているから、その〔本番の〕時になって〔どういう問答をするか〕相手も知っ 条、Z138・376d)と〔目の前で行われている問答を〕褒めたのだ。少しでも言葉につまるならば、 修行者〔の方〕も立ったまま〔師家が〕自分にどんな言葉で答えてくれるのか分かっていなかった。 ているし自分も分かっており、相手が打てば〔それに〕自分が応じ、〔受け売りを〕言葉で伝えて、それを に差し挟んだことがあったであろうか。今の保社の中で〔行われている問答〕は、ちょうど芝居と一緒であ 〔ということになるの〕だ。このようであるから、古人が問答する時には、どうして〔いらぬ〕心をその間 「稲妻のような〔すばやい〕機〔が必要〕なのに、無駄な佇思を労している」(『雲門広録』巻上、T47・549a) 〔圜悟克勤禅師は〕「質問する方もとても良いし、答える方も更にすごい」(『五燈会元』巻一九・大慧宗杲禅師 智者は決してこのような仲間には加わらない また所謂 だから

中 問者最好、答者更奇之襃。稍有遅鈍、 古者当陽扣擊。学者出衆礼拝、不知学者問何事。 正同演戲。 平時串習将来、 臨時你知我知、 又所謂掣電之機、 你拍我応、 座上老凍膿、 徒労佇思。 口耳伝授、 塵塵尾揺曳、 若是者、 謂之明大法。斯又一大弊也。 学者立地亦不知他答我何語 古人問答、 何曾容心於其間 智者定不入此

字)尾揺曳し、学者立地ちて亦た他の我に何の語を答うるかを知らず。 に奇なり」の襃有り。 古は当陽に扣撃す。 学者、 稍や遅鈍有れば、又た所謂「掣電の機、 衆を出て礼拝するに、 学者、 何事を問うかを知らず。 徒に佇思を労す」なり。是くの若ければ、古人の 所以に「問う者最も好し、 座上の老凍膿、

答うる者も更

(=麈の誤

問答、何ぞ曾て心を其の間に容れんや。今の保社の中は、正に演戲に同じ。平時に串習し将ち来り、時に臨んで 你拍し我応じ、口耳伝授して、之を大法を明らむと謂う。斯れ又た一大弊なり。智者は定んで此

の局に入らず。

《解説》「上堂」における問答の形骸化を指弾したものである。当時に限らず、恐らく宋代以降、 『臨済録』 四月八日の「上堂」の一節であるが、同じ「上堂」を載せた嘉興蔵本の十四巻本『費隠禅師語録』巻五 ことができる。次に引く問答は、十六巻本『費隠禅師語録』巻八(7b~8a)に載せられた天童景徳寺での 視されていなかったであろうことは、『費隠禅師語録』の版本間における文章の削除省略によっても知る 知られたことだったのであろう。また、「上堂」における問答が、さほど真剣に実施されておらず、重要 師と弟子とが問答するが、皆なあらかじめ〔台本を〕撰製っているのであり、ちょうど俳優が脚本を読ん ことであろう。牧雲の時代で言えば、木陳道忞の宮中での「上堂」について、「大和尚 《『昭代叢書別集』「木陳奏対機縁」・張潮跋語」)という指摘があることからも、「上堂」の形骸化は一般に良く で、本番で歌や演技をするようなものである(大和尚上堂、師徒問答、皆預為撰製、如優伶読脚本、 い時期から「上堂」は形式的な儀式となっていたと思われる。「秉払」の制度化などもこれを加速させた の「上堂」のように、緊迫した真剣勝負でなかったことだけは疑う余地があるまい。 質問と答えとが相関していなくても何ら問題はないということになるのである。 進云、欣逢定国将軍手、撥転如来正法輪。】師云、一任流通」。つまり、間を飛ばして適当に削 の部分が削除されている。「進云、恁麼則人天粛爾承恩力、今古如然令転新。 (=木陳) が上堂し、 【師云、大 かなり早

に過ぎないのであるが、

その存在は無価値ではないのである。

そして、

語録も当然、

### おわりに

禅門で言い尽くしてこられたことでもあり、 如実に示されている。 以上の十六条の中には、 ただ、 牧雲の考える禅門における理想的な語録の姿と、 語録がなぜ必要なのかという存在意義については特に言及されていない。 重言する必要がないと考えたのかもしれない 明末における上堂説法の現:

日談、 禅門では、 られている いう言葉を典拠として、 の一方で、「教禅一致」の立場から、 語録の権威が無条件に認められることはなかったが、決して完全にその存在が無視されたわけではなく、 ないのだから ことではないのである。 師方の言葉は釈尊の言葉と等価値のものと言う理屈になる。 経」という文字が使用され、 そもそも禅宗では、 (拭不浄故紙)」(『臨済録』示衆) と切り捨てる言葉や、「文字には実体が無く、 為未嘗談)」(『雲臥紀談』自叙、Z148・1a)といった高踏的な発言が溢れている。 『円覚経』に見える「経典は月を指し示す指のようなものだ (『楞厳経』 私が一日中しゃべったとしても、しゃべったためしはないのだ(文字性空、 巻二、T19・111aにも同様の指月の教示が見える)。 釈尊の法を代々直接に受け継いできた人物が歴代の祖師だとされている。 ただ、 仏の真理を「月」に喩え、 大慧や中峰の語録が経典と一緒に「大蔵経」に入蔵されていることも故 禅門では「不立文字、教外別伝」を標榜しており、 経典などの文字語言の存在を評価する発言もなされていた。 経典を「指」に喩えた、「指月」という言葉が良く用 六祖慧能の語録が あくまで経典は真理を指し示 (修多羅経如標月指)」(T17・917a) 『六祖壇経』と、 〔真理は〕 経典を「不浄を拭う反古 よって、 言語道断、 言葉で表現でき 禅門で経典や その題 よって、 たとえば 以予終 首に 袓

経典と同様の扱いを受

箚」の出だしの部分に次の様にある。

ひそかに思うに、仏祖の道は文字や言葉で表現できるものではないが、〔その道を〕盛んにして広める ようなものであり、手と月とは、はなから関係ないが、手が指さすところが分かるならば、月の所在が には、必ず〔何か手がかりとなるものに〕仮託しなければ明らかにならない。ちょうど手で月を指さす

分かるのである。

窃以仏祖之道、雖非文字語言所及、而発揚流布、必有所假而後明。譬如以手指月。手之与月、初不相干。 之所指、則知月之所在。(T47·811a)

なる人物である。内容的に「指月」の比喩に近いが、その一部を引用して結びとしたい。 たのは牧雲の在俗の弟子であり崇禎十五年の孝廉である欠庵居士こと朱一是(近修、法名恒晦・生卒年未詳 牧雲自身に代わって、語録の存在意義について述べた序文が『牧雲和尚語録』に付録されている。

山のように積み上げたとしても、〔火がなければ〕炎が燃え上がるという開を手に入れることはできな ない者は、語録を見て道を見ていないのであり、薪が〔そのまま〕火だと執着しているのである。薪を だ し、 道を〕伝えるのには語録が必要である。〔古人の〕足跡に従いながら〔古人のように〕悟りきれ るのには薪が必要である。自分の道を他人に伝えるならば、他人と自分の道は、一つの道である。〔た である。自分の火を他人に伝えるならば、他人と自分の火は、一つの火である。〔ただし、火を〕伝え 道は火のようなものであり、道を説いて語録があるのは、火に〔は燃えるための〕薪があるようなもの謂。

い。〔古人の足跡が〕何もないところを〔好き勝手に〕踏み行なって〔迷妄に〕溺れてしまう者は、道

戸を叩く人は、火をもらいたいからであろうが、どうして〔薪も持たずに火を〕素手で持ち帰られよう も語録も見ていないのであり、火を求めながら薪を捨ててしまっているのである。 日暮れに他人の家の

か

取以帰哉。(「牧雲和尚七会余録」1a) 得炎上之用。蹈虚以自溺者、 道猶火也。説道而有語録、 人、人与我之道、 一道也。 猶火之有薪也。以我之火伝於人、人与我之火、一火也。伝之必資于薪。 伝之必資于語録。 不見道、 并不見語録、 循跡而鮮悟者、見語録不見道、是執薪以為火也。雖積薪如山、 是求火而舎薪也。 昏暮叩人之門戸人、即欲与之火。 以我之道伝於 豈能徒手 不能

《付記》 れるので、そちらを参照されたい。 派教学研究紀要』 牧雲通門には語録・別集あわせて八種類の著述が現存するが、 第六号(二〇〇八年五月発刊予定)に「牧雲通門の著述について」という題目で掲載さ その内容については 『臨済宗妙心寺

# 臨済宗五山派・美濃承国寺の興亡史

[] { [] [] []

横

Щ

住

雄

は、 は南豊山という。 承国寺は、岐阜県各務原市鵜沼古市場町に在った寺である。今は全くの廃寺となっている。 南北朝時代から室町末期までの二百余年間、 それぞれ自身の菩提寺を建立していた。 室町時代中頃に、 美濃国の守護であった土岐持益の菩提寺として建立された寺であった。 土岐氏歴代の系譜とその菩提寺は次のとおりである。 美濃国守護職は土岐氏がつとめており、その歴代のほとんど 承国寺の山号

はじ

め

に



| の織                   | 中世                   | ų.                                  | 弱                            |            |               |       |            |            |            |            |            |            |             |            |            |       |
|----------------------|----------------------|-------------------------------------|------------------------------|------------|---------------|-------|------------|------------|------------|------------|------------|------------|-------------|------------|------------|-------|
| 田氏は曹洞宗               | の武将は禅宗               | また僧侶も武                              | 肉強食の中世                       | ⑫土岐頼純      | ⑪土岐頼芸         | ⑪土岐頼武 | 9土岐政房      | 8土岐成頼      | ⑦土岐持益      | 6土岐頼益      | 5土岐頼忠      | 4土岐康行      | ③土岐頼康       | ②土岐頼遠      | ①土岐頼貞      | 守護名   |
| の織田氏は曹洞宗峩山派に帰依した。    | 武将は禅宗を信奉することが多かった。   | 将の支援によって寺                           | 食の中世における武将にとっては、             | 南泉寺殿玉岑珪公   | 東春院殿文関宗芸      |       | 承隆寺殿海雲宗寿   | 瑞龍寺殿国文宗安   | 承国寺殿大助常祐   | 興善院殿寿岳常保   | 禅蔵寺殿正庵真兼   | 法善院殿咲巌善喜   | 建徳寺殿節叟善忠    |            | 定林寺殿雲石存孝   | 法名    |
| 土岐氏は臨済宗五山派、          | かった。濃尾地方では、          | また僧侶も武将の支援によって寺を建て維持をするという相関関係にあった。 |                              | 天文十六・十一・十七 | 天正 十・十二・ 四    | 不明    | 永正十六・ 六・十六 | 明応 六・ 四・ 三 | 文明 六・ 九・ 六 | 応永廿一・ 四・ 四 | 応永 四・ 八・十一 | 応永 十・ 九・十四 | 嘉慶 元・十二・廿五  | 康永 元・十二・ 一 | 暦応 ニ・ ニ・廿二 | 死去年月日 |
| 守護代の斎藤               | 尾張守護の斯               | 相関関係にあ                              | して宗教を崇                       | 南泉寺        | 東春庵(廃)        |       | 承隆寺 (廃)    | 瑞龍寺        | 承国寺 (廃)    | 興善院 (廃)    | 禅蔵寺        |            | 建徳寺 (廃)     |            | 定林寺 (廃)    | 菩提寺   |
| 守護代の斎藤氏は主として臨済宗妙心寺派と | 尾張守護の斯波氏は臨済宗五山派に、守護代 | うった。一般的な傾向としては、                     | 精神的な拠り所として宗教を崇敬するのは自然の成り行きであ | 山県市大桑南泉寺に墓 | 揖斐川町谷汲岐礼法雲寺に墓 |       | 岐阜市茜部神社に墓  | 岐阜市瑞龍寺に墓   |            | "          | 池田町禅蔵寺に墓   | 北伊勢で死去か    | 揖斐川町小島瑞岩寺に墓 | (刑死)       | 土岐市泉町      | 所在等   |

列せられて発展した。まさに衰退に向う直前の五山派の繁栄の姿が、 そのため、 龍寺は妙心寺派の寺であるべきであるが、文明二年(一四七〇)には土御門天皇から準十刹に指定する旨の 無尽蔵』などによって、 の守護の土岐頼純の時になってはじめてその菩提寺の南泉寺が妙心寺派の寺であったと言えるのである。 持に任ぜられているとされ⑵、その他にも五名ほどが文亀・永正から天文前期にかけて住持となっている。 ここで述べる承国寺については、 ||期の禅宗の発展』(以下『玉村稿』) 岐氏は、 が出 され ており (-)、十方住持制度をとらなければならなかった。玉村竹二氏は、『美濃国に於ける中 この時期の瑞龍寺は純粋な妙心寺派の寺であったと見るわけにはいかない。 室町中期になって、土岐成頼が悟渓宗頓に帰依して瑞龍寺を建立した(応仁元年頃)。 かなり明らかになることは有難い限りである。 五山派のうち夢窓門派の鈍仲全鋭を開山とする寺で、 のなかで、 五山派から大覚派の月江寿訓、 承国寺近くに住んだ万里集九の 法灯派から春岳寿崇が住 土岐氏の場合、 官寺である諸山に それで瑞 『梅花

いった状況である

# 一、承国寺の位置と性格

い。 承国寺の寺跡は、 寺の中心部と思われる所に常国寺紀念堂が建てられている。 各務原市鵜沼古市場町四丁目にあり、 寺域は三ヘクタール以上に及ぶ敷地であったらし その中の無縫塔の台座に、

常国 [寺開山禅師大和尚之碑、 興国二年(一三四一)乙未七月八日逝去、 紀念堂建立之際、 蓮台以下口 造

1

愛知県犬山市犬山寺内町の本龍寺にある江戸時代以降に書かれた資料によったものと思われるが、史実に基 と刻まれている。また寺標石には、「広撰山常国寺紀念堂」ともあり、一見したところでは、山号寺号は 「広撰山常国寺」で、開山和尚が示寂したのは興国二年七月八日であると思ってしまう。これらのことは、

それでは、

南豊山という山号はどうしてつけられた

いたものではないと思われる。



承国寺跡略図

方に当るという意味も含んでいると私は考える。

護代斎藤氏の氏寺となっていたので(ヨ)、大安寺の南 応永年間(一三九四~一四二八)に創建し、その後、守 とと関係していると思われる。大安寺は、笑堂常訢がとと関係していると思われる。大安寺は、笑堂学ではきません。 つは、寺から北へニキロの所に済北山大安寺が在るこ かと言うと、もちろん禅語に因むのであろうが、今

ころが、 に構え、 と拠点を小島館 土岐持益より前の土岐氏歴代は、 持益の時に至って、なぜ今までの本拠地を遠 菩提寺もそれぞれその近くに建ててきた。 (揖斐川町小島)や池田館 頼康・頼忠・頼益 (池田町本郷

伊勢三国の守護職を没収された時、 土岐頼康のあと、 康行の代になって、 土岐氏の出で夢窓 美濃 尾張 く離れることになったのであろうか。

宗円が富島氏に討ち取られてしまった(6)。

このような混乱時にたち至り、

濃へと馳せ下った(4)。 派の禅僧雲渓支山の尽力で、 族郎党と共に管領の畠山邸に行って実情を訴え、 土岐氏の被官石河氏・久富氏ら三人を捕えて守護代邸に帰り、この三名を殺害したのち放火した。 十九日に、 富島氏を討って斎藤氏が守護代に成り上るという事件が起った。この事件は、 定した政権であり、 頼忠は池田館に拠り、 京都に在る土岐氏の屋形で発生した。 守護代には富島氏が就任していた。ところが、 禅蔵寺を菩提寺にしたことは前述のとおりである。 一族の土岐頼世 (頼忠) 難を逃れた守護代一族の富島八郎左衛門は 善処を申し入れたがとりあってもらえず、 が美濃守護に任命され、 土岐池田家三代目の持益の代になって、 土岐氏の断絶を逸れたことが 文安元年 頼忠・頼益と二代続いて安 (一四四四) やむなく即刻美 屋 形の門外で つい 閏六月 で

込まれた。 者は若干名に過ぎなかったが、 美濃で合戦があったが、 美濃へ下った富島氏に対処するため、 にも万端手を打っていたものと思う。 近江路は富島氏が押えていて危険なため、 護代となったのは、 平穏を保った。 あと一歩という所で留守部隊が食い止めた。 五年後の宝徳元年 留守部隊のみの土岐・斎藤勢は抗しきれず、富島方に宗円の館のごく近くまで攻 斎藤越前守入道宗円で、この宗円は、 負傷する者は多数にのぼった(5)。 土岐持益以下の在京衆の多くと共に、 従って宗円には何の処罰も無く、守護代に就任したのである。 (一四四九) 九月十四日には再び合戦となり、 伊賀・伊勢を経て美濃に入った。その間の八月六日と十日に 持益・宗円らの美濃到着後は、 事件に先立ち、 翌宝徳二年九月一日には、 文安元年八月七日に美濃 管領の畠山氏など幕府上層 斎 藤 • 富島氏の攻撃も無く 富島 上京してい 両軍 心向 宗円 の ば

池田館では近江に近いために攻撃にさらされる危険がいつもあることがわ 5

殺事件の翌年に当る。 かった。文安二年八月には、宗円の相続者斎藤利永が加納城を築いたと言われている⑦)。守護代富島氏暗 山派の霊薬山正法寺が在った。当然守護館は、 納に移されたと見てよいだろう。 また岐阜市加納の盛徳寺には、 加納の東隣りが革手 池田からこの革手に移されたと誰もが思うであろうが、 宗円の墓もある(®)。そうすると、斎藤氏の拠点は加 (岐阜市上川手・下川手)で、ここに南北朝時代から五 私は

さらに安全な鵜沼の地に移されたものと思う(๑)。

たので(図参照)、単なる寺院というよりは、中世城館を流用したと見た方が良いのである。寺であれば、外 細目に木曽川の湊があるのと共通している。 周を壮大な土塁などで囲む必要性が無いといえる。 府の追討を受けた時、六角氏と同盟していた土岐氏が、革手から細目(加茂郡八百津町)に館を移したのも る人や物資の輸送はごく簡単・多量に行うことが出来る。 承国寺跡の地は、 南は木曽川に面している。木曽川の下流には革手・加納があり、墨俣があった。川によ また、承国寺跡の地は、北・西・東の三方を土塁で囲まれてい のち長享元年(一四八七)に、近江の六角氏が幕

なければならなかったかという疑問に答えることが出来ない。 えた場合、 が建てられたとしても、 年前の永享十二年 承国寺の開山は夢窓派の鈍仲全鋭といわれる。しかし、鈍仲は守護代争いの文安元年(一四四四)から四 池田館付近であれば納得できるが、 (一四四O) 三月二日に、建仁寺の興善院で亡くなっているから、仮に文安元年に承国寺 鈍仲は勧請開山ということになる。さらに、承国寺が鈍仲存命中に建てられたと考 持益にとって何のゆかりも無い鵜沼の地になぜ菩提寺を建て

ても持益が鈍仲を開山にしたことは理解できる。

と思う。

たとえば土岐成頼の場合、

明応元年 (一四九七)

### ξ 承国寺開創期の状況

開 出鈍仲全鋭の一百年忌香語が、 内閣文庫本 『明叔録』 に見え

との一文がある。 大日本国天文八年三月初二日、 この香語によれば、 濃之南豊山承国開基、 鈍仲四世の法孫に当る承菊 前南禅鈍仲大和尚一百年遠忌辰也 (のちの太原崇孚)が、 同じく若い頃

駿府の臨済寺で法要を行ったという。この中で、

鈍仲について、

承国寺開

に修行 山で

なくて「開基」とされている点に注目する必要がある。

した今川義元の意を受けて、

る。 受け(10)、 殿が付されているのはそのことを示すものである。 い 鈍仲は、 頼益が帰依した鈍仲に、 また池田館の近くにも興善院が建てられて、その開山となっていたとみられる。 また土岐市の定林寺にも住山した(三)。 土岐持益の父の頼益に招かれて、建仁寺内に京都における頼益の菩提寺として興善院を開創 持益も師事していたことは想像できるので、 永享十二年三月二日に亡くなったことは前述のとおりであ 鈍仲は、 永享元年(一四二九)に相国寺坐公文の公帖を 承国寺創建に当って、 頼益 の法名に興善院 勧請であっ して

はその直後に当る。 と推定しているが、 である ただこの承国寺がいつ建てられたかについては定かでなく、 (後述)。 持益が守護代によって失脚・隠居させられたのは、『濃飛両国通史』 この頃承国寺が創建されたというよりは、 実は康正三年八月から長禄二年六月までの十ヶ月間のことであろう(2)。 史料上の初見は長禄二年 むしろ文安元年から間もなくの頃であっ が康正二年 承国寺の初見 (一四五六)

(一四五八)

の死去前後にその菩提寺として瑞龍寺が建てら

(一五一九) に亡くなってから承隆寺が建てられたのではなくて、すでに文明十一年 (一四七九) には建てら れたのではなく、早くも応仁元年(一四六七)頃に建てられた(前述)。土岐政房についても、 永正十六年

れていたことが確認されている(3)。

をあまり動いていなければ、承国寺塔頭の春沢軒(梅心の塔院)は、承国寺跡から西方へ五百メートルほど の塔であるならば、梅心塔こそこれにふさわしいといえる(梅心については後述)。つまり、この塔が原位置 きさは、横幅が二十一センチ(セ寸)ほどである。これに較べてこの塔は横幅が三十二センチあり、体積で 離れた所に在ったことになる。 は標準型の約二倍である。このような中型塔は、土岐氏歴代の宝篋印塔とほぼ同じであり⑴、承国寺歴代 基礎があり、これは、 現在、承国寺跡よりも約五百メートル西方の古市場弘法堂に、「明応五丙辰閏二月十日」在銘の宝篋印塔 私は梅心瑞庸の塔だと見ているものである。美濃における宝篋印塔基礎の標準的な大

移った康正二年(一四五六)以降、承国寺の本体は館の跡へ移ったが、春沢軒はそのまま原位置を動かなかっ に、菩提寺としての承国寺が建てられていたのではないかと思うのである。 このことから見ると、現承国寺跡は、はじめ守護館としての城館であり、その西方五百メートルほどの所 持益が失脚して守護館が革手

# 四、承国寺の歴代住職

た可能性がある。

景稜首座

(長禄二~寛正二か)

は、 「蔭涼軒日録」によれば、 この頃土岐氏の力を背景として、 承国寺がすでに官寺である諸山に指定されていたことを示している。 長禄二年 承国寺が諸山に昇格したのである。これによって、 (一四五八) 八月四日に景稜首座に承国寺の公帖が出された。このこと これより以前のことはわからない 以後継続的に交替

瑞勲首座(寛正二~寛正五か)

で住職が任命されて入寺してくることになった。

『蔭涼軒日録』によれば、寛正二年 (一四六一) 九月二十四日に承国寺の公帖が頒布された。

心馨景檀首座(寛正五~応仁元か)

国寺内に禅源庵を構えて、 集』の、「心馨住承国江湖」の語に、「諱は檀、 寛正五年(一四六四)九月八日に景檀首座に承国寺の公帖が頒布された 文明十七年(一四八五)十月九日に五十歳で示寂した。「前住承国心馨檀西堂肖像 大岳の子」とあり、 大岳周崇の法嗣と判明する。 (蔭涼軒日録)。この人は、『薝蔔 心馨は

子薦梵鶚(応仁元か~文明二か)

が、『補庵京華新集』(文明十八年条)に見える。

禅源庵の項参照

人の韻に和したが⑸、子薦が承国寺の住持として万里に応対したものであれば、子薦は当住中と思われる。 応仁二年 (一四六八)に、 万里が美濃の神渕の龍門寺から承国寺を訪れ、 その山門閣に登り、 また子薦老

#### 梅心瑞庸

悼偈に東陽英朝も和韻している㈜。梅心は諸山である承国寺に住山したことで西堂位を得ており、 文明の初め頃、承国寺に住山した。 明応元年(一四九二)二月十日に般若坊鉄船が亡くなった時、 明応元 梅心の

年に梅心西堂と称していたのは当然といえる。

文明初年に承国寺に住山、ついで寺内に春沢軒を構えて退居し、文明十三年(一四八一)頃には美濃の興善 玉村竹二『五山禅僧伝記集成』(以下『集成』)によれば、 (承国寺内であろう) にも住んでいたという。 梅心は応仁の乱前に京都の万寿寺で秉払を勤め、

### 天祐(文明七~文明九か)

雲院主をつとめたこともある(興雲院の項参照)。 軒あたりに居て、安国寺へ入寺したらしい。安国寺退院後は、延徳三年には承国寺へ戻っており、天祐は興 承国寺に住山したのは文明七年から九年頃かと思われる。そのあとしばらく承国寺内の春沢軒に在った勤有 語が収められていることから見れば、この疏は文明十七年三月のものかもしれない。これによれば、 入寺した際の、 彦龍周興 (延徳三年六月三日、三十四歳で示寂)の『半陶文集第一巻』に、前住承国の天祐が、京都安国寺に 彦龍の山門疏がみえる。この疏の前に、文明十一年、十三年、十五年、十六年と編年順に法 天祐が

# 仲華口文(文明九~文明十一か)

『五山禅僧詩文集』(京大文学部蔵)に、 仲華侍史和詩序という万里集九の一文があり、

頃者、春沢翁、命翼子、侍立仲華主盟之堂下、……

この子を承国寺の梅心のもとへ入門させていたが、文明十三年に若くして病死した(音)。 とみえる。この文は文明十一年(一四七九)正月の作品と推定され行)、仲華がこの頃承国寺住持であったら しく、文明九年~十一年頃の住山かと思われる。 なお翼子というのは万里の長男千里瑞翼のことで、万里は

南渓全曹(文明十一か~文明十三か

頃の住山かと思われる。 十三年(一四八一)頃に承国寺住持の席を退いたことを知る。 「梅花無尽蔵第四巻』の文明十三年頃のところに、 「依南渓老人南豊退鼓之韻」という一文があり、 約三年が任期であったとすれば、文明十一年 文明

領の安弘見・白川 (一四九九) 三月四日に承国寺内の大機軒で示寂した。七十歳。 南 …渓はこのあと承国寺内の大機軒に留っていたらしい。 (美濃国加茂郡内) の二境を歴遊した(19)。 八年後の延徳元年(一四八九) その後、 安弘見に隠居所をつくり、 秋頃に、 明応八年 承国

言叔(文明十三~文明十五か)

堂上言斎和尚……」とあり⑵、 『梅花無尽蔵第二巻』の文明十三年頃の所に、 言斎は言叔の誤りと見れば、文明十三年(一四八二)頃に言叔が南渓の後席 「南豊主盟言叔和尚」と見え、 また、 同第四巻に、 「新命

文明十七年頃かと思われる正月、 相国寺内の一院 (法住院、 のち豊徳軒) から承国寺の言叔に出した彦龍の

として承国寺に住山したと見ることが出来る。

書状が『半陶文集三』に収められている。これによれば、

いで亡くなったとのことで、大変驚き悲しんだ。私は五、六年前に承国寺に居たが、 春沢軒の老人(梅心)のみは時折り私に手紙をくれる。伝え聞くに、胤仲と衆善軒の蒲庵二大老が相つ 今に思えば未だ少

年の時で、梅心にも大変お世話になった。私は春初に病臥し、今は少し良くなった。

とある。

梅心瑞庸(再住か)(文明十五か~文明十六冬か)

尽蔵第5巻』の京大本には、書状の最初に「文明癸卯仲夏二十六日」とあるという(ミロ)。よって文明十五年五 万里が建仁寺正伝院の桂林徳昌に宛てた書状の中に「南豊主盟梅心禅師」とあり、これを収める『梅花無

承国寺住職を退いて春沢軒に居ることがわかる。『梅花無尽蔵第四巻』に、 また、『梅花無尽蔵第二巻』の文明十七年七月と推定される四日には、「春沢梅心翁」とあるので、すでに 月には、

梅心が承国寺に再住していたことになる。

諱次春沢主盟梅心和尚厳押、因雪、有即席会、時打南豊之退鼓、皈画壁之新築.

住山、 解印昼堂深、冬底黄鸝、自好音、翁是僧中詩達磨、 暁来因雪示安心.

られることから推して、文明十六年冬の退院であったとみられる。 とあり、 市木氏が『梅花無尽蔵注釋(以下『注釈』)三』のこの詩で文明十六、七年頃の冬の作であるとしてお

承啓(文明十六か~文明十八か)

文明十七、八年頃、

叔樹や瑤という者も、 守護代斎藤氏の一族らしく、その権力により公帖が出されたと思われる。この一件によって、 いが起きた。その上周綸は秉払を遂げないで諸山たる承国寺の公帖を受けたことが判明した。 ない定めであったにもかかわらず、文明十八年三月に承国寺へ入寺してきたために、 文明十七年十一月六日には、 公帖を強く望むに至っているという(22)。 周綸首座が承国寺の公帖を受けた。ところが周綸は坐公文で実際には入寺し 当住中の承啓西堂と争 斎藤氏一 周綸は、

子薦梵鶚(再住)(文明十八か~延徳元か)

薦を室原(可児市)にたずねた記事が『梅花無尽蔵第一巻』に見える. 前述のように、応仁二年(一四六八)に万里が初めて承国寺を訪れた時に、子薦老人の名が見える。 文明十一年(一四七九)閏九月九日の重陽前一日 (八日)、 龍潜主席の梅叔と共に、 万里が興善院頭の子 その

受けて、 そして、文明十四年頃(23)、 越後の上杉民部大輔房定のもとへ使者として赴いた。これには功甫口勲記室が伴をしている。 承国寺養真主盟となっていた子薦梵鶚西堂は(24)、 美濃守 (土岐成頼) の命令を

京都の彦龍周興が承国寺の子薦に手紙を出し、今年の春に天寧寺(八百津町)

へ赴こう

享二年 (一四八八) としたが病気となり、三十日を経過したものの医者が外出を許さないといい、近況を報じた⑵。 八月に、 横川景三が亀公のために泉叔字説を書いているが、この亀公は承国寺主(子薦

か)から泉叔との道号を授けられたものという(%)。

師に柿渋紙を借りて旅具としたとある⑵ 延徳三年(一四九一) 八月中旬、 万里が飛騨の温泉 (下呂湯之島) へ赴くのに、 承国寺興善院主の子薦堂上

「古寺看楓」と題する一偈を作っている(ミョ)。くだって永正三年 (一五〇六) 十二月二日から永正四年二月末 明応四年(一四九五)、子薦は日光寺(所在不明)に住山したので、万里は諸老と共に出向いてこれを祝賀し、 蛇足翁なる人が万里の家に留った。 別れに慈慶主盟の子薦和尚らが皆和して一偈づつを上呈した⑵。

蘭冕□薫(延徳元か~延徳四か

人名ではなさそうであるとする して一偈を詠じた際、「住持は蘭冕口薫である」としている。 『梅花無尽蔵第三巻上』によれば、 延徳二年(一四九〇)正月十五日の承国寺方丈での元宵会で、万里も出席 なお市木氏は『注釈ニ』のこの部分の解説で、

惟清(延徳四か~明応二か)

延徳四年

(一四九二)春、春沢軒主梅心瑞庸が臨川寺の公帖を受け、万里がこれを祝って一偈をつくって

る 豊の惟清主盟が新築をしたので、 相国寺万松軒主宗山等貴が美濃の天寧寺の仁甫斉淳に絵を贈り、仁甫はこれを承国寺の惟清蔵主に贈ったの いるものの、 (3)。延徳四年のことである。これでは、惟清が塔頭名なのか僧名なのかわからないが、 惟清は万里に画賛を求めたとある。これにより惟清は人名と判断され、延徳四年頃には承国寺住持をつ 残念ながらこの時の承国寺主席の名はこれでは明らかでない。『梅花無尽蔵第三巻上』には、 万里は霊丹(丸薬)一精と津州天王の鋸を贈り、一偈を作った記事があ 同第五巻には、

とめていたのではないかと思われる。

(再住) (明応二か~明応四か)

『梅花無尽蔵第三巻下』に

明応乙卯 (四年)上元の嘉会を欠く。 けだし国に蝸角の巷説有るに因る。 感歎の余り詩を作って記す。

時に住持は曹南渓なり。

寺恒例の元宵会は中止された。住持の南渓全曹は、文明十一年から十三年にかけて承国寺に住山した人であ とある(31)。 明応三年(一四九四)十二月に明応舟田の乱が起った。 そのため例年百二、三十人が集った承国

ಠ್ಠ 南渓は、 明応八年(一四九九)二月四日に示寂した。七十歳(32)。

(再住) (明応四か~明応六か)

『梅花無尽蔵第三巻下』に、「閏年に牡丹の芽を移す」と題する一偈があり、その註に、

正月十五日、南豊方丈、住持天祐、百首、 常より減ずること二三十篇なり。 天祐初めに起発す。

明応五年は閏二月があることによる。前年に承国寺住持は南渓から天祐に交替していたことがわか

ಠ್ಠ 天祐は文明七年~八年頃に初住しているので、この時は再住である。 とある。

湖月清鑑 (明応六か~明応九か

梅花無尽蔵第三巻下』の明応七年の条に、

٤ 題下に註があり、 柳塘春水元宵前一日、 明応七年一月には湖月が住持であったことを知る。 南豊方丈会、住持鑑湖月

明応八年

同書第三巻下によれば、

正月と明応九年正月にも住持は湖月であったことがわかる。

次から推定すると、湖月の建仁入寺は永正十二、三年(一五一五、六)頃となるが、これまた坐公文だったか 建仁寺の公帖も受け、『建仁寺志』ではその第二五九世に挙げている。この前後に建仁寺へ入寺した僧の年 常庵龍崇による同門疏が収められているが、聖福寺側の記録に見えず、坐公文であったかもしれない。また もしれない。湖月の史料上の終見は、内閣文庫にある南江宗沅の『鴎巣詩集』収録文書で、次に掲げる。 湖月は博多の準十刹・聖福寺に昇住した。東大写真版(東福寺霊雲院蔵本)の『寅誾和尚疏藁』に

越之霊応班公典蔵禅師需別号、書維天両字、応厥命、副次小伽陀乙篇云

永正十八歳舎辛巳孟夏如意珠日

**尓元已徒分両儀、須弥** 

呼遶諸居、

舌頭不動与他着、万物大哉資始時

前建仁湖月叟書焉

れるが、その根拠となった史料については今のところ不詳である。 『五山文学新集六』の南江宗沅集解題に、玉村氏がこの文書を紹介し、 湖月の脇に(清鑑)と註記しておら

忠叔昌恕(大永五~)

持の公帖を受けた。『史料纂集』の『鹿苑院公文帖』に、 湖月のあと二十年以上歴代住持をたどり得ない。大永五年(一五二五)閏十一月二日に、忠叔が承国寺住

大永五年乙酉閏十一月二日、濃州承国忠叔昌恕

とある。 玉村竹二氏は、その著書『五山禅林宗派図』 の中で、 忠叔を鈍仲の法嗣に位置づけておられるが、

少なくとももう一世代後の人に当ると思われる。

### 京t (天文四~)

とが『梅花無尽蔵第四巻』に見えている。 (一四九六) に亡くなった梅心瑞庸の法嗣で、 忠叔のあと十年を経た天文四年(一五三五)五月、景tが承国寺住持となった⒀)。 明応八年に先師梅心の肖像画をつくり、 賛語を万里に求めたこ この景tは、 明応五年

# 五、塔院の概要と鎮守

#### ①興善院

たものであったかもしれない。 近くに建てられたもので、その後、土岐持益の菩提寺として承国寺が創建された時、 鈍仲を勧請して開山としたので、その開山塔院として興善院を建てたのであろうが、これは池田町から移し |寺開山の鈍仲全鋭の塔院とされている。もともと興善院は京都の建仁寺内と美濃 すでに亡くなっていた (池田町) の禅蔵寺

心瑞庸であった すると、 興善院主は、文明十一年(一四七九) 興善院主は、 (梅心瑞庸の項)。 承国寺内の西堂位・東堂位を有する和尚たちによる一~二年任期の輪番住院制をとっ 文明十六年 (一四八四) 頃に子薦梵鶚がつとめており 頃は南渓全曹であった(3)。こうしたことから推定 (前述)、文明十三年(一四八一) 頃は梅

ていたように思われる。

#### ②対松院

彦龍周興の『半陶文集』』に見える承国寺天祐の京都安国寺山門疏に、

一日金榜状元、多年青松社主、寮日対松、

とあり、文明十七年頃に承国寺内に「対松」という塔院が在ったことを知る。『梅花無尽蔵第五巻』によれば、

慶室持片紙来、求対松翁之神足・西尾之子全勝美丈之号、以西秀命焉、作小偈云、……

明応五年(一四九六)頃の記事に、

との一文がある。対松院の存在はわかるが、 院主の名は不明である。月舟寿桂の『幻雲文集』

大賀慶侍者肖像、 俗譜土岐氏、有兄弟、 恵林一派、 院日対松、十八歳而逝、

忠叔恕公禅師、携此肖像、謁予賛詩……

住持になっている(前述)。 とあり、年次は不明ながら、「対松院」と称していたことがこれによってわかる。 忠叔は大永五年に承国寺

#### 3全用

用師が誰なのか、全用院なのか全用軒なのかなど不明である。 恵林師(大岳周崇)、興善師 江守広近の仲子(二男)で、 京大文学部蔵の『五山禅僧詩文集』に万里作の兆叔号説がある(ヨ)。これによれば、 (鈍仲)、漱玉師、 全用師の愛弟子となり、諱を亀というと。そして伝法は、 全用師、亀公であると述べている。残念ながら、今のところ全 正覚師 兆叔は尾張の織田遠

#### **4**養真

IJ 越後の上杉氏へ赴く記事が二ヶ所あり、 養真の名は、『梅花無尽蔵』に八ヶ所ほど登場する。そのうち、文明十四年に美濃守護土岐成頼の命令で この頃の主席は子薦梵鶚であることがわかる⑶。子薦はその後明応四年(一四九五)に日光寺住職とな 第一巻に「養真主人梵鶚子薦西堂」、 第五巻に 「養真子薦翁」とあ

#### ⑤興雲院

Ŋ

永正三、四年には慈慶

(承国寺塔頭か)に居た(前述)。

あり、 『梅花無尽蔵第三巻上』の延徳三年(一四九一)の条に、「曲江春遊図、 延徳三年は、 毎年一月十五日夜に提灯をつけて祝った行事を、本寺の方丈で行わずに興雲院で行った 元宵就興雲会、 天祐和尚為院主、」と

#### 6衆善軒

らしい。

院主は天祐であったという。

『梅花無尽蔵第五巻』の五言八句の条に、

経、 南豊之衆善主盟蒲庵老師有佳句、 今収皈南豊之蔵殿、 故篇中及此云 見投云、 涼雨襟無夏、 謹分以為韻脚、 作五篇、 師廼筑紫人、 使高麗取

(三句略) 衆善軒下

とある。これによって、蒲庵が衆善軒に住んでいたことを知る。

年ごろかとする。

蒲庵は高麗へ使して、

多数の経典を持ち帰り、

承国寺の経蔵へ納めたのであった。

市木氏は

『注釈三』

四六七頁で、文明七、八

『梅花無尽蔵第一巻』には、 文明九年(一四七七)十一月に衆善老禅が春輝座元の転位 (首座から座元に昇位

山房は 斎藤利藤との戦)を避けるために、濃東の山房に衆善の蒲庵が居を移した(33)。 を祝った記事がある。文明十二年(一四八〇)五月頃には、土岐氏の内紛 (鉄船) が万里の前の詩に合わせて衆善和尚に送る一篇の詩をつくったが、『梅花無尽蔵第五巻』に和尚の住む 鵜沼から十余里の所に在るという。 距離的には、 承国寺の寺領である白川・安弘見に当る (革手の土岐成頼・斎藤妙純と墨俣の 同年秋に、 市隠斎の般若老人

いる(梅花無尽蔵第四巻)。 文明十三年 (一四八二) 頃、 衆善軒の蒲庵老師は、 言叔が承国寺住持となったのを祝って、 延徳二年(一四九〇)頃の二月に鵜沼で亡くなった 衆善翁が詩を贈り、 万里も和韻して (同)。

#### ⑦春 沢 軒

た (40)。 梅心は 政房の実弟であることから、慈峰が梅心のために土岐氏歴代並の宝篋印塔を造立したのではなかろうか⑶) 春沢軒は承国寺外のこの付近に在った可能性を指摘したい。 前述したように、梅心瑞庸らしき人の塔が承国寺跡の西方五百メートルの所にあることから、 |承国寺歴代のうちでも最大級の実力を有していたらしい。また、 春沢軒を引き継いだ慈峰瑞護が美濃守護の土岐 梅心の居室は棘隠斎と称してい 梅心の居た

勤有軒有り」と見える。 明応五年条)。『半陶文集 - 』には、 「沢軒内には、 宝亀斎と称する書院があり、 この勤有軒は胤仲という人が新築したもので(梅花無尽蔵第四巻)、 承国寺の天祐が京都安国寺に入寺した際の疏があり、 万里はその障壁画に七首の賛を書いた (梅花無尽蔵 その胤仲は文明 文中に | 第三巻

十七年(一四八五)頃に亡くなった(4)。

戍

の梅心

海心瑞庸の項では、

梅

玉村

稿』に、

「明応五年か六年春頃示寂した。

世寿六十」。

とあり、

同

氏の

五山

僧

伝

記

「明応五年頃示寂した」とある。

鵜沼古市場町に在る宝篋印塔刻銘に

里も 無孔 るが 名にのぼった その霊をなぐさめた これに続く 文明十三年五月十四日に亡くなり、 下に韻したのに万里が和した記事を初見とし 雲翁が春沢軒の梅心をたづね、 (一四九二) 二月十日に般若坊鉄船が亡くなり、 第)。 和韻している 春沢軒に寄遇している野雲翁 長途鵜沼へ帰着した万里は、 同じ頃、 (虎穴録下)、春沢軒の梅心翁が臨川寺の公帖を正式に受けたのは延徳四年であった (後に妻子を江戸へ呼び寄せた)、 蓬萊左股図詩#序を春沢軒の梅心の弟子の亀公に書き与えた(第六巻)。延徳三年(一四九一) 梅心については、 延徳 (第四巻)。 春沢軒の梅心の雪の詩に、 (第六巻)。 明 、応の頃、 (第四巻)。 (第一巻)。 文明十四年 同年同月には 『梅花無尽蔵』によれば、 禅昌寺の某和尚が建長寺の公帖を受け、 またこの頃、 文明十七年(一四八五)十月四日、 ついでに万里の宅にも一雲が会いに来た記事がみえる まず春沢軒の梅心に会い、 (一四八二) には、 (利渉守湊) また春沢軒の梅心翁に一詩を奉った 春沢軒の梅心が瑞翼のために大安寺の西洞に石塔婆を安置した記事 「前臨川梅心瑞庸」 万里が和韻をした 春沢軒の梅心は亡母の年忌を行い、 が飛騨の温泉 (第一巻)、 春沢主翁が悼偈をつくり、 春沢主盟の梅心翁が東坡先生を祭り、 文明十二年 (一四八〇) 万里が梅心に弟子入りさせていた長男の千里瑞 が織田広近 (下呂) (第五巻)。 梅のつぼみ一包を献じた へ行くといい、 関東へ赴いていた万里は、 春沢軒の梅心に一偈を呈したので、 明応四年 (珍嶽常宝庵主) (第二巻)。 正月に、 東陽もこれに和している(少林 万里も一偈を上呈した (一四九五) 従うものは万里ら二十余 延徳元年 春沢軒の梅心が (第六巻)。 の寿像賛を書 (第三巻下)。 (第三巻下)。 正月、 諸彦と宴を設 岐陽 (一四八九) 万里は 南禅 の児輩 八月に 延 い 四 てい 条閣 同 ഗ 五

「明応五丙

辰閏二月十日」との刻銘があり、この塔を梅心のものと私が推定しているのは前述のとおりである。 万里はかねて梅心から頼まれていた春沢軒蔵本の文選六十巻の朱墨入れをようやく終えて、 春沢軒を その直

慈峰は労せずしてこれを手に入れたと万里が書いている(第七巻)。

ついだ慈峰瑞護に手渡した。

とある 明応六年(一四九七)正月、春沢主盟の慈峰侍史が関の智勝寺に泊った。慈峰は太守(土岐政房) (第三巻下)。父の土岐成頼はその直後の明応六年四月三日に亡くなり、その月忌 (五月三日) に当り の令弟

盟の慈峰蔵局が悦岩居士(斎藤又四郎、 その牌前に瑞護が祭文を上呈したが、これは万里の代作であった⑵。明応八年(一四九九)十二月、 十八歳) を弔いに革手か加納へ赴いた(第三巻下)。明応九年二月~三 春沢主

春沢軒で花時の会合があり、桜に因む題を万里に求められたので、万里は「山、染むるが如し」との

翌十年(一五〇一)二月の春沢軒で花を見る会でも、

万里は

んで春沢軒に献じた(第三巻下)。またその頃、 た舞う」との題で作詩した(第三巻下)。明応の末頃、万里は春沢軒から借りていた本二百余冊を返却してい (第四巻)(43)。 文亀元年(一五〇一)九月十二日、万里は「長者の棚柱樹の詩并序」を書いて、 春沢軒 (慈峰) に代って、万里が瑞龍寺の韻に次した (第三巻 従蔵主を呼

題をつけたと記している (第三巻下)。

美濃国山県郡の蔵春主盟亨叔喜公都寺が、 これ以後、 『梅花無尽蔵』には春沢軒の記事は見えない。四十七年後の天文十七年(一五四八)二月九日に、 春沢軒で自身の三十三回忌の予修を行った記事が『仁岫録』

下。

えている。

亨叔は、

梅心・慈峰の法系に連なる人なのであろう。

春沢軒は、 京都八坂神社領の加茂郡深田郷の年貢徴収権を保有していた(寺領の項参照)。 また永正

年間頃 春沢軒内に用梅軒も在った (同)。

#### 8 漱玉軒

梵愉 玉師の芳韻により、 雲庵和尚」とあり、また、 との一文によって、 徳二年三月頃まで見えている あることから、怡翁梵愉 『梅花無尽蔵第五巻』の文明十七年頃の作品に、「途中に厳空座元に会いて、 に当てているが(4)、 漱玉軒と称したことがわかる。 胤仲翁の居を新築の勤有軒に移せしを賀す」とあり、この漱玉師について市木氏は怡翁 (梅心の師) 同書第六巻の「花庵序」に杏隠口董は子供の頃に「漱玉の怡翁師の室に入る」と 雲庵は怡翁と別人かもしれない。 の塔院として漱玉軒は建てられたことがわかる。 同書第三巻上の延徳二年 雲庵の名は『梅花無尽蔵』 (一四九〇)の条に、「漱玉塔主 南豊の漱玉軒下に硯を借る」 同書第四巻には、 に文明十三年から延 「漱

#### 9禅源庵

文明十七年(一四八五)十月九日、 『玉村稿』 「前住承国心馨檀西堂肖像賛、 の註89で、 心馨口檀は美濃の人で、 五十歳で示寂したとある。 禅源庵供養」が見え、 承国寺の公帖を得て入寺し、 心馨が禅源庵にかかわる人であることがわかる。 横川景三の『補庵京華新集』の文明十八年の のち寺内に禅源庵を構えて、

#### ⑪大機軒

ことがわかる。 大禅師塔院也、 少林無孔笛第三巻』 この東陽英朝の作品の草案と見られる一枚物が岐阜県川辺町の臨川寺にあり、 禅師順世後一年、 に、「大機軒本尊観音安座点眼」の語があり、文中に「南豊山大機軒は、 的嗣玻公……」とある。これで大機軒は南渓全曹の塔院として建てられ 明応九年九月 前建長南渓

24

の文明十八年(一四八六)には、南渓が大機軒で虎関師錬の『聚文韻略』を木版で刊行した。その巻末刊記に、 に東陽が書いたものと判明する。 南渓はその前年の明応八年二月四日に七十歳で亡くなった(前述)。生前

文明丙午梓、濃之南豊大成

よってわかる。 欄という部屋が在ったとみられる。同書第四巻では、曹洞宗の広沢上人が牛欄軒を新築したともあり、はじ 室中に穏坐する方がよほど良い」と述べたといい、末尾に「牛欄は大機の室名なり」とある。 とある⑸。『梅花無尽蔵第五巻』に、大機軒の南渓老禅が安弘見・白川の二郷に遊んだ記事が見え、「牛欄の なお、この部屋は、すでに文明六年に存在していたことが、各務原市那加の少林寺蔵『江湖集鈔』の奥書に め広沢上人が大機軒内に新築した一室であったかもしれない。 奥書は次のとおり。 のち南渓が自室として使っていたのであろう。 大機軒内に牛

江湖集巻終、

文明六稔甲午十月九日、於濃之豊嶺牛欄軒、絶筆也、

四年(一四九二)頃の数年間、 雪舟が訪れて山寺の図を描いたことは近年一般にも知られるようになったが、三十八歳の頃の延 革手正法寺の春蘭寿崇は、二十九歳の時の文明十三年(一四八一)には、美濃国伊自良に揚岐庵を 細目(加茂郡八百津町八百津)に寓居し、その住庵を牛欄室と称していたので、『『『\*\*

### ⑪八坂神社

承国寺内の大機軒にある牛欄軒と混同し易い(4)。

承国寺跡の南西側、 大安寺川西の公民館南側に八坂神社がある。 今は古市場町と小伊木町の自治会共同の れている。

もとは、

明治維新の折の排仏棄釈で廃寺となった同町赤河の天桂山昌寿寺の蔵本で、

史·史料編古代中世』 祭礼が行われ、 の裏鬼門に当る現在地に勧請された可能性がある。 田郷と大きく関わったことから、延徳元年(一四八九)からしばらくのうちに、 管理されている。 に棟札が収載されたが、この神社は未調査となっている。 後述するように、 他の市内の神社は、 承国寺の大機軒が、 ほとんど昭和五十九年の 京都八坂神社の社領である加茂郡 いずれの日にか調査されれば 承国寺鎮護の社として、 『各務原市 そ

で、 承国寺跡とは大安寺川を隔てているので一体感に欠けるものの、 それ以前には寺内の一角であったと見ても支障は無い。 大安寺川は江戸初期に掘られた新 Ϊij なの

もう少しこの神社の歴史的経過が明らかになると思う。

### 六、承国寺の寺領

白

Ш

郷

安弘見郷

町 Ш でないが、 活動は難しくなるが、幸いにも承国寺は加茂郡内の白川と安弘見二郷を寺領としていた。 つとして支援していたといえる。江戸時代のような檀家制度は無いので、 町白川に当る。 赤ぁ 承国寺は守護土岐持益の菩提寺であるから、 河の地と考えられる。『白川町史』 承国寺の創建から間もなくのことであろう。 安弘見郷は、 角川版『岐阜県地名辞典』 八八二頁に、 土岐・斎藤氏からそれ相応の被護を受け、 同町の大沢八郎氏所蔵の大般若経第四巻奥書が載せら 白川郷は有名な飛騨白川郷ではなく、 にも見えないが、 これまた白川郷 武将たちの支援が無ければ、 また幕府も諸 その起源は定か での東、 高山線沿の 今の白 Ш の

奥書は、

**福禅寺常住** 

濃州安弘見赤河住、願主沙弥性宝

濃州安弘見赤河郷福禅寺公用応永六年春三月日供養、

四七九石ほどである。一方白川郷については、 が赤河付近のみであったと見れば、 弘見の一部とされているが⑷、承国寺の寺領としては及んでいなかったであろう。寺領としての安弘見 二、三千万円ほどであろうか。 村高の四分の一ほどとみられる。 たが、室町時代にあっては、 である。 同じく四八五石余であった。合わせて九六四石余となる。江戸時代は村高の五割ほどが年貢であっ 赤河が安弘見の一部であったことを知る。 地域の土豪等に年貢徴収を請負わせる場合が多いので、承国寺へ届いたのは 都合二四一石ほどが承国寺の年間収入であったと見たい。 江戸前期の正保年間(一六四四~八)の村高は、 河岐・和泉・水戸野・中川という白川筋下流域を指すものと 赤河の南東に隣接する恵那郡蛭川村 赤河・切井を合わせて (現恵那市) 現在の価値 も安

精について、 る承国寺内の牛欄室中にこしたことは無い」と言ったとある。また、 しての適地を探すためであったが、そうした所は無かったと嘆き、『梅花無尽蔵第五巻』に、「今の禅師の居 承国寺前住の南渓全曹は、 (春沢軒の梅心瑞庸) そこで産出する薬草と見た方がよいのではなかろうか。 「甘味の強い薬草」と述べ、また「白河は福島県の白河か」とされるが、寺領の白川郷のこと から白河の黄精(ナルコユリ)一盆をもらったが(器)、 延徳元年(一四八九) 頃にこの安弘見・白川の二境を訪れた 延徳四年(一四九二) 市木氏は『注釈三』の中で、 (前述)。 頃に、 万里は 隠居 所と

### 深田郷と春沢軒

徴収を請負わせたものを、 収権を有していた。この権益は、 たものであった⑷。その文書を紹介する。 の直務で年貢を徴収していたのを、長禄二年(一四五八)に広徳院という寺に翌年から三ヶ年の約束で年貢 加 茂郡深田郷 (今の美濃加茂市深田と坂祝町深田)は、 今度は延徳元年十一月十三日になって春沢軒に翌年から三ヶ年の約束で請負わせ 春沢軒創立当初からのものではなくて、 京都八坂神社の社領で、 南北朝時代から一貫して八坂神社 承国寺内の春沢軒が年貢徴

(端裏書)

「かのへいぬよりミつのへ子の年まてしやう状案文」(開発記書)

[ ]

春たくけんへ

請取申要脚事

合肆拾貫文者、

当之程可被召候、 右 祇園社領深田郷年貢、 仍為後日証状旨如件 従庚戌壬子年三ヶ年、 以年貢可被引召候、 万一彼在所年貢相違之儀候者、

相

延徳元年十一月十三日 御判在

春沢軒

Ξ これは 頃までの関連文書が在ることから見れば、 『岐阜県史・史料編古代中世四』 に八坂神社文書として収録されているものの一通で、 明応元年より後も、 引き続いて春沢軒が年貢徴収を請負った 大永二年 (一五二

宝寿院あて十月二十四日の春沢軒瑞護の書状があり、

らしい。

連の文書の中に、

「御社領の深田郷の要脚

貢分か)については山本(山本新右衛門)殿へ瑞倫監寺から申し上げる。去年の地下逃散以後、旧冬に代官職 う。同じく一連の文書中に宝寿院あて三月十日付の梅心瑞庸書状も見える。文中で瑞庸は、「深田の公用(送 送る)には、慈峰瑞護の尽力があったことを知る。恐らくは実兄の土岐政房の配慮によるところなのであろ なり、新たに春沢軒がその代官に任命されたものらしい⑸)。 しく」と述べた。恐らくは、広徳院の年貢取立て等が厳しく、農民たちが逃散した責任を取らされて罷免と を持是院(土岐氏執権の斎藤妙純)から申しつかったことを加茂郡代官の鷲見修理亮から発表されたのでよろ からは料紙二十帖を進献する」と述べており、延徳元年十一月の請負い決定(三ヶ年で四十貫文を八坂神社へ

その後、文書中の大永二年(一五二二)九月二十二日に書かれた「深田郷公用未進注文」によれば、

| 未進高      | 未進年次  |                    |
|----------|-------|--------------------|
| <br>十貫文  | 永正元年  |                    |
| 十三貫文     | 永正三年  |                    |
| 二十貫文     | 永正六年  |                    |
| 十五貫文     | 永正七年  | 以上五十八貫未進           |
| 二十貫文     | 永正十五年 |                    |
| <br>二十貫文 | 大永元年  | このうち大永三年に十貫文受取残十貫文 |

を契約するのにお世話になった。詳しくは瑞倫都寺に言い含めてある。焼香五両をいただきうれしい。当方

取分として、 ろうか。 の年以外は五十貫文ほどが実収であったとみられる。現在の価値でみれば五、六百万円といったところであ 公五民とすれば年貢高は百三十五石ほどである。 貫文が未進となっている。 大永二年(I五二二)までの二十二年間に二百九十三貫文を送らなければならなかったが、そのうち八十八 である。 毎年送貢しなければならないのは十三貫余(三ヶ年で四十貫文)であり、 春沢軒へ入るのは約七十貫文、送貢分十三貫文と送る手間を合わせて二十貫を要すれば、 近世初期正保年間(一六四四~八)の深田村の村高は二百六十九石弱であり、 永正年間当時、仮に一石が一貫文とみると、 延徳二年 (一四九〇) 半分が地 から 不作 頭 Ó

# 七、承国寺の終焉とまとめ

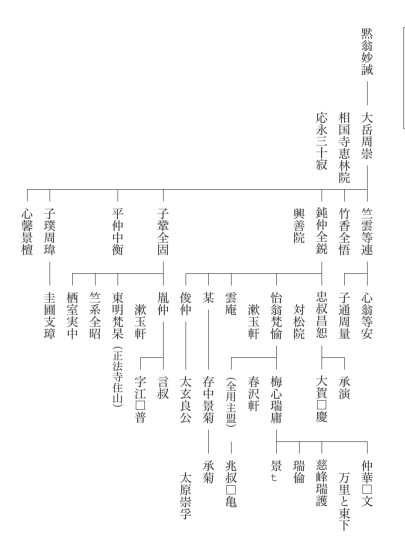
ばれる付近以外には見つかっていない。 ものもある。これらは、承国寺の殿堂が火災に罹ったことを示すものと思われる。また瓦は、 田信長による犬山城・鵜沼城の攻略戦で火をかけられた可能性は強い とも考えられるが、その場合は散在する堂宇のすべてが焼尽するとは考えがたい。とすると、 承国寺跡を調査すると、 重さ百キロ近い木曽川自然石が道畔にあるのを見かけるが、 ほとんど萱葺きの堂宇であったようだから、雷火によって焼失した その表面が焼損した 永禄八年の織 鐘撞堂跡と呼

のおかげである。これとても原本は伝えられていないが、 たのだろう。 恐らくは信長の兵火によって、 文初のくり返しになるが、 高麗から招来された一切経など、貴重な典籍もすべて灰尽に帰してしまっ いま承国寺のことが或程度判明するのは、 万里のすばらしい詩文のゆえに、 ひとえに『梅花無尽 筆写が進められ

て今に伝来したのである。

言ではない。承国寺は五山派の寺であったが、万里を通して、間接にあるいは直接に林下であった妙心寺派 の禅僧とも関係しており、承国寺史を掘り下げることにより、妙心寺派の動向も一部は把握しうると思う。 本稿の記述は、 美濃のような地方で、しかも廃寺となった承国寺のことが、かくも詳しくわかるのは奇跡的と言っても過 私の勝手な解釈により大きく誤っている所も多いかと思う。今後のために大方の御批評を請

うところである。



承国寺関係法系図 | 『玉村稿』掲示の系図に加筆修正したもの

1 瑞龍寺を準十刹とする旨の綸旨。『岐阜県史史料編古代中世二』による。

金宝山瑞龍禅寺者、 先院御時草創之刻、被下 勅額上者、早以準十刹之例数、可奉祝万歳之宝祚者、 天気如

仍執達如件、

文明二年三月十四日 権右中弁 判

村稿」)』に註を掲げている。 宗頓上人禅室

2

月江寿訓・春岳寿崇の瑞龍寺入寺について、玉村竹二氏は、『中世前期の美濃に於ける禅宗の発展(以下「玉

(二六一)常庵龍崇の『寅誾疏』の山門の部に「月江住瑞龍大覚派」と見える。

(二六二)常庵龍崇の『寅誾疏』の山門の部に「春蘭西堂住瑞龍」と一疏が見え、その註記に「前禅興、

蘭は、これも前に既に説いたように斎藤氏の出身である。その近親関係から、 守請雪江開山、綸旨升寺於十刹、与州之定林寺而不歯諸刹、」とあることは、 前にも一度触れたが、 同氏の剏めた瑞龍寺に請

住されたのでもある。

3 拙著『美濃の土岐斎藤氏』を参照

5 『康富記』参照

『斎藤基恒日記』『康富記』参照

4

6 『康富記』宝徳二年九月一日条、

土岐被官人美濃守護代、筑前入道か、今日於近衛油小路、過横死云々、 六十二歳云々、

8 7 岐阜市加納の盛徳寺所在の宝篋印塔基礎に次の刻銘がある 加納城を文安二年八月に築いたという記述は『濃飛両国通史』による。

□白院殿越州太守月庭宗円禅定門霊

#### 庚午九月一日

- 9 拙著『美濃の土岐斎藤氏』 四八頁参照
- 10 『扶桑五山記』参照
- 11 "漁庵小藁" 参照
- 13 12 郷土研究「岐阜」一〇七号(平成十九年)の拙稿「土岐政房の菩提寺・承隆寺の興亡史」を参照
- 14 拙著 『岐阜県の石仏石塔』(平成八年) を参照

15

『梅花無尽蔵第一巻』に次の記事がある。 登南豊之山門閣、次子薦老人韻

1坤瓜破、

似春秋。

那処山中、

可暫留。

呉楚東南三万里。

今朝始上岳陽楼。

是時、

余自龍門遊南豊

- 16 『少林無孔笛第五巻』に次の記事がある。 以二月十日入寂、梅心西堂悼般若鉄船老
- 紅塵裡涅料禅、 和春沢主翁悼般若韻人云々、 猫側鰄曰兮馿則年、 可惜莓苔一杯土、 沈埋天下翠岩紅、 自注、 辞世頌、

有猫日之語

- 市木武雄『梅花無尽蔵注釋・別巻』の仲華侍史和詩序の解説で、 文明十一年正月の作としている。
- 『梅花無尽蔵第四巻』に次の記事がある。

18 17

送汝北邙鵑雨天、無端一慟費千憐、 養真老人、弔亡子翼千里、謹依其韻、 只因恩愛加辛辣、 日、瑞翼千里逝、文明十三年五月十四 膝上短詩泉下懸、 翼子、

19 『梅花無尽蔵第五巻』に次の一文がある。 大機南渓老禅、遊寺庄在東者、 不如牛欄室中穏坐也、 皈来作長句、 安弘見・白川之二境、 見示諸老、 々々已撃節、

盖擇山

川之秀、

預為営菟裘乎、

観之後、

有群空之嘆

九齢而亡

余拘土木之役、

数日之後、

攀高韻者一章

**,敢後也、** 

詩不進也、

請無坐則惟幸、

室件 名根大機

郷土研究「岐阜」五七号 (平成二年) の拙稿「美濃守護土岐持益とその新出文書・花押について」 を参照

20 『梅花無尽蔵第四巻』の「新命南豊堂上言斎和尚……」のところで、『五山文学新集』にこれを収録された玉村

21 氏は、言斎に「言叔」との註を入れておられる。市木氏も註釈の中でこれに従っておられる。 『梅花無尽蔵注釈』四の二八六頁に、

なお、京大本では、「漆楠万里……」の前に、「文明癸卯、仲夏二十六日」とあるという。文明十五年八月

二十六日で、56の後書き(文明癸卯仲夏二十六日、梅花無尽蔵漆桶万里、頓首々々、恐懼々々)と同じであ

とある。市木氏は、玉村竹二編『五山文学新集』収録の『梅花無尽蔵』に拠っている。

22

『玉村稿』註84に

以連判有返章、 九日の条に「就周綸西堂、掠給公帖之事、守護并承国寺エ被成御奉書、 有謝語云々、然者鹿苑登庸者無其誤也、 望之由有返章、然者綸首座其過△軽歟、以虚言白承者為重罪者也、可歎々々、愚答鹿苑曰、天圭和尚吹噓状 返章、彼周綸首座、 不勤秉払之事、自鹿苑院濃州承国寺エ以一行被相尋、承国寺当住承啓西堂・梵鶚・瑞庸・全曹等、 西堂、未勤仏事、領公帖之事、堅可被糺明之由、自鹿苑院」とあり、同書同年五月晦日の条に「就周綸西堂 払而領鈞帖、由是斎藤叔樹也・瑤也、 に「妙厳翁曰、近日自濃州僧来曰、周綸首座、旧冬拝領承国寺鈞帖入寺、此綸者、於興善院客僧也、未勤秉 日の条に「周綸首座濃州承国寺公文御判被遊」とあるが、更に『蔭涼軒日録』文明十八年三月十三日の条 『蔭涼軒日録』文明十七年十一月二日の条に「美濃国承国寺坐公文、周綸首座、以書立伺之」とあり、 於綸西堂者、掠賜公帖之事無之云々」と見える 鹿苑院主使愚一見、々々則御奉書可付于守護方、 一定不勤秉払也、若勤秉払之事有之、何就所々如此致詫事哉、 拝領鈞帖之望太有之云々、」とあり、 見遣彼連署於月翁和尚、 如何、 及一覧乎云々、」とあり、 承国当住・梵鶚首座・維那・首座 幸白成公帖之仁体有之、 同書同年四月九日の条に「周綸 自最初不勤秉払、 また同年十一月 有御糺明者 以連署有

とある。結局斎藤氏の介入で、「周綸が秉払を遂げていた」との見解が打ち出されて、玉虫色の結着となったら

34

とある。

に西堂位の人であるから、これに加わった梵鶚も当然承国寺前住(西堂)であろう。 しい。なお文中で、梵鶚首座とあるが、本件について鹿苑院へ連署状を出した時の署名者承啓・瑞庸・全曹とも 日録の筆者の誤記と見たい。

- 23 『注釈』巻一の五三四頁では、子薦の越後行の記事を文明十四年四月頃とする。
- (2)『梅花無尽蔵第一巻』に次の記事がある。

送人、 之越|養真主人梵鶚子薦西堂、承濃守之府命、伝信於越之後州上杉戸部郎、…

(25) 『五山文学新集四』収録の『半陶文集三』による。

これによって、子薦はすでに承国寺の住持をつとめ、

西堂位にあったことがわかる。

(26) 『五山文学新集 』 収録の『補庵京華外集上』による。

(28) 『梅花無尽蔵第三巻下』による。

27

『梅花無尽蔵第五巻』による。

- (3) 『梅花無尽蔵第三巻上』による。(2) 『梅花無尽蔵第五巻』による。
- (31) 『注釈ニ』四三四頁の読み方による。
- (32) 『梅花無尽蔵第四巻』に、

活機関覆蔵古今、大解脱并吞仏祖、般涅槃時快上堂、須弥槌撃虚空鼓、二月四日、大機曹南渓七十而涅槃、同七日、為弔大機作小偈云、

(33) 『玉村稿』の註96-3に、

『鹿苑院公文帳』の諸山の部の天文四年乙未の条

とある。

五承 月国 景 t

(34) 『梅花無尽蔵第1巻』に次の一文がある。

依興善院頭南渓老人送俊斎之韻、

咫赤芸楼鵜水林、諷声毎聴逐残陰、如今一別挽衣話、大半洛人琴有心:

- 35 この詩が文明十六年の作品とは言えないが、前後の記事から推定した。 『五山禅僧詩文集』は、そのほとんどが万里の作品で、そのうち『梅花無尽蔵』と重複しない部分が抄出され
- て、『五山文学新集』六の『梅花無尽蔵』に続いて「万里集九作品拾遺」の中に収められている
- 37 36 津州天王について、市木氏は『注釈こ』三二二頁で、津州天王のことを摂津四天王寺としているが、尾張国津 市木氏は『注釈:』の六五頁で養真院とし、同二六四頁で養真軒としているが、確定する史料は見られない。
- (38) 『梅花無尽蔵第五巻』に、

島の天王社(津島神社)である。

云、是時革手墨股有一門之紛争、国中不隠、革手之兵揚勝鞭、 衆善蒲庵禅師避兵、栖錫於濃東之山房、雖曰跬歩間、 豺狼当路、況水遠山長而不能趨謁、 南豊亦安、 漫作詩通起居之音

ある。

- 39 『梅花無尽蔵第三巻下』の明応六年二月条に、「太守の令弟、 春沢主盟慈峰侍史」とあることによる。
- (4) 京大の『五山禅僧詩文集』に、

謹依棘隠主盟厳韻、棘隠盖春沢翁斎名

(41) 『半陶文集三』の言叔あて彦龍書状。

とある。

- (42) お茶の水図書館『禅家雑纂』に祭文の全文がみえる。
- 還春沢之書籍)『梅花無尽蔵第四巻』に

47

48

十已 巻上 、 十七史全部四十五冊、 還春沢、 以漢書之前集後集以上十九冊、 史記五十六冊、 漁隠前集五十巻、 還南豊之方丈、 A方丈、籍、| 々完全、奉還春沢、 後集四十巻十巻 、詩林広記 詩林広記前 集十巻、 後集十巻

とある。

44 の一一六頁で漱玉師を怡翁梵愉に当てているが、 『梅花無尽蔵第四巻』の 「依漱玉師之芳韻、 賀胤中翁移居新築勤有軒云」との記事について、 怡翁は梅心の師であるからすでに亡くなっている可能性が高い。 市木氏は『注釈三』

(46) 永禄五年の大仙寺本『少林無孔笛』五二丁

昭和七年刊『日本古印刷文化史』による。

45

天涯偶合両u跡、 雲門艮背記室、 桑下愧君移宿軽 頃者遊履細島、 寓居之地卑湿、 山色定娟於月色、 故不遠而遷吉、 市声知孰与灘声、 然愚未遑馳賀、 雲門布襪奈氾滓、 漫作川八一章、 剡水船蓬期雪晴 以代謁刺云

寄語》村椎髻輩、芹暄先慰寓公情、

市中買沃古今難、V画青山入退欄、遍界罵天杖頭眼、四雲門作一般看、借天寧和尚韻、賀雲門牛欄室、

緑萍身世整須臾、

首鼠未乗滄海桴、

也好掣顛無定相、贋漁簑底一浮図、漫興、

蛭川村が安弘見の一部であるとの伝承は昭和五十三年刊『蛭川村地名考』による。なお刊本の『少林無孔笛第五巻』には、前四行が見え、後三行は不載である。

『梅花無尽蔵第五巻』の「春翁以白河之黄精一盆見恵、……」を参照。

50 49 右のうちの関係する文書を次に掲げる 岐阜県史・史料編
古代中世四』に深田郷にかかわる一連の八坂神社文書が収録されている。

(封紙ウハ書

春沢軒

宝寿院御返報 瑞護

(端裏切封)

候、怡悦不少候、折節見来候間、 就御社領深田郷契約要脚之儀、 預芳染候、得其意候、 **新紙二十帖令進候、** 左道之至憚入候、尚々御要脚之事、巨細倫都寺可申入 委曲倫都寺二申含候、可有御心安候、 仍焼香五両賜呈

恐々謹言、

十月廿四日 瑞護 (花押)

宝寿院御返報

何事も如已前、 意見迄申候間、 取次令申候、恐々謹言、 旧冬代官職之事、持是院申付候、鷲見修理亮八上表仕候、

其後ハ不申入候、非本意候、仍社領深田公用之事、山本殿へ従倫監寺方以状令申候、去年之地下逃散以後、

自然之時ハ、御音信も候ハヽ、可然候哉、国之儀

三月十日 瑞庸(花押)

宝聚

御同宿中

# 愛宮ラサールにおける坐禅とキリスト教の瞑想

水大介

清

広さに、日本人で禅に関心のもつ者が学ぶべき点は少なくないと思われる。 年代より禅の導入が進み、 ルは、こうした禅の世界展開の先駆者の役割を果たした人である。 ラサール神父の行跡と思想の一端を、 東洋の坐禅がヨーロッパのキリスト教会に普及するのに力のあった、フーゴー・愛宮(えのみや) 現在では唐代の禅の勃興期にも似た活況を呈するまでになっている。 一般の日本の人々にも伝えることを目的とする。欧米では、 彼の真摯な修行の態度と世界的な視野の 愛宮ラサー 一九六〇

間を、 して始められたのであるが、 日本赴任の早い時期から坐禅を試みたようである。 ている写真を見たからである。その祈りの姿は、ほとんど坐禅と変わらないものであった。 とを想像するのは、 を深めていった結果として、 愛宮ラサールはよく坐禅を行じた人であった。 坐禅に捧げていたようだ。おそらく彼は、 イエズス会総長になったペドロ・アルペ(一九〇七~一九九一)が日本式に正座して祈っ 坐禅の形態で祈るようになっていたのではないだろうか。筆者がこのようなこ 彼のオープンで謙虚な態度がよく示されている。 修道士として毎夜自分の修室で祈る際、 通常の日本人の禅者よりも遥かに長い人生の期間 動機としては、 布教の地の人々の宗教を理解する一環と また彼は、 キリスト教の祈り 禅院などでの接心 愛宮ラサールは、 と長い

に非常に熱心に参加した。この人は「四肢五体が一個の岩石に化し⌒)」て見えるほど坐禅を行じぬいた人

坐禅による沈潜が、キリスト教の霊性における内面への沈潜と変わらないものであり、特にキリスト教神秘 である。 だから、坐禅による心の深層への沈潜ということを、 非常によく知っていた。そして、そのような

主義の様々な局面における根本経験と一致することも、体験上非常によくわかっていたのである

愛宮ラサールは、禅の知識を禅の文献を渉猟することによって得たのではない。実体験と、機会ある毎に

文献学者ではなく、実践家である。しかし、この人の語り、行ずるところは、実体験に基づき、簡勁な真実 日本人の禅者に質問することによって、禅の造詣を深め、語った人である。行道と耳学問の人なのである。

に満ち、 説得力がある。このような人によらなければ、禅はヨーロッパに広まらなかったであろう。

坐禅とキリスト教瞑想の実践的比較論を紹介するのみとする。 紙幅の制限から、主著の一つである『キリスト者のための禅瞑想②』の前半を中心に、 本書の後半の、 禅と比較してキリスト教神秘 彼の

主義の思想家たちを論じている部分については、今後の検討課題としたい。

#### 1 愛宮ラサールの略歴

義に興味を抱いた。一九二七年に司祭に叙階。 エズス会に入会。 グノーの末裔である。若くして第一次世界大戦に従軍し、足に負傷した。戦争終了半年後の一九一九年にイ イツのヴェストファーレン州エクステルンブロックに生まれた。父方はドイツに逃亡してきたフランス・ユ フーゴー・真備(まきび)・愛宮(えのみや)ラサール(Hugo Makibi Enomiya-Lassalle)は、一八九八年ド 当時一時的に復興しかけ、イエズス会の教育課程に採り入れられていたキリスト教神秘主 一九二九年来日したが、素志を貫くため東京の貧困地区に入

IJ 禅の普及に大きな貢献を残した。 世界平和 九拝の礼をとって独参するお姿は、 九年早くお生まれになり、 世界平和記念聖堂に収められた。 た一九六七年よりドイツを中心とするヨーロッパの各地で禅の講習会や講演活動を続け、 いて禅修行を続行した。 浜の発心寺の原田祖岳のもとで本格的に参禅を始めた。 寺で初め お前さんにからだがある限りはできる」という答えを得ている。 同 長束のイエズス会の修練院で修練者を指導する任についた。 貧しい人々を援助する活動を展開した。 その教えを受けた人達が、 -和と人類の将来の安寧を願う思いが、 日本名は愛宮真備。 であった窪田慈雲は、 記念聖堂の建堂を発願し、 て接心に参加。 ル神父を敬愛する多くのキリスト教の神父およびシスターが、 一九六九年に東京西多摩に秋川神冥窟を建設し、 九四五年広島の原爆により被爆し重傷を負ったが、 かつカトリック神父という聖職者でありながら、 一九三五年から四九年まで日本イエズス会の上長などを勤めた。 愛宮ラサールを「非常に誠実で高潔な人格者」 今欧米で禅の指導と普及に尽力する姿があるのではないかと思い 愛宮ラサールは、 一九九〇年にドイツで逝去し、 悟りの深浅を超えた真の宗教人であり禅者であったからと存じます。 世界中を回って講演と募金活動を行った。 彼の一切の活動の根本になっている。 また、 一個の人格として特色のある傑出した人物であったよう 上智大学での教育にも従事している。 原田祖岳に 茶毘に付され、 戦時中の一九四三年に島根県津和野 さらに原田雪水、 「私も見性ができましょうか」と尋 内外の参禅者の 耕雲老師を深く尊敬され、 広島市の名誉市民になって なだれを打って耕雲老師に 奇跡的に生き延びた。 と評し、 遺骨は自ら建堂した広島 一九四 山田耕雲の各老師 山山 キリスト教内で ;指導を行った。 八年に日本国籍を 田 その後、 一九五六年に 耕雲老師 ます」 広 広島 の 島

の

小

近

後年の

愛宮ラサールを自分の「人生の師」と呼んでいた。

語っている。

禅の師であった山田耕雲自身は、

愛宮ラサールのヨーロッパにおける禅の普及活動は、彼のこだわりのない放下し切った人となりに対する、

ヨーロッパの人々の感銘力に負うところが大きかったといってよい。

### 2 省察と瞑想の区別

Maj. 1, 3 c) の内に、また、近世のイグナティウス・デ・ロヨラの「霊操」の、考察 (consideratio)・省察 観想に近付けようとしているのである。その際彼は、坐禅を範型として、坐禅を禅瞑想と呼び、坐禅と比較 教神秘主義では、三つめの観想(contemplatio)に相当する。愛宮ラサールは、瞑想を省察から引き離して、 されているわけではなく、むしろ「省察」(Betrachtung) の義に近い(4)。東洋的な瞑想はむしろ、キリスト 瞑想の伝統があったのだと指摘している。キリスト教の瞑想の伝統は、例えば、キリスト教神秘主義的な中 しながら伝統的なキリスト教瞑想を究明しようとしている。 のキリスト教では、meditatio だけが普及するようになった。meditatio といっても、東洋的な瞑想が意味 (meditatio)・観想 (contemplatio) の三種の分類の内に保持されてきた(3)。しかし、近代以降のヨーロッパ 世のサン=ヴィクトル学派の、思考(cogitatio)・省察(meditatio)・観想(contemplatio)の三種の分類 愛宮ラサールは、東洋の禅の坐禅に対応するものがヨーロッパのキリスト教に何もなかったのではなく、 以下、特に断わらない限り、できるだけ愛宮ラサールの論述する通りに纏めてみることにする。

ちの事跡などを対象として考察することである。そうしたテーマについて思いを潜め、反省し、そこから教

省察としての瞑想とは、キリスト教の祈りの中で、何らかの宗教的真実、

聖書の言葉、キリストや聖者た

の分裂がないという意味で、

非対象的な認識能力である。

訓 本のキリスト教会で行われる黙想も、 を引き出す。 必ず何らかの対象に基づいて考えるということが必須である。 その後に、 本来の祈りである神・キリスト・聖人との対話が続く(5)。 実質的に省察的瞑想であることが多かったようである(⑥)。 対象のある瞑想なのである。 だから、

の同一 (分別) る (® )。 想は夫々異った領域を課題としており、 ഗ 能力である。 おいて理解能力 愛宮ラサールは、このようなヨーロッパの近代以降と、その影響を受けた日本に多く見られた省察と瞑 は、 視を改め、 理解能力行を省察に、 ここで愛宮ラサールは、 主観と客観 それに対して、 (日本語でいわれる「分別」)と叡知的直観の区別に割り当てているのである。 両者は実際には区別されると論じている。 (対象) 瞑想の叡知的直観は諸々の対象を超えて無差別・平等界に関わり、 の分裂を前提し、 叡知的直観を瞑想に配することによって基礎付けようとしている。 仏教の差別と平等という対概念を適用し、 省察は差別界の諸対象に関わり、 個々の諸対象に関わり、 彼は、 省察と瞑想の区別を、 諸対象に区別をつけ推論する認 瞑想は超対象的で平等界に関 差別と平等を認識能力の領 高次の認識 省察の理 主観と客観 省察と瞑 薢 域 わ 想 力 力

愛宮ラサールが指摘しているわけではないが、 論的神学などに見られる。 は存在それ自身 として論じられてきたところのものである。 このような理解能力と叡知的直観の区別は、 (超対象) に関わる(9)。 神とは存在それ自身 (ipsum esse) 存在と存在するものとの区別は、 理解能力は個々の存在するもの 存在と存在するものとの区別は、 ヨーロッパの形而上学において ratioと intellectus であり、 被造物は存在するもの 古くはトマス・アクィナスの存在 (対象)に関わり、 現代では特にマルティン・ (ens) である。 叡知的 の 区

イデガーの「存在論的差別」(ontologische

Differenz) として知られている(回)。

愛宮ラサールは、こうし

省察と瞑想を区別するのに用いている。すなわち、

たヨーロッパ形而上学の基本的な思想枠組を、

は超対象的な一性(一つであること)を認識する能力である。

るにすぎないが、瞑想は心の深層へと入っていく<sup>(12)</sup>。 分別・理解能力が後退し、 多いのであるが、しかし、さらに先に進む人も出てくる。そういう人たちの場合には、長時間の省察の後 近代以降のキリスト教の瞑想においては、 徐々に本来の超対象的な叡知的瞑想に入っていく(三)。省察は心の表面で営まれ まず省察が長時間行われる。 省察の段階でやめてしまう人々も

る(コ)」といっている。愛宮ラサールによれば、このトマスの言葉は、理解能力(動) ととそこからまた人々へ出ていくことは、不断の回互であり、何らの矛盾もない、と述べている。これも、 ことが静であり、そこからまた人々(衆生)へと出ていくことが動である。 禅では「静は動であり、 また叡知的直観 理解能力 (動) が叡知的直観(静)に帰るところが瞑想なのである。換言すれば、 (静) に帰ることを意味しており、禅の「動静一如」と同じことをいっているとされ 動は静である」という。トマス・アクィナスも「動は静から出、 タウラーは、 が叡知的直観 根底へ帰還するこ 根底へと帰還する 静に還帰 す

個別認識は、 愛宮ラサールは、 叡知的直観による本質認識 理解能力によって得られた個別認識 (平等界の認識)を得て完成されなければならない、と指摘してい (差別界の諸対象の認識) が本当に身につくためには

(私たちにはすぐにはわかりにくい)ヨーロッパ形而上学の用語を使って彼が表現したいことは、

こうした

禅の「動静一如」と同じことを意味している(5)。

理解能力

箇所 理 個 仏教のいう差別が平等に帰するというところである。 マートン (Thomas Merton) 解能力が担当し、 (無相の自己)とが一つになって現ずるところを、愛宮ラサールは見ているといってよい。 :を引用している(16)。 それに対して、 この場合、 が個別認識が本質認識に帰するところが「現実の生きた経験」 本質認識とは超個 個別認識とは個・存在するもの・対象 ・存在・主客未分・一性(一つであること)・平等の認 個と超個との一如を言い表したいのである。 (客観)・多・差別の認識であり、 だと述べている 彼は、 トマス・ 個と超

だけに純粋精神に近い。 のである以上 叡知的直観によるキリスト教瞑想は、 対象的に表象されることができない。できるとすれば、 つまり、 絶対精神としての神に近い。 理解能力による省察より遥かに濃密な精神活動である。 しかし、 瞑想の内容は、 人間精神と合一したものとして把 叡知的直観によるも それ

握・感受されるだけである(ア)。

識であり、

叡知的直観の担当する瞑想の領域に属する。

る 分・一・平等の認識領域に関わり、 れるように、人間精神と合一した働きである、ということを含意している。 ことはなくとも純粋精神状態に近く、 以上のような愛宮ラサールのキリスト教瞑想の説明は、 愛宮ラサールの論述は明らかに、 このように、 禅は、 ヨーロッパ形而上学の用語を用いて普遍的に解明可能なのである。 認識能力としては叡知的直観によって担当されるといえることは明瞭 禅瞑想も、 対象的に表象されることではなく、「一無位の真人」(臨済録) 分別思考より遥かに濃密な精神活動であり、 確かに禅の坐禅 禅瞑想も、 (禅瞑想) の特性とも符合してい 超個・ 神をもち出す 存在・主客未 とい

的表象が排除されているからである。 もっとも、 禅の坐禅では、 省察から始めて瞑想に移行するということはない。 ただし、 坐禅でも三昧にならなければ真に瞑想に入ったわけではな 初めから推論的 思考と感覚

() (18) () ()

ない。瞑想という大きな範疇に、キリスト教瞑想も坐禅も属するのである。だから、 教かキリスト教かという信仰の相違によって、 東洋の坐禅も、 づいているのであって、(キリスト教神秘主義という)特定の教義や体験に依拠しているのではない。 以上の説明のように、 叡知的直観という人間の普遍的な認識能力の構造に基づいており、その限りで瞑想に他なら キリスト教瞑想の可能性は、 仏教的瞑想にもなるし、キリスト教的瞑想にもなりうる(9)。 叡知的直観という人間の普遍的な認識能力の構造に基 坐禅は瞑想として、 同様に、

チュアルな瞑想の祈りである。瞑想の祈りは、キリスト教では「純粋な祈り」とか「本質的な祈り」と呼ば 坐禅は、 キリスト教から見れば一種の祈りである。 もちろん「願い事の祈り」ではなく、 真実のスピリ

実に促進するものとなったのである。 にも役立つ。愛宮ラサールやその他の人々が着手した禅の普遍的な解明の努力は、 者を比較する試みは、キリスト教の発展に資するのみならず、 以上のような愛宮ラサールの論述からわかるように、キリスト教瞑想と禅の共通性を哲学的に解明し、 禅の普遍的な意義と役割を明らかにすること 実際、 禅の世界展開を確

## 現代のキリスト教に瞑想が求められる理由

3

を離れ、 省察ないし瞑想は宗教的生を深め強化するのに非常に大切であること、 より情的で単純になっていかなければならないこと、これらのことはヨーロッパのキリスト教にお 省察ないし瞑想は理解能 力の活動 的省察だけでは、

神の本質自体の内へ突入することが困難なためである。

い なものである。 などのキリスト教神秘主義の伝統がある。だが、これらの著作は古びており、 て事実上何度も強調されてきた。 六百年以上遡れば、 その次の段階の瞑想を説き、 対象的省察を指導するガイドブックと超対象的な古いキリスト教神秘主義の著作をつなぐ第 過去にはサン=ヴィクトル学派、 しかし、 瞑想を実践的に指南する書物はほとんど出てこなかった。 理解能力と感覚表象による省察を指導するガイドブックは エックハルト、タウラー、『不可知 いわば閉じられた楽園のよう の雲 もち

三の輪は存在しなかったのである(注)。

なり、 態度が取られた。 の跳躍であり、 入れる実験もその一つであった。しかし、 現代人に適した瞑想の試行がキリスト教になかったわけではない。 実際のところ対象的な省察は、 せっかく熱心に始めたのにもかかわらず、もはや二度と省察も瞑想もしなくなる人が多い⑫ 冒険である。 過去に偽物の神秘主義と交した苦い経験があるからである。 だが、それにもかかわらず、この冒険は試みられなければならない 長期に亘ると無味乾燥になり、 制度的教会の側では、こうした試みに対してはきわめて抑 枯渇してしまう。 非キリスト教的な東洋の瞑想法 事実、 省察は魅力のない 瞑想とは無意識 を取 の内 制的な あに ij

るのではない。 われてい であり超概念的なのである。 キリスト者は神との対話を信仰の生命とする。 るのではない(24)。 神の「汝」 は、 もちろん、こう規定したからといって、神との対話に入ることがいけないとい とはいえ、 概念的には人の「我」から無限にかけ離れている。 神を「汝」とみなし、 しかし、 神とは、人が「我」であるのと同じく 擬人的な神と対話しているだけでは、 神の「汝」は、 無境界的 であ

像視し、

神を人間の形をとっているものと表象して対話しているだけになりかねない。

結局、

人と同じレベ

ルに神を置いて交渉しているだけである。そのような場合、 人はまだ本当の神を経験していない。

復されることができる。 スト教や禅の瞑想が答えることができる。瞑想は失われた神の経験を可能にするのである。 て閃いている、 そこで求められているのは、ただのパーソナルな神の概念だけではない。一切の意味と一切の美をつらぬい に、神の本質自体の内への突入が真になされ、神の精神的な把捉が可能になるならば、失われた信仰は ために生じた。 現代における神に対する信仰の喪失は、神を偶像視し、神を人間の形をとっているものとして表象したが 事物と私たち人間の存在の根拠が求められているのである。こうした神経験の要求に、 '神の偶像視と神の人間形態としての表象が、真の神の経験に対する障害になっている。反対 現代のヨーロッパ人は、神を経験したいという非常に大きな要求をもっている(ミゥ)。

急速に採用されていったのである(26)。 会議での開放路線とあいまって、愛宮ラサールたちの推進した禅瞑想は、 やっていけないことは明白であり、各修道会、 入会員が激減し、退会者だけがどんどん増えていくという危機的状況にあった。誰の目にも、 愛宮ラサールがヨーロッパで坐禅の普及のために活動した時期は、カトリック教会では、 特に観想修道会は内部改革に迫られていた。 建て直しの一環として各修道会に 第二バチカン公 各修道会への新 このままでは

#### 4 超対象的瞑想

て直接超対象的瞑想から始めることはできない⑵。しかし、キリスト教瞑想の場合でも、 キリスト教の場合では、 キリスト教の啓示信仰としての特殊性などから、 禅のように対象的省察を省略し いつかは対象的

禅の三昧には

めようとしても、どういうわけか始めることができなくなる。 省察から超対象的瞑想に移行するということが起こる。 しくなる⑵。ただ静かに神に注意を向けているような状態になる。 理解能力の活動が自然と静まり、 祈ることで神と対話するということすらも難 瞑想者は省察を始

れる(29) い Sammlung) といわれている。 りのところまでなくなる。この状態では、 られるようになる。 向かい、心の根源・根底に還帰し、そこで統一されている心の状態である。「潜心の祈り」の集中状態に入 超対象的瞑想に移行する最初の段階は、 何かについて考えたり、 対象的省察が不可能になるのである。主観・客観の分裂も大体において、 「潜心の祈り」は直訳すると「集中の祈り」となるが、 何かに特別に注意を向けようとすると、かえって神から遠ざかるように感ぜ 心の諸力を内面に向け、成り行きに委ねるという態度が必要とさ キリスト教の霊性においては「潜心の祈り」 心の諸力が心の内面 ないし、

「潜心の祈り」も禅の三昧も、 「潜心の祈り」とは心の集中であり、 同様の心の集中状態を指しているといえる(3)。 坐禅の三昧も samadhi として元来「集中」の意味であったから、 もちろん、すぐ述べるように、

心の深層ないし心の根底へと沈潜していくことに他ならない(③)。 潜心の祈り」を行ずることも、 坐禅により三昧状態に入っていくことも、どちらも日常意識を突破して

「潜心の祈り」の集中の義だけに限定されない、より高次の心の状態も含まれている。

無味乾燥を感ずるときも多く、この空虚と無味乾燥状態に耐えていくと、意外にもあとで、 ここで興味を引くのは、「潜心の祈り」中には、 時に深い内的な喜びを感ずることもあるが、 単に深い また空虚や

喜びを感じたときよりも所得があったと確認されるものだ⑵、と述懐されているところで、

坐禅の実参者 87

おいても共通に見られる普遍的人間的な側面である なら誰しもうなづくところであろう。このような修練の実際上の苦労は、 キリスト教の霊性においても禅に

der Ruhe) である。 いるといえる(34)。 結びついている⑶。最初は長くは続かない。そこでは、主客の分裂はほとんどなくなっている。 り」の内的集中の最中に時折現われてくる完全に静かな心の状態であり、深い平安と濃密な喜びの感情とも ているから、「静謐の祈り」は、「潜心の祈り」とともに、禅の三昧の境地と同様の高次の心の状態を表して 注意を向ける対象がなくなり、 キリスト教の霊性において、「潜心の祈り」とともに登場してくる祈りの状態が、「静謐の祈り」(Gebet これは、「潜心の祈り」の代わりに別の段階として登場してくるのではなく、「潜心の祈 心が空化されている。禅の三昧も心の深い平安状態と心の空化の状態を指し 意識的に

とになる。愛宮ラサールとほぼ同様の見方になる。すなわち、先行者としての愛宮ラサールの業績 かったことがわかる。さらに、イェーガーは、禅では数息観や公案「無」の拈提が「集中」に、 ている。つまり、イェーガーでは、「潜心の祈り」は「集中」に、「静謐の祈り」は「空化」に当てはまるこ 自己存在の内への観入」や十字架のヨハネの「愛をこめて注意を向けること」は「空化」に当たると指摘し ている⑻。そして、キリスト教では、東方教会の「イエスの祈り」は「集中」に、『不可知の雲』の ト教神秘主義の修練と禅の修行に共通な心の状態として、「意識の集中」と「意識の空化」の二局面を挙げ ヨーロッパにおいて、愛宮ラサールに続いて活躍したヴィリギス・イェーガー(一九二五~)は、キリス 只管打坐が の大き

今日では、 諸宗教間、 特にキリスト教神秘主義と禅との間に、この種の確かな共通性が確認される時代と

「空化」に相当し、他の諸宗教にも同様の二局面が見られると論じている⑶)

題は生じえない。

され、大きな成果を挙げている。今日の宗教的な霊性は、 究成果は、 なった。 サールが先駆的に行ったような哲学的な究明と心理学的な研究が進んでいる。こうした客観的で普遍的な研 諸宗教に共通して存在している、 様々なトランスパーソナル心理療法に応用され、 実体験的でスピリチュアルな部分について、今日では、 世界的に新しいレベルで新しい展開を始めようと すでに現代の人々の苦悩を癒すのに実地

キリスト教神秘主義の、 法を拒否することは、キリスト教の霊性について何も知識をもっていない者のすることなのである⑸。 について考えることをせず、 ついて考えないからといって拒否するキリスト者も多い。しかし、キリスト教の潜心と静謐 階領域に属する。 潜心と静謐の瞑想は、 キリスト教神秘主義でいう「不完全な観想」であり、「獲得された観想」 神の恩寵による超自然的な「注ぎ込まれた観想」ではない。 キリスト教における本来の意味での瞑想であって、 超対象的なのである。だから、対象について考えないという理由で東洋の瞑 キリスト教神秘主義に入る前 東洋の瞑想法を対象に であるが の瞑想も、 段

ということから始めない。 うな意味での、 だから禅では、 坐禅 (禅瞑想) はキリスト教の瞑想とは違い、初めから意識の空化を目指し、 意識的に注意して思考を向ける対象というものが全くなくなる(33)。 いつ対象的省察から超対象的瞑想に移行したらよいのかという、キリスト教特有 そのために、 呼吸と公案への意識の集中が行われる。 特に只管打坐では 禅は対象的瞑想を拒否 対象について考える

昧に入れるわけではない。 しかし、 坐禅 (禅瞑想) が手初めに対象的省察をしないからといって、 実際には、 初心者は長く妄想と戦わなければならない(39)。 禅の初心者が すぐに 坐禅もキリスト教瞑 超対象的

想も、人間のなす労苦としては変わらないところがあるのである。

要となるのである⑷。禅とキリスト教瞑想では、修練の実地と、実際に経験されることの当体はよく似て 被造物を経由して絶対的なものである創造主に至ろうとするので、キリスト教瞑想ではまず対象的省察が必 要するに、禅が無を経由して絶対的なものに至ろうとするのに対し、キリスト教瞑想は感覚的に知覚される いるのであるが、教義と世界観の差異から、 の絶対的なものが透けて見えてくるのであるから、感覚的に知覚された世界にも実在性と意味が回復される。 しかし、 実在性を認めないからであると論じている。そのため、禅は初めから絶対的なものの経験を目指すのである。 愛宮ラサールは、禅が対象的瞑想を拒否するのは、仏教が差し当たって感覚的に知覚された世界に完全な 仏教的な世界観でも、ひとたび絶対的なものの経験がなされたなら、感覚的に知覚された世界にそ 修練の出発点が異なってくるのである。

#### 5 坐禅の効用

想の範型として採り入れようと努めていることにも触れた。 また、ヨーロッパのキリスト者が現代において神に出会うために瞑想修行を必要とし、そのために坐禅を瞑 以上で、 坐禅 (禅瞑想)と伝統的なキリスト教瞑想が同質的であることが、ある程度まで明らかにされた。

愛宮ラサールは、坐禅を続けて得られるものとして、さしあたって定力と智慧を挙げている。 それでは、 ヨーロッパのキリスト者から見て魅力となる坐禅 (禅瞑想) の効用はどこにあるのだろうか。

心の均衡と平安を打ち立てる能力である。より高められると、仕事をする際

定力とは、

心の散乱を静め、

が輩出している(41)。 覚になったりすることとは関係なく、 人々である。 ても平安を失わず、 の集中力となって発揮される。 在家の禅修行者からも、偉大な政治家や経営に秀でた産業人など、 感情の制御ができるようになるのに役に立つ。このことは、 定力は、 むしろその反対になることである。 心の均衡を攪乱する要因から離れる能力である。 禅匠はしばしば強い個性をもっ 投げ遣りになったり、 力強い性格を有した人たち どんな動揺 無

囲の人々に奉仕するのにも、 識の領域で行われていることからも自由になることができる。このことは、 禅は心の裏側で演じられていることに気がつかしめ、それを手中に収めて制御可能にする。 これらを「心の表側」と「心の裏側」とドイツ語に訳し、 空化が行われるからである。 に目を開くことができるようになるのは、 ていない。 ているか、 相当すると解説している(4)。 坐禅において、心の攪乱要因から離れ、 ほとんど気がついていない。 坐禅 (禅瞑想) は、この心の無意識の領域で演じられていることに目を開かさせるのである。 利益になることである。坐禅によって心の無意識の領域で演じられていること 愛宮ラサールはここで、 大多数の人間は、 従って、自分が無意識にやっていることから解放され、 自由になる能力としての定力が養われるのは、 坐禅によって意識の空化がなされるからである。 自分が「心の裏側」である無意識 禅でいわれる「有心」と「無心」 ある程度まで意識的活動と無意識的活動の区別に 自分自身にとっても、 の領域において何をや の対概念を導入し 坐禅によって心の その結果、 意識の空化が 自由になっ

層の重要性に気がつかしめるのである。 坐禅は 諸対象から離れる能力を養い、 無意識のレベルに、 無意識が現じてくるようにせしめる。 心を散乱・攪乱させる真の要因が存在する。 そして、 無意識という心の

次第に無意識が視野に入ってきて、

最後に無意識が把捉できるようになる(43)。

宮ラサールは、定力は無意識の心の基層に関係すると考えていたようだ。

域を心理学的に解明しようとしている(4)。 られてきたが、愛宮ラサールは禅瞑想をそうした方向へ仏教学的に究明しようとはしていない。 精神分析医のカール・アルブレヒト(Carl Albrecht)の研究成果を導入し、禅瞑想における無意識の領 般にこうした無意識の世界は、 仏教の唯識学派の八識説においてマナ識とアーラヤ識の問題として論じ

よって、 宮ラサールの次の説明からも明らかになる。 智慧とは、 叡知的直観能力が育まれるのである。 先に超対象的瞑想を担当する認識能力として説明された叡知的直観のことである(4)。 智慧が生ずるのも無意識の心の深層からであろうことは、 坐禅に

によって、 禅瞑想によって、失われていたキリスト教信仰を回復することがあるというところに見られる。 に衝撃的な事実なのである。 よって妨げられていた神の信仰が、 い、より精神的な神の信仰となって回復されるのである。キリスト者が、一言も神について語らない禅瞑想 後には崩れてしまう。それが、禅瞑想を続け、 キリスト者にとって最も印象深い坐禅の効用は、 禅瞑想を知らない日本のキリスト者に説明しても、とうていにわかには信じてもらえない。それほど 筆者の経験では、このようなことが事実として少なからぬヨーロッパのキリスト者に起こっているの 根本的な神の信仰に立ち戻るということが起こるのである(4)。 人間の姿をした神という表象が、大人になるにつれて合理主義的な考え方によって揺らぎ、 無意識の心の深層に沈潜していく超対象的な禅瞑想によって回復される。 反宗教的な合理主義の偏見が排除されることによって、新し 合理主義的思考様式のために信仰できなくなった人間が 近代合理主義的な対象的思考に 子供の頃に

るうちに、 深い真実に気がつくということも、 信仰回復と比べてそれほど劇的ではないが、 どういうわけか自然と晴れてしまったということも起こる(49)。こうしたことも、 しばしば報告されている(47)。また、 信仰深いキリスト者が坐禅を続けている内に、 信仰上の疑いが、坐禅を続けてい 聖書の言葉の 坐禅による沈

潜からの智慧の現われといえよう。

必要となっている。 別の分野に移ってしまうという現象がしばしば見られるそうだ。現代の神学研究が、 ルは結論し、 で論理的対象化的思考に染まってしまったせいらしい。今日では、 現代のヨーロッパでは、 現代の人々には瞑想なき神学研究は危険である、 目下のところ、それは深い禅瞑想における「非思量(母)」に求められる、 使命を感じて神学部で神学研究を始めた学生が、 と警告している(50)。 破壊的な合理主義に対するバランス力が 続けている内に幻滅を感じて、 あまりにも合理主義的 と愛宮ラサー

キリスト教神秘主義で、 る。なぜならば、禅瞑想は、精神の最もラジカルな浄化の道であるからである(5)。 うるものではないということである。この沈潜の道は実り豊かな道であるが、長い期間に亘る辛苦の道であ ず指摘できることは、 おいても、 ト教の隠者たちも、 時代の聖者たちは、 どうして坐禅は、このような効果をもたらしうるのだろうか、と愛宮ラサールは自問している。 こうした涙を流す現象は、 どんなに極端な辛苦の時期を経なければならないかをよく知っていた。一世紀のキリス 「過剰なまでの涙を流さなければ、 坐禅の効果には深いレベルでの原因が働いており、その効果は一 十字架のヨハネが、 通過段階としてよく知られている。 感覚の暗夜と霊の暗夜ということを述べている(52)。 神を見るまでには至りえない」と述べている。 そこでは深いメタノイア 浄化の道ということでは 朝一夕にもたらされ あらゆる とりあえ 回心

しかも、

が遂行される。

それ故に、

神秘直観や見性に至るまでの道は長く、

辛苦に満ちているのである。

れてしまえば、その人は実際に変貌したのであり、より健全になったのである⑶) 何度も改めてやり直さなければならない。瞑想は続行されなければならない。 しかし、 一度でもなしとげら

度突破し、「見た」からといって、それで一切が済んだわけではない。そう簡単に浄化は完成しない。

この不断の努力の道においては、どんな労苦も無駄にはならない。長時間でない瞑想にも本質的な効果が 自分の得た一切は、ともに生き、ともに働いている周囲の人々のためにもなる。黙ってそこにいるだ

けで、何かを周囲に発散する人間になるからである(54)。

ると、事物や人々をあるがままに見ることができるようになる⑸。愛宮ラサールは言及していないが、こ のような坐禅の効果は、 あると沈潜の進行が滞るので、一切の予見・偏見が除去されていくのである。そして、予見・偏見がなくな 坐禅の効果としては、 仏教の四智でいう妙観察智に相当するといえよう。 予見・偏見がなくなることが挙げられる。この道においては、 予見・偏見が

の根本の悪である。 ある。坐禅をした人間は、真正直かつ卒直(aufrichtig)でしかありえなくなる。 要するに愛宮ラサールが主張したいことは、 誠のないところ愛もありえない。浄化の道だけが現代人をこの根本悪から救い、健全に 坐禅をすると人間がまっさらでまっとうになるということで 誠 (まこと) の欠如が現代

することができるのである(56)c

ブームに乗せられてではなく、愛宮ラサールが伝えたような、 用を正確に認識してヨーロッパの人々に紹介していることは、 行者には周知の事柄であるといえ、とりたてて目新しいものではない。しかし、彼が坐禅のもつ実際上の効 以上のような愛宮ラサールの挙げる坐禅の効果は、ヨーロッパにおける特殊事情を除けば、 注目に値する。 実際的で確かな知識に基づいて、実験と研究 ヨーロッパの人々は、 日本の禅 の

識の空化は、

この無相の自己を悟るために必要とされるのである。

会を重ねながら(5)、 禅の受容を始めたのである。

波書店 ヨーロッパ人の禅の受容と普及については、二〇〇七年に公刊された佐藤研『禅キリスト教の誕生』 が詳 じい。 窪田慈雲は、 「禅キリスト教の誕生」の原点はまさにラサール神父にあると述べている。 分岩

#### 6 根源の自己の経験

読者の参看を願う。

ずしも禅の悟りの本義には適さない。光が現じている内はまだ幻視であり、見性ではないからである。 いるが、 し、キリスト教の悟りには光の要素が伴なうことが多いので、キリスト教では悟りという事態を表現するの 坐禅の効用で最大のものは、 ドイツ語には通常 Er leuchtung と訳される。Er leuchtung は元来 悟りである。satori はすでに国際語であり、愛宮ラサールもそのまま用い 「照明」という意味であり、 しか て

来の 愛宮ラサールは、 面目」 の公案を挙げている(58)。本来の面目とは、 禅の悟りは直接的な根源の自己の覚知であると述べ、その例として「父母未生以 根源の無相の自己のことである。 先に論じられた意

前

の本

に伝統的にこの語が使用される。それが禅の悟りにも転用されているのである。

あり」の経験を挙げている。ラマナ・マハリシは十六歳の生徒であったとき、死に曝され、 禅の悟りと同類の経験として、愛宮ラサールは、インドのラマナ・マハリシ(Iハ七九~|九五〇)の 「我あり」 に目

覚めた。 彼はただちに家を出、 山に入り、終生山中にとどまった。訪問してくる求道者には 「私とは誰か」

験された自我ではない。最終的な最深の自己であり、禅の「本来の面目」に相当する(ラ)。

に存する。 (Seelengrund) が彼の帰着点であり、彼の「真の自己」であったかのように見える。しかし、 く、正当である。 ラマナ・マハリシの「我あり」が禅の「本来の面目」に相当するということは、おそらく間違いではな 彼の論述は、 ' 問題はむしろ、それを主張する愛宮ラサール自身の根本経験がいかなるものであったか 明らかに坐禅による心の根底への沈潜ということに重点を置いている。 禅の「本来の 心の根底

面目」は、 中国の長沙景岑(?~ハ六ハ?)が偈頌で定式化しているように、百尺竿頭から一歩を踏み出し、

我の霊知ではないのである。そうではなくて、そうした心の根底がさらに破れ、反転して尽十方世界の諸事 十方世界に現じた自己である⑻。そこでは、世界の事物の一つひとつが自己として現じてくる。 超対象的瞑想によって沈潜していった深い心底にとどまるものではない。身体に閉じ込められた個 無相 の自

す」と呼んでいる⑹。この意味で仏教では、大我にとどまるのではなく、無我にならなければならないと 物になって現じたところが、無相の自己の現成なのである。白隠はここのところを「八識田中に一刀を下 無我になるとき、 禅でよくいわれる「自己がないとき、すべてが自己である」という言葉も、この事態を指してい 無相の自己という世界の真相が現成する。しかし、以上のところが、愛宮ラサールの

動物として現じ、人には人として現じている」と述べ⑻、またエックハルトの「一切のものは神の る」という言葉を好んで引用する⑻。ここで神とは、禅的には「無相の自己」であり、「本来の面目」であ ヴィリギス・イェーガーでは、この点がはっきりしている。彼は「神は樹には樹として現じ、 動物には

悟りについての叙述でははっきりしない。

さらに彼は、キリスト者の悟りも元々真実の自己の経験であると論じている。

る うものを体得していなければ言えないようなことも、さまざまな仕方で語っている。このような人の場合. とは明瞭である。 い究極の真実が証示されていたのだと見ることができる。 人生全体が悟りへの道であったのであり、その人には、意識していたにせよ無意識であったにせよ、 て、深くて謙虚な人間は、特に理由のない限り、自分の内面の体験について語らないものだ、と言明してい ほうに存することを示しているのである。 に悟りの経験が欠けていると論ずることではない。むしろ、愛宮ラサールの禅の特色が、坐禅による沈潜 しなかったのか、それとも偶然そうなってしまったのかは不明である。もちろんこのことは、 65 °° それに対して、愛宮ラサールには、こうした陳述がほとんど見られない(゚ロ)。何らかの理由で故意に言及 いずれにしても、 彼の著作の叙述全体を概観するなら、 その語り方は決して体系的ではなく、点描にすぎなかったが、十方世界に現じた自己とい 愛宮ラサールが、禅の悟りは根源の自己の直接覚知だと指摘していること自体は正当で 曹洞的な一面を示しているのである。 彼がキリスト教と禅で全体として深い真実の境涯にあったこ おそらく、彼は言わなかっただけなのである。 また、タウラーを例に引い 愛宮ラサール 幅の広

ಠ್ಠ

イェーガーは、

世界の事物の一つひとつに無相の自己が現じていることを主張するのである

キリスト教的に見るなら、 その際、 神的な原底といったものがともに経験されている(6)。 悟りは、 経験的自我と対置された最深の自己の直接的覚知である。

ここで「経験的自我」とは、 理解能力によって対象的に表象された自我であり、 カントでは超越論的主

して、「最深の自己」とは、禅の「無相の自己」に相当する。 または叡知的自我と対置される用語である。仏教では差別界での現象としての自我に他ならない。それに対

た、しかも永遠に」というジャン・パウルの言葉を引用しているஞ。一般にキリスト教の神の経験には真 己認識を通して神の認識に至ることを説いている(๑)。 を探究することによって遂行されている㈜。サン=ヴィクトルのリカルドゥス (一一二三頃~七三) も、 の自己の経験がともなっており、キリスト者の神の探究は、アウグスティヌスがそうであったように、自己 験されると主張するのである。アロイス・ハースはハインリッヒ・ゾイゼと結びつけて、「神との神秘的合 ハースは、「幼い子供の頃のある午前に、家の戸の下に立っていたとき、(…) 私の我は初めて自分自身を見 一の可能性の条件は、神秘家が自己の我を基本的に発見することである」と述べている。これと関連して 愛宮ラサールは、キリスト教の根本経験においても、禅の「無相の自己」に相当するような真の自己が経

験であり、最終絶対現実の経験である。悟りを得たキリスト者は、悟りを神の経験だと感ずる(涳)。 キリスト教でも禅でも、 悟りとは真の自己の経験として広義には(存在するものとは区別された) 存在の経

ろを見い出す。 も最深の自己の経験であり、その限りで東洋の経験はキリスト教神秘家の経験と一致すると論じていく。彼 愛宮ラサールは、以上のように、キリスト教の自己の経験が神の経験となるところから顧みて、 仏教徒も真の自己にとどまらないで、真の自己を、非パーソナルな絶対的なものの内に解消していくと キリスト教神秘家は、真の自己を経由し、かつ超えてパーソナルな神に至り、そこに落ち着きどこ しかしながら、キリスト教神秘主義と禅では、この経験がどう展開していくかは同じではないと 反対に仏教徒は、 絶対的なものをパーソナルにではなく、非パーソナルに経験する。

二」の思想のほうに出ていくのだ、と総括しているわけである。

いう仕方で経験するのである(プ)。

うなものになる。 従って、 禅仏教の悟りの経験は、 右のキリスト教の悟りの経験の定式化に合わせて表現するなら、次のよ

と一つであること」(All-eins-Sein)の体験である(ラン)。 仏教的に見るなら、 悟りとは、 自己が絶対的で不可分な存在と同一であると把捉されるような、

るが、 仏教徒は非パーソナルな「宇宙と一つであること」、すなわち「天地と我と同根、万物と我と一体」や「不 要するに、 教義と世界観の相違によって、キリスト者はパーソナルな(個と人の特性をもつ) 愛宮ラサールは、キリスト教も禅も、悟りにおいては最も深い真の自己、 神のほうに出ていき、 無相の自己を経験す

己自体が人的な働きを含んでおり、パーソナルであり、従ってそこから出てくる仏教の「天地と我と同根 ト教と同様に、人的にして神的(仏的)な働きである「慈愛」ということを本質としている宗教である。 万物と我と一体」や「不二」の事態もパーソナルな働きを含んでいるはずである⑺。仏教も禅も、 であることである。「人的な働きを含んでいる」という意味だけでなら、そもそも悟りで経験される真の自 「個的・個人的」の意味で使用しており、「人的な働きを含んでいる」という意味だけでは用いていないよう ここで注意しておかなければならないことは、愛宮ラサールがパーソナルの語を対話可能な相手としての キリス

教とキリスト教の間の相互理解の促進のためには、愛宮ラサールの示したような、実地に即した親切な理解

の態度をさらに深めていく必要があるだろう。

を開くことが、 を生き延びた彼にとって、当時問題になり始めた地球環境問題も合わせて、人類の将来の生存のために展望 「新しい人間」の構想であった⑺。 悲惨な第一次世界大戦に従軍後イエズス会に入会し、任地の広島で原爆 愛宮ラサールが晩年最後の努力を傾注したのは、人類の将来のためのスピリチュアルな「新しい意識」と 焦眉の究極の課題になっていた。しかし、こうした彼の最大の願いと企図についても、

#### 注

稿を改めて論じられなければならない。

- 1 浮き彫りにされていました」(http://tokushima.cool.ne.jp/canbium/24503-3gatsu1234.htm、長島達也編集発 日本名『愛宮(えのみや)真備(まきび)』氏の日本語は、これまた絶品とも言える『寂び』のある話しぶりで した。長年の禅修行で、四肢五体が一個の岩石に化し、一点を凝視する風貌には、日本的を越えた世界的品性が 「西欧に禅を紹介し、みずから禅修業に精進し、東京都の外れに秋川神冥窟を築いたフーゴー・ラサール神父 アルカナ通信、二四五号、二〇〇三年三月一〇日)。
- 2 Enomiya-Lassalle, Hugo M., Zen-Meditation für Christen, München: Otto Wilhelm Barth Verlag 1968
- 邦訳は春秋社から『禅とキリスト教』(柴田健策訳、一九七三年?)、後に『禅と神秘思想』として刊行されてい Köln: Verlag Bachem 1966 (後に Zen und christliche Mystik, 1986 と改題して再刊) の改訂縮約版である。 Auflage 1973, 3. Auflage der Sonderausgabe 1995. 本書はその二年前に公刊された大著 Zen-Buddhismus
- 3 Enomiya-Lassalle, Hugo M., Zen-Meditation für Christen, München 1995 S <u>3</u> 近代において省察的

Lassalle, Hugo M., Zen und christliche Spiritualität, München 1987に再録)で、イグナティウスの「霊操 的であった。愛宮ラサールは、Zazen und die Exerzitien des heiligen Ignatius, 1975 という著書 の「霊操」を用いてイエズス会士たちが活躍したことによるところが大きい。しかし、「霊操」は元来神秘主義 瞑想がヨーロッパで普及したのは、主として、愛宮ラサールの属するイエズス会の創立者、イグナティウス 修練と禅修行との比較を行っている (Enomiya-

4 デカルトの主著である "Meditationes"も、 日本では『瞑想』とは訳されず、『省察』と名付けられている。

30.

- (ω) Enomiya-Lassalle, Hugo M., Zen-Meditation für Christen, S.
- 6 深め、生活と信仰の統合を生み出すことを目指して行われる。黙想は非概念的に神の現存にとどまる観想の祈り mentis が当てられている。「黙想」の説明には、「念祷(瞑想)の一種。キリスト教的黙想は、 と伝統的に区別される」(大貫隆他編、 の知情意の働きかけを通してその対象のもつ神的内容を自己同化することに向けてなされ、しばしば信仰理解を 『岩波キリスト教辞典』によれば、「黙想」の見出し語に med i tat io が配され、「瞑想」の見出し語には orat io 岩波キリスト教辞典、 岩波書店、二〇〇二年、一一一一頁)とある。 ある概念対象
- (7)「理解能力」のドイツ語に当たる Verstand は伝統的に「悟性」と訳されてきたが、今日では「理解能力」と 訳したほうが直接的でわかりやすくなった。日本語の宗教用語としては「分別」に該当するが、Verstandは |分別| の基本的な意味である「判断力」だけに限定されず、より広範囲に 「理解能力」全般を指している
- (∞) Enomiya-Lassalle, Hugo M., Zen-Meditation für Christen, S. 33-35
- (o) Ibid., S. 3;
- 10 Main 1975 Heidegger, Martin, Gesamtausgabe, Bd 24, Die Grundprobleme der Phänomenologie, Frankfurt am
- (二) Enomiya-Lassalle, Hugo M., Zen-Meditation für Christen, S

37

(12) Ibid., S. 39

- (3) De ver., q. 15. a; I. q. 79, a 8.
- (4) Enomiya-Lassalle, Hugo M., Zen-Meditation für Christen, S. 34
- (15) Ibid., S. 156.
- (6) Ibid., S. 34 f.
- (17) Ibid., S. 36
- (29) Ibid., 37 f. (29) Ibid., S. 38 f.
- (21) Ibid., S. 40.

20

Ibid.

S

39

- (22) Ibid., S. 40 f. (23) Ibid., S. 41.
- 24 Ibid., S. 87. Enomiya-Lassalle, Hugo M., Zen Unterweisung, bearbeitet und herausgegeben von Roland
- Enomiya-Lassalle, Hugo M., Zen-Meditation für Christen, S. 41 f., 93.

Ropers und Bogdan Snela, München 1987, 5. Auflage 1999, S. 92.

- Enomiya-Lassalle, Hugo M., Zen und christliche Spiritualität, bearbeitet und herausgegeben von
- Enomiya-Lassalle, Hugo M., Zen-Meditation für Christen, S. 47 f.

Roland Ropers und Bogdan Snela, München 1987, S.

49, 59

(%) Ibid., S. 53.

27

26 25

- (9) Ibid., S. 44
- (%) Ibid., S. 52
- (ゔ) Ibid., S. 53

42 41 32 Ibid. S

45

33 Ibid. S 45

34

Ibid.

S

35 Jäger, Willigis, Die Welle ist das Meer, Freiburg i. Br. 2000, 8. Auflage 2002,

> S 119,

- 36 Zen-Meditation für Christen, S. 対象的瞑想の三昧である点において、ほぼ同列のものであると考えているようだ(Enomiya-Lassalle, ることの多くは、すでに愛宮ラサールに見いだされるところのものである。 清水大介、 はっきりそうと述べているわけではないが、「愛をこめて神に注意を向けること」と禅の只管打坐とが、超 波即海-イェーガー虚雲の神秘思想と禅、ノンブル社、二〇〇七年、 111 f., 125 f.)。イェーガーが禅とキリスト教神秘主義との同類性で指摘して 四六頁以下。 愛宮ラサー Hugo M.,
- 37 Enomiya-Lassalle, Hugo M., Zen-Meditation für Christen, S.
- 38 Ibid., S. 46
- 39 Ibid. S 53
- 40 Ibid. Ibid. S 57 48 f.

S

- S 57 f. Enomiya-Lassalle, Hugo M., Zen Unterweisung, S 4
- 43 Enomiya-Lassalle, Hugo M., Zen-Meditation für Christen, S 58
- 二種出ている。保田史郎訳『神体験への道としての禅瞑想』(<br/>
  「九七五年) Gotteserfahrung, Topos-Taschenbücher Bd. 年) である。Kraft aus dem Schweigen: Einübung in die Zen-Meditation, Ibid., S. 15, 61-64, 66, 72, 194, 197. Enomiya-Lassalle, 94, Mainz 1980, S Hugo M., 51 ff. この書の邦訳は、エンデルレ書店から herausgegeben von Günter Stache と佐藤研訳 Meditation als Weg zur 『神体験と禅』(一九八七

Düsseldorf 1994, 4. Auflage 1998, Paperback-Ausgabe 2005,

S

99 ff. 」の書はZen Meditation: Eine Einführung

#### 1975の再刊である。

- 45 Enomiya-Lassalle, Hugo M., Zen-Meditation für Christen, S.
- 46 Ibid., S. 59
- 47 湖に迎えられ、各国語訳が出た。 た経験による聖書解釈を『公案と聖書の身読』(春秋社、一九七七年)という著書にまとめている。この書は江 イエズス会神父の門脇佳吉も、禅を修することによって聖書の言葉の深い意味に気がつくようになり、そうし
- 48 Enomiya-Lassalle, Hugo M., Zen-Meditation für Christen, S. 59
- 49 「兀兀として坐定して、箇の不思量底を思量せよ。不思量底如何が思量せん。 非思量。 此れ乃ち坐禅の要術な
- 50 Enomiya-Lassalle, Hugo M., Zen-Meditation für Christen, S 60

り」(道元、普勧坐禅儀)。

- ならば「身をなくするなり」(即心記)というところである。 「浄化」はキリスト教の用語であり、同じことを日本の禅者は様々に表現している。例を挙げると、至道無難
- 52 Enomiya-Lassalle, Hugo M., Zen-Meditation für Christen, S 61
- 53 Ibid., S. 65
- 54 Ibid. S 65
- Ibid., S. . 66 f.
- 56 55 Ibid., S. 67.
- Ausgabe 2005, VI. Zen-Meditation in Europa: Protokoll eines Zen-Symposions, S. Enomiya-Lassalle, Hugo M., Kraft aus dem Schweigen: Einübung in die Zen-Meditation, Paperback-
- 58 Enomiya-Lassalle, Hugo M., Zen-Meditation für Christen, S. 71 f.
- 59 Ibid., S. 68-71.

- 60 以下)は、 題としている。そして、隣人愛に出ていけるかどうかが判別基準だと指摘している(Enomiya-Lassalle, サールも、禅の「百尺竿頭不動の人」に相当するような静かな心の状態を、ロイスブルクについて論じる中で問 是れ全身」。 「百尺竿頭、 Zen-Meditation für Christen, S. 144 f.)° 本偈頌をめぐるすぐれた論究である。また、清水大介、前掲書、九四頁以下も参照のこと。愛宮ラ 西谷啓治の論文「禅における『法』と『人』(西谷啓治、 不動の人。然も入るを得たりと雖ども未だ真と為さず。百尺竿頭、須く歩を進むべし。十方世界 禅の立場、 創文社、一九八六年、 八五頁
- 61 後藤光村編、 白隠和尚全集、 第二巻、 八識弁、 龍吟社、 一九三四年、 再版、 一九六七年、一一四頁
- (6) 清水大介、前掲書、一三七頁(62) 清水大介、前掲書、六七頁。
- Lassalle, Hugo M., Zen Weg zur Erleuchtung, Wien: Verlag Herder 1959, 6. の箇所は、自分が接心に参加した発心寺での説教を紹介しているにすぎず、彼自身の言葉ではない。Enomiya-のこと。この書の邦訳は『禅-悟りへの道』(池本喬、 とであると語っているが、端的に、一滴の水滴が真の自己であるとは言い切られていない。しかもこのテキスト 愛宮ラサールは、彼の禅の処女作で、一滴の水滴ですら宇宙と等しいと述べ、悟りとは真の自己を把握するこ 志山博訪訳、一九六七年)として理想社から刊行され Auflage 1981, S. 15
- (6) Enomiya-Lassalle, Hugo M., Zen-Meditation für Christen, S. 105
- 66 Freiburg i. Br. 1991, S. Hugo M., Erleuchtung ist erst der Anfang: Texte zum Nachdenken, hrsgegeben von Gerhard Wehr Enomiya-Lassalle, Hugo M., 124. C. Zen und christliche Mystik, Freiburg i. f. Enomiya-Lassalle, Hugo M., Zen-Meditation für Christen, ₽. 1986, S 485. Enomiya-Lassalle,
- 67 Enomiya-Lassalle, Hugo M., のトマス・マートンの神秘経験も参照のこと。 Zen und christliche Spiritualität, S 55. また、Kraft aus dem Schweigen,

- 68 清水大介、前掲書、第五節、神と無相の自己、七九頁以下参照
- 69 Enomiya-Lassalle, Hugo M., Zen-Meditation für Christen, S.
- 70 Ibid., S. 85 f. Enomiya-Lassalle, Hugo M., Kraft aus dem Schweigen, S.
- 71 Enomiya-Lassalle, Hugo M., Zen und christliche Spiritualität, S. 56
- 72 Erleuchtung ist erst der Anfang, S. 124. C. f. Enomiya-Lassalle, Hugo M., Zen-Meditation für Christen, S. Enomiya-Lassalle, Hugo M., Zen und christliche Mystik, S. 485. Enomiya-Lassalle, Hugo M.

88. All-eins-Seinは das Einssein mit dem All と同義である。また、以上のような仏教とキリスト教の対比は:

- 73 Kraft aus dem Schweigen, S. 78 でも纏めて述べられている。 清水大介、前掲書、第七節、神の人格性、九九頁以下参照
- München, Leben im neuen Bewußtsein: Ausgewählte Texte zu Fragen der Zeit, herausgegeben von Roland Ropers, im Durchbruch zu einem neuen Bewußtsein, Freiburg i. Br. 1984. Enomiya-Lassalle, Hugo M., Von der Enomiya-Lassalle, Hugo M., Wohin geht der Mensch, Zürich 1981. Enomiya-Lassalle, Hugo M., Auflage 1986. Enomiya-Lassalle, Hugo M., Am Morgen einer besseren Welt: Der Mensch

Katastrophe zur Erneuerung, München 1989

宗テキストとしての検討、

例えば、

他の北宗文献群との比較は行われていない。

輝

# "仏説楞伽経禅門悉談章" について

|資料紹介と作者・成立年代考察を中心に|

瀧 瀬 尚 純

は ľ め に

な考察が見られる。 周広栄(⑨の諸氏によって、本テキストの作者や成立年代の比定、 めた研究は見当たらず、極めて少ない研究状況(®)と言える。一方、 による悉曇・悉曇章研究からのテキスト紹介・言及はあるものの、 ト(ー)と考えられてきた。本テキストについての研究は、『大正新脩大蔵経』第八五巻への入蔵(マ)や矢吹慶 所謂、 『鳴沙余韻』(3)による敦煌テキストの紹介と解説が嚆矢である。 約九六〇字と言う短い分量ではあるが、その序に楞伽の伝統を述べる為、 敦煌発現漢文仏教文献中に、『仏説楞伽経禅門悉談章』(以下、『禅門悉談章』)と題されたテキストが しかし、三氏の論考も、 「悉曇学」からの関心や考察が論の中心をなしており、 総合的なテキスト校訂・思想等への詳細 管見の限り、本邦でのテキスト校訂を含 その後、 国外においては任半塘(7)・饒宗頤(8)・ 田久保周譽(4)、 初期禅宗・北宗関係テキス 馬淵和夫氏(5) 初期禅

介し、その上でまず『禅門悉談章』の総合的研究の準備作業として未詳の作者やテキストの成立年代を考察 示 (º) いただいた。本稿ではまず、新テキストを含めた『禅門悉談章』全テキストの提示 (º) とその特徴を紹 今回、 筆者は 『禅門悉談章』に新たなテキストが存在することを、花園大学講師・千田たくま氏より教

したい。また、北八四〇五(鳥六十四)『俗流悉談章』は、その序文に、 夫悉談章者、 四生六道、 殊勝語言。唐国中岳釈氏沙門定惠法師翻注。並合秦音鳩摩羅什通韻;

魯流盧楼

為首(黄永武主編『敦煌宝蔵』第一一〇冊 新文豊出版 一九八四 二一五頁

۲ りながらも、 本縞では考察対象から外す。 同一人物又は近しい関係者の手になる『禅門悉談章』の異テキスト⑴と考えられている。 『禅門悉談章』と同じく「定惠」なる人物の手になる様を述べることや、 共通性を持つ両テキストの比較検討も当然なされなければならないが、稿を改めることとして、 八門構成による説示を行う為、 内容が全く異な

### テキストについて

キストは、二六行三八九字の断片である。同紙には、『千手千眼観世音菩薩広大円満無礙大悲心速超上地陀 国国家図書館蔵敦煌遺書』第一巻㈜に録されており、「BD〇〇〇四一・一号」とナンバリングされた本テ 五本の存在が知られている。そして、今回紹介する『禅門悉談章』の新資料は、江蘇古籍出版社発刊の まず、『禅門悉談章』には、従来、P二二〇四・P二二一二・P三三〇九・P三〇八二・S四五八三vの

羅尼鈔』等が連写(4)される。

有する断片。

| В□○○○□   •                            |                  |                                        | S四五八三v                               | P三O八二                              |             |                                      | P三三〇九                                |        | P                                    |                 | PIIIO四                                |
|---------------------------------------|------------------|----------------------------------------|--------------------------------------|------------------------------------|-------------|--------------------------------------|--------------------------------------|--------|--------------------------------------|-----------------|---------------------------------------|
| 一紙。首部・序を欠き、「名利妄呼召(一部欠損)、無嗔笑」から末尾までのみを | (七四五、七四六)の年記を有す。 | 四五八三には、『戸籍残片』が写されており、開元二八載(七四〇)、天宝四、五歳 | 一紙。首部・序を欠き、「看内外照」から末尾までのみを有する断片。表面のS | 一紙。首部・序を欠き、「諸佛子莫毀謗」から末尾までのみを有する断片。 | が、年記を欠いている。 | 尾「下不可度~耶等覚」までの約四十字を欠く。後記に「九月惑日」と記される | 一〇紙。序を含む首部から末尾までの殆どを有するものの、序の一部及び、最末 | 礼』を連写。 | 三紙。首尾完備であるが、序の一部を欠損する。同紙には『文殊師利菩薩無相十 | 浄土寺比丘僧」の年記を有する。 | 三紙。首尾完全なテキスト。後記に、「天福陸年辛丑歳(九四一)十二月十九日、 |

## 『禅門悉談章』の作者ついて

上来、 新資料を含む諸テキストを提示した。 ついで、 『禅門悉談章』 の作者について論を進めたい。 序文

を掲げてその基本的立場を確認すると、

五三六 a) 義難知。 元年従南天竺国、 諸仏子等合掌至心必聴。 広開禅門、 和尚慈悲広済郡品、 将楞伽経来至東都、 不妨慧学、 我今欲説大乗楞伽悉談章。 不著文字、 通経問道、 跋陀三蔵法師奉諮翻訳。 並合秦音。 識攬玄宗、 悉談章者昔大乗在楞伽山。 亦以(5)鳩摩羅什法師通韻、 窮達本原、 其経総有五巻、 皆蒙指受。 又嵩山会善沙門定慧翻出悉 合成一部、 因得菩提達摩和尚、 魯留盧樓為首 文字浩汙、 (大正八五 宋家

宋元年は永初元年(四二〇)であり、『高僧伝』 天竺国より宋家元年に東都に とある。 (四四〇)であり、 に来朝する。 弟子達に語りかけられる体裁で始まる序は、 明らかにテキストに混乱が見られるのである。 更に求那跋陀羅による『楞伽経』の訳出は、『大唐内典録』 『楞伽経』 が齎され、 等(ラ)によると求那跋陀羅は三代文帝治世の元嘉十二年 求那跋陀羅により訳出された(音)と述べる。 解しがたい箇所が多い。 まず、 等(3)によると、元嘉二十 菩提達摩によって南 しかし、

同じく求那跋陀羅が登場し、 先賢達の解釈は、 達摩によって『楞伽経』が東都 「達摩から求那跋陀羅への伝授が行われた」と指摘する。しかし、 楞伽の伝授を主張する北宗系テキスト・浄覚(六八八~七四六) (洛陽) に齎されると言う事実は当然有りえない。 『禅門悉談章』 更に註十六の 撰 『楞伽師 資 如

記』(9)では、

周知の如く、

魏朝三蔵法師菩提達摩、 承求那跋陀羅三蔵後。 其達摩大師、 志闡大乗、 泛海呉越、 遊洛至鄴

Ł 菩提達摩は求那跋陀羅を継ぎ、 謂可曰 有楞伽経四巻、 仁者依行自然解脱 達摩はその弟子慧可に (柳田聖山『初期の禅史Ⅰ』筑摩書房 『楞伽経』 を伝える様が説かれる。 一九七一 一二七頁 同じく浄覚の

手になる『注般若波羅蜜多心経』の李知非序でも

古禅訓曰、 宋太祖之時、 求那跋陀羅三蔵禅師、 以楞伽伝統、 起自南天竺国、 名曰南宗。 次伝菩提達

摩禅

(下略) (柳田聖山『初期禅宗史書の研究』法蔵館 一九六七 五九六頁

と同じく、 求那跋陀羅からの楞伽の伝統が達摩に伝えられた様が述べられる。 管見の限り、 逆に達摩から求

先賢の解釈 の如く、『禅門悉談章』 は 他の浄覚撰テキストと異なり、 達摩から求那跋陀羅

の

那跋陀羅への『楞伽経』の伝授を説くテキストは見当たらない。

"楞伽経』の伝授を主張するのであろうか。確かに、「因得菩提達摩和尚」 以下は

菩提達摩和尚、 宋家元年、 南天竺国従り、 楞伽経を将ち来たりて、 東都に至ることを得たるに因りて、

跋陀三蔵法師の諮を奉り翻訳す

としか訓読出来ない。 しかし、 序では続いて

経総有五巻(2)、合成一部、文字浩汙、

意義難知。

和尚慈悲広済郡品、

通経問道、

識攬懸宗、

窮達本

原 皆蒙指受(大正八五 五三六 a)

う。この箇所では、 らせた様を述べる。 とある。 傍線の 「和尚」とは、 つまり、 達摩和尚が、 序を通覧すると、 跋陀三蔵「法師」ではなく、 『楞伽経』 の難解な深旨を慈悲を以って、 『禅門悉談章』 当然のことながら達摩 では、 達摩が将来した『楞伽経』 広く衆生に説き、 「和尚」を指すと言えよ その教えを蒙 を跋陀三蔵

べきであろう。 べる如くの「本テキストの主張は 楞伽経』の伝授を述べるか、確たる理由は見出せない。しかし、『禅門悉談章』序において、 『楞伽経』を、跋陀三蔵に翻訳させ、その上で漢訳『楞伽経』を広める様を説く以上、 先述の入り組んだ『楞伽経』伝授を述べるとは言え、『禅門悉談章』も浄覚が主張した 「達摩→求那跋陀羅」への『楞伽経』伝授である」と言った解釈は改める 先行研究が 達摩が自ら将

が

5翻訳

بآ

それを受けて達摩が

『楞伽経』を広めたと説くのである。

するのか等、 洛陽を指すが 那跋陀羅→菩提達摩」 の訳出地は建康(ミ)である。この「東都」がどの地に当たるのか。更に、「宋家元年」をどのように解釈 様様な問題が残されているが、これ以上解明しえないので、作者の考察へと論を進めたい 当然のことながら、 説の範囲にあると言っても過言ではないと考えるのである。 天竺国から『楞伽経』が伝承された史実は存在しない。 しかし、「東都」 更に、 は通常 『楞伽

栄氏の論において、それまでの説を紹介した上で詳述されている(ミン)。その中では、 ら達摩への しかし、 選者を「嵩山会善沙門定惠」と述べる。「嵩山会善沙門定惠」についての検討に関しては、 このように、 筆者はこの比定に強い疑問を抱くのである。 で『景徳伝灯録』巻九に立伝される「寰中禅師」を「会善沙門定惠」と比定することに賛意を表す。 饒両氏の説を紹介しつつ、『悉曇章』の成立史にも視野を置きながら、 『楞伽経』 『禅門悉談章』序部分では、 伝授を特徴とする北宗系テキストである。 まず『楞伽経』伝授の由来を披露する。 まず、『禅門悉談章』は、 一方、『景徳伝灯録』 先に見た通り求那跋陀羅か 最終的に任氏が その後、本テキストの 呂秋逸氏・先行研究で 巻九に立伝される杭 先に挙げた周広 『敦煌歌

杭州大慈山寰中禅師蒲坂人也。 姓盧氏、 頂骨円聳其声如鍾 (中略) 於并州童子寺出家、 嵩嶽登戒習諸

州大慈寰中禅師

(七八〇~八六二)の記述を見ると、

環的

何故このように、入り組んだ循

唐朝荊州玉泉寺大師、

諱秀。

安州寿山寺大師、

諱赜。

洛州嵩山会善寺大師、

諱安。

此三大師

学、 後参百丈受心印。 辞往南嶽常楽寺結茅于山頂 (中略) 後住浙江北大慈山(大正五一

とあるように、 寰中は百丈懐海 (七四九~八一四)の法嗣である。 百丈の師、 馬祖道一(七〇九~七八八) は

祖示衆云、 又引楞伽経以印衆生心地、 汝等諸人、 各信自心是仏、 恐汝顛倒不信此一心之法各有之。 此心即仏。 達磨大師従南天竺国来至中華、 故楞伽経仏語心為宗、 伝上乗一心之法, 令汝

(入矢義高編 『馬祖の語録』禅文化研究所 一九八四 十七頁

等開悟。

しかし、 とあるように、 馬祖は周知のごとく、 『楞伽経』を重んじた。その点で、 南岳懐譲 (六七七~七四四) 或いは寰中が より法を受ける。 『禅門悉談章』を作成したとも考えられる。 その懐譲は、 慧能の弟子であり、

の嗣法者を 寰中もその法脈に位置する南宗系僧侶である。 一方、先に挙げた『楞伽師資記』では、 慧能の師 弘忍から

白松山劉主簿、 好者並亡。後伝吾道者、 兼有文性。 華州慧蔵、 只可十耳。 隨州玄約、

我與神秀、

論楞伽経、

玄理通快、

必多利

善自保愛。 吾涅槃後、 汝與神秀、 當以仏日再暉、 心灯重照 (柳田前掲書二七三頁)

韶

1州慧能

揚州高麗僧智徳、

此並堪為人師、

但一方人物。

越州義方、

仍便講璢。

又語玄賾曰、

汝之兼行

憶不見之、

嵩山老安、

深有道行。

潞 州

法如

資州智詵 如吾一

生

教人無数、

応天神龍皇帝、 太上皇、 前後為三主国師也 (柳田前掲書二九五頁)

則天大聖皇后、

とあるように、 弘忍から嗣法したとされる慧能は法如などと同列に、 弘忍の嗣法者は、 『楞伽経』 を共に語り合った神秀或いは玄賾、 「此並堪為人師、 但一方人物」と、 慧安である。 一方南宗六祖 — 応

弘忍からの嗣法者として認められない。

さらに、

神秀等を「第七」とするのは、

在を認められながらも、

達

摩から慧可・僧璨・道信から弘忍に至るまでの東土五代の伝灯に、『楞伽経』訳出者の梵僧求那跋陀羅を加 えるからである。この西天東土を融合させた特徴的祖統説は、 所謂北宗の中でも特殊と言える。 『楞伽師

記』で、「一方の人物」と評された法如を

璨伝道信、 其有発迹天竺来道此土者、 道信伝弘忍、 弘忍伝法如、 有菩提達摩歟 法如及乎大通 (中略) 唯東魏慧可以身命求之大師伝之而去。 (柳田前掲書三三七頁) 慧可伝僧璨。

僧

と東土の歴代に加える『伝法宝紀』では、『楞伽師資記』と同様に、『楞伽経』を慧可に授ける嗣法が語られ 求那跋陀羅は登場しない。また、 同じく法如派の作とされP三五五九『修心要論』 に連写される

。導凡趣聖心決』にも

初菩提達摩以此伝慧可、 (『法蔵敦煌西域文献』 第二五冊 慧可伝僧璨、 上海古籍出版 二〇〇二 二八〇頁 僧璨伝道信、 道信伝大師弘忍、 弘忍伝法如、 法如伝弟子道秀等

儋により撰せられ、 求那跋陀羅は現れないのである。例えば『楞伽師資記』に神秀と共に弘忍の嗣法者とされた慧安には、 とあるが、 やはり求那跋陀羅は登場しない。 弟子の破竈堕が開元十五年(七二七)に建立した碑文、「大唐嵩山会善寺故大徳道安禅師 他方、北宗諸師の碑文資料を点検しても、やはり東土の伝灯に

始乎天竺達摩、 大師毎嘆曰、 納衆流以成海、 予常有願、 総群妙以立身(中略) 当令一切俱如妙門、 及至弘忍大師、 獲所安楽、学人多矣。唯秀與安、 伝付五人矣。比歳禅師與大通倶学 惜其才難也。

がある。そこには、

東土の祖統を

と述べ、弘忍は東土五代目に列せられる。 吾伝之不至歟。 今法要当付、 付此両子、 また、 **吾無憂哉**(「大唐嵩山会善寺故大徳道安禅師碑」『全唐文』巻三九六) 神秀の弟子、大照普寂のため李邕によって撰された「大照

要約すると、

「神秀の弟子浄覚が、『楞伽師資記』を造り、

求那跋陀羅を東土第一祖とし、

達摩の師匠とねつ

禅師塔銘」には

二十七年秋七月、

誨門人曰、吾受託先師、

伝茲密印。

遠自達摩菩薩導於可、

可進於璨、

璨鍾於信、

信伝

忍授於大通、 大通貽於吾、 今七葉矣 (「大照禅師塔銘」『全唐文』巻二六二)

普寂が自らを東土七世であると明かす。 更に例を挙げると、 北宗側の要請により成ったと考えられる、

三九〇) や、 三祖僧璨の為に独孤及によって撰せられた碑文、 神秀の弟子景賢の為、 羊愉によって撰せられ開元二五年 「舒州山谷寺覚寂塔隋故鏡智禅師碑銘并序」(『全唐文』 (七三七) に建立された「嵩山会善寺故

景賢大師身塔銘」(『全唐文』巻三六二) 等にも求那跋陀羅は登場しないのである。 が西天から東土への祖統を

保唐宗資料の『暦代法宝記』

求那跋陀羅を東土第一祖とすることへは、

述べる際に、 有東都沙門浄覚師。 次のように批判する 是玉泉神秀禅師弟子、 造楞伽師資血脈記一巻、 接引宋朝求那跋陀三蔵為第 祖 不

祝由。 受楞伽経與達摩祖師 或乱後学云、 是達摩祖師之師求那跋陀。 (柳田聖山『初期の禅史Ⅱ』 筑摩書房 自是訳経三蔵小乗学人不是禅師。 一九七一 五九~六十頁 訳出四巻楞伽

造した。 ない」と厳しく糾弾する。 求那跋陀羅は訳経僧であり、 『暦代法宝記』 四巻『楞伽経』 ţ 同じ北宗資料でも、 を訳出はしたが、 東土第一祖を達摩とする その『楞伽経』 を達摩には与えてい 『伝法宝紀』

は触れない。 つまり、 北宗側に東土の第一世を妄りに求那跋陀羅とする浄覚の存在や、 或いは浄覚を中心と

したグループがいたことを、 敢えて指摘し非難しているのである。

求那跋陀羅を歴代に列するのは、

北宗資料の中でも、

浄覚が関わった

「楞

先程来諸資料を挙げて見たが、

伽師 プ群が存在していた。そのような様々なセクトの集まりが、嵩山を拠点とする所謂北宗と呼ばれるのである。 山には普寂が住した嵩岳寺(ミロ)や、法如の住した少林寺などが有り、弘忍下の東山法門直流の一大拠点地で 会善寺」は言うまでも無く、 [資記』と『注般若波羅蜜多心経』のみ(2)である。 既に指摘(26)されているとおり、 やはりこの定惠なる人物も浄覚に影響を受けた人物ではないかと推測するのである。 神秀同学の慧安や、神秀の弟子景賢も住した北宗の代表的寺院である。同じ嵩 北宗内部にも西天や東土の祖統や思想について考えが違うグルー 翻って『禅門悉談章』の作者「嵩山会善沙門定慧 Ш

統観念を持っていたとは考えられない。また、杭州大慈山と嵩山会善寺では、 寰中は 上来見てきたように、『禅門悉談章』は浄覚のみが主張した求那跋陀羅を登場させる特殊な祖統説を有する。 先 行 研究 ②では、多くは「定惠」なる人物像を灯史書のみから、寰中と導き出そうとしている。 灯史書にも寰中が会善寺に住した記録は残っていない。 南北のセクト争いがほぼ終結した時期の人物であり、 求那跋陀羅から達摩の伝灯を述べる北宗的祖 以上の点を以て、寰中を「嵩山会善沙門定 あまりにも距離が離れすぎて

惠」と比定することは不可能であると結論付けれるのではないか。

少なくとも『暦代法宝記』が成立する頃も、 とする。 たと推測できるのである。 土の祖統観を有していた。そして、その祖統観は北宗内部でも浄覚のみと一致する為、浄覚下の人物であっ 『禅門悉談章』を成した「定惠」なる人物を確定することは出来ないが、 まず、その序に見えるように、嵩山会善寺の沙門である。 しかし、無住(七一四~七七四)没後に編まれた『暦代法宝記』 先程碑文や敦煌テキストを挙げたように、北宗諸師の祖統はほぼ達摩を東土一世 『楞伽師資記』(23)は北宗内部でも浄覚下に伝授されており、 その沙門定惠は求那跋陀羅を第一世とする東 が浄覚の特殊性を非難するのだから、 少なくとも次のように推測でき 浄

覚のような祖統観を持った者もいたことは間違いないであろう。「嵩山会善沙門定惠」もそのような初期北

宗禅者の内の一人と考えうるのである。

### 『禅門悉談章』 の成立について

通 ij その北宗下定惠撰の 「羅什 法 師 通 韻 29 \_\_\_\_ 『禅門悉談章』が成ったのはいつのことか。『禅門悉談章』 (SI三四四) に合わせて「魯留盧樓為首」とすることを特徴とする。 の悉曇は、 その序で見た 「魯留盧樓

為首」とは、『涅槃経』文字品に

魯流盧楼如是四字説有四義。 謂仏法僧及以対法。

為制戒故。 智者了達不應於此而生畏怖。 是名隨順世間之行。

色像。

а

以是故名魯流盧楼 (大正十二

言対法者隨順世間。

如提婆達示現壊僧、

化作種

蓕

六五五 形 貌

例えば、『大般涅槃経疏』 では、 諸師の解釈を次のように、 とあるのを受けている。『涅槃経』

の悉曇音は「魯流盧楼」

を含めた十四音であり、

古来議論を呼んでいる。

初文音隨字者、 十四音也。 是十四音去是也。古来六解、 大為二塗。 前四解単、 後二解複。 宗師 天 書

缺二字師不能通、 故無両音止有十二。二招提足悉曇二字。三梁武足涅槃二字。 引經云、 所言字者名曰涅

魯留 槃。 『盧樓四音足為十四 四開善云、 於十二字中止取十字、 (下略)(大正三十八 一〇九6~一一〇6 除後庵痾。 謂是余声故。 経釈炮音便云於十四音是究竟義。 更取下

と述べ、 法朗の解釈も載せる。一方、 慧琳 『一切経音義』

更に道朗、

では、

十四音そのものを、

曇無讖法師於姑蔵依亀茲国胡本文字翻訳、 此経遂與中天音旨不同。 取捨差別、 言十四音者、 錯之甚矣。

誤除暗惡両声、錯取魯留盧楼為数(大正五四 四七〇c)

『涅槃経』と悉曇については、筆者の専門外であるため、 馬淵氏や饒・周の両氏に論(3)を譲る

『禅門悉談章』に引かれるS一三四四『羅什法師通韻』は、

七字声短、七字声長。短者吸気而不高、

長者平呼而不遠。

三身摂六賈、

魯留而成斑

(黄永武

主編『敦煌宝蔵』第十冊 新文豊出版 一九八四 一九八頁

饒氏によってそれらの関係と成立年代⑶が論じられている。その上で、『禅門悉談章』の成立年代を考察す と述べ、 れたこととなる。『楞伽師資記』の撰述年代⑶は開元年間と考えられているので、 撰者定惠を初期北宗教団に属すると設定できるならば、『禅門悉談章』は『楞伽師資記』 を以て、 代は知りえない。更に『涅槃経悉曇章』も写された上限が八六二年と知れるのみである。それら両テキスト とも古時に散逸している。まず『羅什法師通韻』は敦煌テキストが断片でわずかに発見され、正確な成立年 を受けると述べるから、『禅門悉談章』に先行して両テキストが存在したのであろう。しかし、両テキスト るに当たり、この両テキストの成立から論ずる(33)のである。確かに、『禅門悉談章』では、『羅什法師通韻』 のようである。この『涅槃経悉曇章』の序と、『羅什法師通韻』に書かれる内容が大変似たテキストであり、 ある。中国では古くに散逸したようであるが、本邦には、江戸期の写本として高野山親王院蔵本等が残さ 『禅門悉談章』の成立年代を論じることは極めて難しいのではないか。筆者が先に考察したとおり、 十四音と魯留を用いるのである。この他、鳩摩羅什作とされる悉曇章として、『涅槃経悉曇章』 最古のテキスト(ヨ)に関する記録は、或通三年 (ハ六二) 宋叡が明州開元寺にて写したとする奥書 その『楞伽師資記』と同 成立前後に撰述さ が

宝四・ されたと考えうるのである じく求那 本はオリジナルの後に作られるものであるから、『禅門悉談章』は、 た天宝五年以降それ程遠くない時期に『禅門悉談章』が写されたと推測することは可能であろう。 S四五八三ゝの表面に写せられる『戸籍残片』である。この『残片』には、「開元二八載 その裏に 五歳 「跋陀羅を東土一世とする『禅門悉談章』もやはりその前後になったと言えよう。 (七四五・七四六)」の年記が記されており、この文書が天宝五年頃に作成され終わったことが 『禅門悉談章』が写されているのであるから、 確実な年代設定は出来ないが、 開元年間或いは天宝の早い段階に撰述 この推測 表面に書かれ (七四〇)、 の傍証 天 写

年代前半から半ばにかけてと推定しているが、『禅門悉談章』 することも可能である。 什法師通韻』 らも補足されたと言えよう。 以上、テキストの成立を考察した結果、 が受ける、 前後・開元年間及び天宝の早い段階に成立したと考えられ、 や 或いは関係が深いとされるテキストもそれ以前の作と推定できるのである。 『羅什法師通韻』 つまり先行研究(35)では、 また、 と関係の深い『涅槃経悉曇章』と言った悉曇テキストの成立年代を再 上記の推定が穏当であるならば、『禅門悉談章』が受けたとされる 浄覚の特殊な祖統の影響を蒙った『禅門悉談章』は、 本邦に伝わった写本の年記を参照にしながら凡そ八〇〇 が開 その推測はS四五八三>に書かれた年記 元 天宝年間撰述であれば、 『楞伽 師 資

#### 小結

以上、 『禅門悉談章』 の新出資料紹介とその作者及び成立年代への考察を行った。 『禅門悉談章』 はその序

て定めることが出来るのである。 また、『禅門悉談章』の撰述年代を上記のように設定することによって、その作者 写される年記を勘案することによって、本テキストの成立を開元年間或いは天宝の早い段階と位置づけた。 を確認することにより明確と言える。『禅門悉談章』の作者・「嵩山会善沙門定惠」なる人物を灯史書類内 『禅門悉談章』 生没年を確定することは難しいが、少なくとも浄覚下の北宗系に属する僧侶と言えよう。 が影響を受けた『楞伽師資記』の撰述年代及びS四五八三>『禅門悉談章』の表面に つまり「定惠」は開元年間前後に、嵩山会善寺に活動拠点を置いた浄覚下 「定惠」 の人物像を改め

殊な祖統観を提示する。

浄覚の特殊さは、

先ほど例を挙げた北宗文献や、

に浄覚撰述の

『楞伽師資記』

や

『注般若波羅蜜多心経』にのみ見える、

の初期北宗系禅僧と位置づけることを可能とするのである。

が、 深く読むことにより明らかとなった。 名を挙げることからも当然、 つまり、 既に先賢により指摘済み(36)である。 ているのではないか。 し浄覚から直接的影響を受けた人物が、 更に言えば、「定惠」が嵩山会善寺に拠を置き、『禅門悉談章』を執筆したことには、 初期禅宗史文献或いは各派の禅僧たちの碑文における一つの特徴である。 概に北宗と言いながらも、 浄覚の活動地域はその経歴から見て、 つまり嵩山には嵩岳寺に住した普寂や、『伝法宝記』で六祖と承認された少林寺の 嵩山の事情は知っており、 本稿では嵩山会善寺に拠を置く「定惠」は浄覚下の僧であると推測した。 祖統や思想の違いなどによって、様様なグループが存在していたことは 自らのグループのアイデンティファイとも言える祖統を主張 嵩山会善寺で活動を行っていたことが、『禅門悉談章』 東都洛陽・京兆長安である。『楞伽師資記』に普寂や慧安の 嵩山側にも浄覚の名は知られていたであろう。 荷沢神会の『菩提達摩南宗定 重要な意味を示唆し の序を注意 げる

一祖とする特

求那跋陀羅を東土の第

北宗諸禅師の為に撰せられ

た碑文

禅門悉談章』

には、

神会の批判がほぼ出揃っている上、

「住心常看浄」

は

神会の批判そのものである。

年 是非論』 ഗ 在した可能性は指摘できよう。 のことから求那跋陀羅を東土第一祖と主張する浄覚を、 (九四一)」に敬写を行った後記を有することからも、 『禅門悉談章』がどこまでの影響力を持ったか、 や三祖僧璨の碑文が南北両宗から撰出された事などは代表的事例であろう。 確かなことはいえないが、P二二〇四の 承認し影響を受けたグループが嵩山北宗教団内に存 暫くは重んじられていたと言えるのではない 「嵩山会善沙門定惠」 「天福陸 **分** 

想起せしめる表現(37)がある。 沢神会が北宗を批判する際に用いた、 上来の推定は、 その他南北両宗のテキスト群との比較など様々な問題を残してしまった。 の推定や、 テキストの成立年代に紙幅を費やしてしまった為、 『禅門悉談章』の序に限った極めて限定的であり、 「凝心入定、 住心看浄、 起心外照、 テキストの内容、 本稿では 摂心内澄」 更に『禅門悉談章』 『禅門悉談章』 の四字 『悉曇章』 匹 の 的 句の格言を には、 作者 性 格 定 思 荷

住心常看浄、 亦見亦聞無視聴。 生滅両亡由未證。 従師授語方顕定 (大正八五 五三六

看心須併儻。 掃却垢穢除災障、 即色即空会無想 同

澄心須看内外照。

等がそれである。 神会の四字・四句による北宗批判は、 眼中有翳須磨曜、 銅鏡不磨不中照 様様なテキストからの発言であるとされているが、

(同五三六6)

のことから、 神会が 『禅門悉談章』 を見た上で先の批判を展開した可能性も考えられるが、 それら多様の課

題は今後の課題としたい。

- 1 矢吹慶輝 『鳴沙余韻・解説篇』 岩波書店 九三三 五〇一~五〇二頁を参照のこと
- 2 『仏説楞伽経禅門悉談章并序』(大正八五 五三六a~c)
- 3 矢吹前掲書五〇**一**~五〇四頁
- 4 田久保周譽『批判悉曇学』第一篇 真言宗東京専修学院 一九四四 七六頁
- 馬淵和夫『悉曇章の研究』勉誠出版 二〇〇六

6

その他、

- 5
- 7 **蜀書社 二〇〇〇 一一二~一一三頁にて、任氏の校訂への批判的考察が見られる。** 任半塘主編『敦煌歌辞総編』上海古籍出版 一九八七 九四〇~九五四頁 尚 項楚『敦煌歌辞総編匡補』巴

鎌田茂雄『大蔵経全解説大事典』雄山閣出版 一九九八 ハーハ頁に柿市里子氏担当の解題がみられる

- 8 饒宗頤『梵学集』上海古籍出版 一九九三 一四四頁、二〇五~二〇八頁
- 周広栄『梵語《悉曇章》在中国的伝播与影響』宗教文化出版社 二〇〇四

9

- 10 氏より戴いた学恩に対し、特に記して謝したい 千田氏には、氏が発見した新出テキストを提示いただいた上、今回の拙稿にて使用することを快諾いただいた。
- 11 新テキストを含めたテキスト校訂を行わなければならないのは当然であるが、校訂作業は稿を改めて行いたい
- 12 四〇〇百 田久保前掲書七六頁、任二北『敦煌曲初探』上海文芸聯合出版社 一九五四 七一頁 周前掲書三八八~
- 13 中国国家図書館編『中国国家図書館蔵敦煌遺書』第一巻 江蘇古籍出版社 一九九九 一六三頁
- 14 詳しい解題等は、 右書、『附録』七頁参照
- 15 「亦以」の箇所、 P二二〇四・P三〇九九とも判読しがたく、任前掲書九四〇頁の校訂に従う
- 時期を考慮にいれ、テキストに「宗家元年」とある箇所を「元嘉元年(四二四)」と校訂し、周前掲書三九〇頁 矢吹前掲書五〇一頁、田久保前掲書七六頁、前掲『解題事典』等。 任前掲書九四〇頁では、求那跋陀羅の来朝

もこの解釈を受ける。 しかし、菩提達摩の来朝を元嘉元年とする根拠は提示されない

- 17 五十 『高僧伝』巻第三に「元嘉十二年至広州。 三四四 a)」とある 刺史車朗表聞。 宋太祖遣信迎接。 既至京都勅名僧慧厳慧観
- 18 『大唐内典録』巻第四に「楞伽阿跋多羅宝経四巻 二五八c)」とある (元嘉二十年道場寺訳慧観筆見道慧僧祐法上等録)(大正五五
- 19 年報』十三・十四合併号(二〇〇二)千田たくま「二人の浄覚」(『花園大学国際禅学研究所論叢』二(二〇〇七) と『楞伽経』」(『駒沢短期大学研究紀要』ニカ 二〇〇一)・程正「浄覚-その人と思想-」(『駒沢大学禅研究所 近年、浄覚の人物や『楞伽師資記』に関する研究が積極的に行われている。詳しくは、石井公成「初期禅宗
- 20 求那跋陀羅の訳出した『楞伽経』はいわゆる『四巻楞伽』であるが、敦煌本はすべて「五巻」と写されている. 「『楞伽師資記』の撰述年代」(『印度学仏教学研究学』五六-一(二〇〇七)等を参照のこと
- 本稿では何故この箇所を「五巻」とするか、見解を得ることが出来なかった
- 21 b)」とある 『高僧伝』巻第三に「後於丹陽郡訳出勝鬘楞伽経。 徒衆七百餘人。寶雲伝訳、 慧観執筆 (大正五十 三四四
- (22) 詳細は周前掲書三八八~三九三頁
- (23) 柳田前掲書三五五~三五六
- (24)『続高僧伝』巻第三五、釈法沖伝には、既に、

今以人代伝遠紕謬後学。可公別伝略以詳之。 其経本是宋代求那跋陀羅三蔵翻、 伝之南北、忘言忘念無得正觀為宗。 慧観法師筆受。 後行中原、 今敘師承以為承嗣。 恵可禅師創得綱紐、 故其文理克諧行質相貫。 所学歴然有據。 魏境文学多不歯之。 専唯念恵不在話言。 達磨禅師後、 領宗得意者時能啓悟 有恵可恵育二 於後達磨禅師

と『楞伽経』の求那跋陀羅→達摩→慧可への伝授を説く。『楞伽師資記』との先後関係は、 (大正五十 六六六 b)

柳田聖山

『初期禅宗

史書の研究』法蔵館 一九六七 三三~一〇〇頁に渡り詳説されているので参照のこと

- (25) 李邕撰「嵩岳寺碑」(『全唐文』巻二六三) 参照
- 26 二〇〇八)等を参照のこと 派について」(『印度学仏教学研究』四〇-一《一九九一)・小川隆「初期禅宗形成史の一側面-普寂と「嵩山 法門」-」(『駒澤大学仏教学部論集』二〇 一九九八)や、拙稿「西天祖統説について」(『禅学研究』八六 例えば、柳田聖山「北宗に於ける燈史の成立」(『初期禅宗史書の研究』 法蔵館 一九六七)・伊吹敦「法如
- 27 饒前掲書二〇八頁では、嵩山会善寺に着目し、景賢の弟子と比定している。しかし、景賢碑文には 文』巻三六二) 始先師達摩西来、歴五葉而大通。赫赫大通、 済済多士、 寂成福蔵「嵩山会善寺故景賢大師身塔銘」(『全唐

28 とあるように、求那跋陀羅は歴代に列せられないので、そのような祖統観を持つ景賢の弟子とは考えがたい。 『注般若波羅蜜多心経』は、その序に、

開元十五年、有金州司戸尹玄度、録事参軍鄭□等、於漢水明珠之郡、 (柳田聖山『初期禅宗史書の研究』法蔵館 一九六七 五九七頁 請注般若波羅蜜多心経一巻、 流通法界

とあり、開元十五年(七二七)以降の成立である

- 29 饒前掲書一二一~一四二、一八七~一九四に詳細な考察が載せられている
- 30 馬淵和夫『増訂 日本韻学史の研究』臨川書店 一九八四 三六~四七頁、七〇三~七一二頁、饒前掲書
- (31) 馬淵前掲書九〇~一〇五頁

五九~一七九頁、

周前掲書五四~一二三頁

- (32) 饒前掲書一五九~一七九頁
- (33) 周前掲書三八八~四〇〇頁
- 34 柳田聖山氏は、 開元四年と設定するが、近年千田たくま氏によって開元三十年以降の成立である可能性も指摘

#### 『仏説楞伽経禅門悉談章』について

- され、その撰述時期は流動的と言えるであろう。詳細は、 千田前掲論文を参照
- 36 35 前注二五・石井公成「老安碑文が示す思想的諸問題」(『東洋文化』八三 二〇〇三)等を参照のこと 馬淵前掲書一〇五頁、饒・周前掲書
- 拙稿「摂心内澄考」(『印度学仏教学研究』五六-一 二〇〇八)で既に触れておいた

37

# 費隠通容『五燈嚴統』についての考察

林

觀

潮

はじめに

費隠通容と『五燈嚴統』成立

『五燈嚴統』

編修の意図

『五燈嚴統』印行

『五燈嚴統』処分の翻案

五四三

隠元隆琦と『五燈嚴統』重刻』五燈嚴約』処分の翻案

おわりに

はじめに

:末臨済宗天童派の僧である、

明

能曹溪下の二派の中において南岳系が青原系より優位であり、

費隠通容(|五九三-|六六一)は禪宗史書『五燈嚴統』を編修し、

禪宗五家の中、

雲門、

法眼の二宗も南岳系に

六祖慧

属することを主張し、 無しと決め付け、曹洞宗の無明慧経(一五四ハ-一六一ハ)、湛然円澄(一五六一-一六二六)を嗣法未詳に列し、 また曹洞宗の晦台元鏡 (一五七七-一六三〇)、永覚元賢(一五七八-一六五七)を師承

ぞ曽て本師に得法せんや。出世し拈香すれば、僅かに名色を假すのみ、従上の来源は全く拠るべく無し(ー)゚) と指摘し 「二老傑出宗匠、 何曾得法于本師。 出世拈香、僅假名色、從上來源、 全無可據。」(二老は傑出の宗匠とも、

*t*=

隠は敗訴を受け、『嚴統』の板木が焼毀された。 らは書を著してそれを非難し、さらにその流通を阻むため、 『嚴統』刊行の後、湛然円澄の法嗣三宜明盂(一五九九-一六六五)、法孫遠門浄柱(一六〇一-一六五四. 浙江省府に訴訟を出した。 その結果として、費

毀板と日本重刻を中心にして、その流伝の経過を明らかにしようとするものである. び訴訟の結果について、学界には既に一定の論述が出された②。 『嚴統』を巡る諍訟は 明末清初の禪宗における注目すべき一事件と言えよう。『嚴統』 拙稿はなるべく重複をさけて、『嚴統』 の内容、 観点およ

## | 費隠通容と『五燈嚴統』成立

縣天童山の景徳禪寺、 禎六年(一六三三)福清黄檗山萬福禪寺において住持を務めてから、 黄檗山萬福禪寺で密雲円悟(一五六六-一六四二)より付法を受け、 費隠通容は明の福建省福州府福清縣何氏の出身で、 杭州府餘杭縣径山興聖万寿禪寺、 十四歳で出家した。 江蘇省蘇州府常熟縣虞山維摩院などの十箇所以上 臨済宗の第三十一傳となった。 浙江海塩縣金粟山廣慧禪寺、 崇禎三年 (一六三〇) 七月、 寧波府 費隠は

板刻、 居た。 書物としての 童派の中でも費隠の門流は独り盛んで、 の道場に法をひろめ、 六七三)を始めとする嗣法の門人を多く育て、 費隠伝記 印刷という長い準備を経た。 『嚴統』 には 「閏六月、 の仕上がりは、 晩年浙江省嘉興府崇徳縣福嚴禪寺に住し、 五燈嚴統成」と記されている(4)。 順治十年(一六五三)閏六月のことであった。 現在に至る。その著述は豊富であり、 その数が六十四名にも及んだ。 その仕上がりまでには、 そこで寂した。 今日まで保存されている(3)。 密雲円悟が開 彼は隠元隆琦 当時費隠は杭州径山に 『嚴統』 いた臨 (一五九二-は編修 済宗天

に出布すことを、 於壬午年出布、 の書を修す、 め 崇禎十五年壬午 (一六四二)、 彼は修史の文書を掲げ示し、諸方に意見を求めた。 矢公矢慎し、十たびに星霜を易る)と言い、 海内、 海内共見」(また厳統、 共に見る(6))と言った。 費隠が金粟山廣慧禪寺に住していた時、 みな彼の続略が訂する所を窃むと謂ふ、 また「又謂嚴統皆竊彼續略所訂、 彼は「容修此書、 禪宗燈史の編修に着手した。 想わず、 矢公矢慎、 余の徴修の一啓、 十易星霜(5)」 不想余徴修 已に壬午年 **容、** 啓、 そのた 已 此

いる 清の康熙年間、 祥符紀蔭は 『宗統編年』を編纂 費隠修史のことにも触れた。 紀蔭は次のように述べて

彌不易、 祖而 如 「費隠容 破破 芷 庵 和 心燈録續其後、 無 乃啓行徴輯。 尚 准、 補 住金粟。 寶藏、 東明、 欲續五燈會元、 徴修傳燈録。 未甚流傳。 寶峰、 本支祖録、 以至元明以來、 明三百年 心燈録後上下數百年間、 蕳 皆無從考訂。 諸祖語録散行宇内、 文獻傳聞 容住金粟、 異同不一、 成一家言。 多所亡失。 念從上法脈所系、 非唯定哀之隠桓、 祥符蔭曰:會元濟宗至密 天童悟和 失今弗圖、 幾等洙泗之 尚 遍 水遺 庵

す。 以来に至れば、文献伝聞、異同して一にならず、ただ定哀の隠桓に非ず、 ば、 明三百年の間、 杞宋矣。 祥符蔭、 後に弥よ易しくせず、 宝峰の本支の祖録、 費和尚住金粟、 曰く:会元に済宗、 諸祖語録、 乃ち徴輯を啓行す。 宇内に散行し、亡失する所多し。 皆考訂に従る無し。 徴修燈録之舉、 密庵傑祖に至って止む、心灯録、 可謂急所先務者也。」(費隠容和尚、 容、 五灯会元、 金粟に住す、従上の法脈が系ぐ所を念じ、今を失って図らざれ 心灯録後の上下数百年間に続ぎ、一家の言を成さんと欲 天童悟和尚、 其の後に続ぎ、未だ甚だ流伝せず。 洙泗の杞宋を等しくすことに幾し。 遍く遺言を求める、 金粟に補住す。 如え破庵、 傳灯録を徴修す。 以って元明

また、 紀蔭は 『嚴統』 の毀板を惜しんで、 次のように言った

金粟に住す、

徴修灯録の挙、

先に務む所に急ぐと謂ふべし(7)。)

諦流布、 家之言、 「祥符蔭曰:徑山嚴統、 其有系於繼往開來者、 付之祖龍。 不恤大公、 固有不當嚴而嚴者。 何止一線千鈞。 惟封私見。 擔荷佛祖慧脈者、 然以十餘年心血、 乃徒以爭論雲門法眼二宗、出自天皇天王之故、 當如是乎?迄今讀金粟徴修燈録之啓、 徵求數百年來之散落、 纘五燈之緒、 以致世 成一 不

大公を恤まず、 乃ち徒に雲門法眼の二宗、 の散落を徴求し、 山の厳統、 禁為之痛哭流涕、 固より当に厳しくすべからず、 ただ私見を封ず。 五灯の緒を纉ぎ、 欷歔累日。若非南澗靈岩二老人消此釁端、 天皇天王自り出ることを争論する故を以って、以って世諦流布を致し、 佛祖の慧脈を担荷する者は、 一家の言を成す、 而して厳しくすること有り。然れども十餘年の心血を以って、 其の継往開來に系ぐこと有り、何んぞ一線の千鈞に止まんや。 当に如是なるべくや?今に迄るまで金粟の徴修燈録 法門法戰、 尚忍言哉?」(祥符蔭、 之を祖龍に付す。 数百年来 曰く..

ことに非ざれば、 の啓を読めば、 之の為に痛哭流涕することを禁せず、 法門の法戦を、 尚を忍んで言わんや?(®)) 欷歔して日を累る。 若し南澗霊岩の二老人、 此の釁端を消す

する名氏:釈通容、 れている(9)。 統を重訂する街氏:徐昌治、 以外では、 詳定五燈嚴統名氏:釋通容、 並べられ、 板刻に付された。 順治七年 「重訂五燈嚴統街氏:徐昌治、 費隠法嗣の百癡行元 (一六一〇-一六六二)、 (一六五〇) 字が費隠、 翌年の春、 九月、 字が覲周、 現に径山に住す。 字費隠、 浙江海塩縣で『嚴統』 『嚴統』 孝廉、 の内容は雲間の小昆山房に基本的に定められ、その後訂正されながら 現住徑山。 浙江海塩の人。 字覲周、 五灯厳統を輯続する名氏:釈行元、 輯續五燈嚴統名氏:釋行元、 孝廉、 の板刻は完成された。 檀越徐昌治、 李中梓、 浙江海塩人。李中梓、 字が士材、 李士材が居た。『嚴統』 明経、 その作業に参与した人は、 字百痴、 字百癡、 江南華亭の人。 字士材、 現に金粟に住す。)と記さ 現住金粟。」(五灯厳 明經、 には彼らの名が 五灯厳統を詳定 江南華亭人。 費隠

あった。 この中、 順治八年(一六五一)六月、 徐昌治は編修作業に参加すると同時に、 作った 『嚴統』 『嚴統』 の序に、 の板刻を行い、 徐昌治は開版の経過を次のように述べた。 またその費用を負担した人物で

乏力。 材序文至。 朝催暮逼、 余三人矢公矢慎、 余目擊時艱、 閲之、 至春初竣業、 朗朗掲日、 遡源析流、 慨焉擔荷、 而後喜可知也。 足令售贋鼎者緘口。」(余三人、矢公矢慎し、 採集五卷、 束卷南還、 共前翻刻、 皆百禪. 輸金購梨、 師 計二十五卷、 苦心遍索、 鳩工寫劂。 手録成帙者。 總顏日五燈嚴統。 旋到金粟與百師、 遡源析流し、 比時 深憂任事 又加厘剔、 茲秋孟徑山老人寄士 無 親為較讎 募貲

五卷を採集す、

皆百禅

加え、 れば、二十五卷を計ふ、 て担荷す。 師 苦心して遍く索め、 親しく為に較讎す。朝催暮逼すれば、 卷を束って南還し、 総顔して五灯厳統と曰く。 手録して帙を成す。 金を輸し梨を購ひ、 春初に至って竣業す、而して後に喜を知るべくや。 比時、 茲秋孟に径山老人、士材の序文を寄せて至る。之を閲せば、 工を鳩めて寫劂せしむ。旋いで金粟に到って百師と、 深く任事無人、募貲乏力を憂ひ。余、 時艱を目撃し、 前の翻刻を共にす 慨焉とし 又厘剔を

り(三)、「採集五卷」は ここに「共前翻刻」 『嚴統』 は 『嚴統』 最後の五卷を指し、南宋以後の僧傳であった。 の前二十卷を指し、 基本的に南宋の『五燈會元』 を引き継いだ内容であ

朗として日を掲ぎ、贋鼎を售る者をして口を緘せしむに足る(P)。)

(一六五三)春、 と思われる。 順治七年 (一六五〇) 同年閏六月、『五燈嚴統』 費隠は『嚴統』 九月に『嚴統』はその板刻が完成した後も、 の序を書き、板刻に付された(2)。ここまでは、『嚴統』 は印刷されて流通に出された。 訂正が続けられた。二年後の順 内容の最終的な確定

**総治十年** 

### 『五燈嚴統』 編修の意図

の混乱に歯止めを掛けようとしたのは、 本師密雲圓悟の遺志を受け継ぎ、 南宋以後の禪宗歴史を編修し、 費隠が一向に志願する事業であった。彼は現実を見詰めながら言っ 嗣法の系統を整理して、 当 時 の禪宗 師承

た ..

132

門中の事有るを知り、 此 直 単 る処に混擾す。 機契密雲先師以來、 重如單絲系鼎、 「今也 の 指 絲系鼎の如し、 の道、 歴來の訛偽を覧 知有宗門中事、 彌漫遍地 将にいずくんぞ寄らんとす?。 致す、 延到於今、 延びて今に到り、 亂統莫稽、 便ち願を發して一たび筆を展べんと欲す(3)。) 並びに斯世の混淆を見、 満世間の人がみな知覚せず、 主盟此事、 便發願欲一 如此濁惡、 如稻麻竹葦、 已二十餘春。 此くの如く濁惡せんとは、 展筆。」(今や遍地に弥漫し、 容や、 莫可掬其淵源。 到處混擾。 毎に捫臆痛心し、 密雲先師に機契する自り以來、 覽此歴來訛偽 恬として怪と為さずことを。 致滿世間人皆不知覺、 於戯惜哉!教外口传直指之道、 其の淵源を掬すべからず。 自ら安んずることは能わず。 統を乱れて稽ふこと莫し、 并見斯世混淆、 意わざりき、 此の事を主盟して、 恬不為怪。 毎捫臆痛心、 ああ惜しい哉!教外口传 稻麻竹葦の如し、 禅宗の一 故に始めて一たび宗 將安寄焉?容也自 不意禪宗一 不能自安。 已に二十餘春 重さが 事、 故 到

は 流されない歴代高僧の徳を讃えた。 |禪林における無原則な師資授受、 嚴 舩統回 編 修と同 時 ارّ 費隠は 『禪宗漁樵集』 費隠は次のように言った 無原則な開堂説法の現象を糾弾 を著し、 順治九年  $\widehat{\phantom{a}}$ 六五二) 真実の修業を重んじ、 八月に完成した。 世間の浮名に 漁樵

不必將剛腸之志、 踐行持、 "慨夫叢林秋晚" 出此 隨處依草附木。 變、 不 法道凋 沒汨於浮名之上。 ·知何時而得底止。 傷 神宇路廊 多見諸方不擇材器、 : : 都作開堂之地、 順治壬辰年中秋徑山費隠容老僧識。 是以向漁樵中採集高流、 濫觴接受。 以建宗立旨。 致斯 蒐羅 等人才出禪社、 自古風範較之、 僧寶、 輒 (かの叢林秋晩、 評贊。 甚玷先覺。 便欲應世為人。 以勸乎四 吾知教外具 法道凋傷を [海禪徒、 全 無

以って四海の禅徒に勧む、 て底止を得るを知らずことを。 て旨を立つ。 為人せんと欲すことを。 自古の風範、 全く操践行持無し、 之を較べれば、 必ずしも剛腸の志を将って、 是を以って漁樵の中に向って高流を採集し、 甚だ先覚を玷す。吾は知る、 随処に依草附木す。 浮名の上に沒汨せずを。 神宇路廊、 教外の具瞻、 都て開堂の地と作し、 僧宝を蒐羅し、 :。 此の一変を出でば 順治壬辰年の中秋、 輒ち一たび評贊す。 以って宗を建 何時にし 径山費隠

1老僧識す(1)。)

慨す、

多く見る、

諸方は材器を択ばず、

接受を濫觴することを。

致す、斯等の人、才かに禅社を出でば、

燈會元續略』 常化を目指すことであった。その一方、 費隠にとって、『禪宗漁樵集』と同じく、『嚴統』編修の根本的な意図は禪林の乱れを止め、 の刺激を受けたのである。『續略』は曹洞宗遠門淨柱が著した燈録であった⑴ 実際の編修作業に入った後、 『嚴統』の成立と書名は、 嗣法伝承の正 大きく『

袓 首列 費隠が読み取ったように、 優位とする叙述の作法は費隠の受け入れ難い所であった。 (曹溪下の二派) 『續略』 馬駒の両讖 7南嶽、 而顛倒其所續之書乎?且西天震旦、 内容の一部は費隠の不満を招いた。 次紀青原、 反って首に青原而して次に南岳。 首に南岳を列し、 倶に南岳を主る、 載在會元、 『續略』 次に青原を紀し、 而して青原、 炳若日星。 は 『五燈會元』 馬駒兩讖、 豈其の自る所の祖を私尊して、其の続ぐ所の書を顛倒せんや?且て西天震 聞無し。 近見續略、 特に六祖曹溪下二派の中、 載して会元に在る、 此に即して亦以って後先の序を定めるべくや(句)。)と述べた。 倶主南嶽、 以來曹洞宗より臨済宗が前に置かれる伝統的な秩序を 所以續會元者、 費隠は『續略』 而青原無聞焉。 炳として日星の若し。 反首青原而次南嶽。 青原系が先に置かれて南岳系より の作法を批判し、「曹溪下二派 即此亦可以定後先之序矣。 近く続略を見、 豈私尊其所自之 所以に會

便ち応世

未だ業を卒ふに遑あらず。

茲に遠門の続略書出づに因って、

多く従上の聖賢を顛倒し、

以って我宗を累及す、

引っくり返したことである。 する費隠にとって、忍び難いことであった。 これは、 真実の参禪悟道をもって、 彼は質問した 臨済宗が曹洞宗より優れていることに固

悟 案を翻し、 に因って、 五灯会元の一 「夫五燈會元一書、 の尊宿の上に加ふことは、 忽然抑之於後。 提唱傳帕。 素より推定する所の臨済を以って、 殊に乖張に属す。 書 乃ち佛祖の慧命なり。 以口耳誦習之人、 乃佛祖慧命。 大公編載之曹洞、 統を奪ふや?奪わざるや?案を翻すや?翻さざるや?(17)) 所以に然る者、 五家宗統、 加於真參實悟尊宿之上、 五家の宗統 一旦抬之於前。 邇來洞宗の内、 忽然之を後に抑ふ。 從來師師授受、 従来師師が授受す、 大翻前案、 多く提唱伝帕に属す。 奪統乎?不奪乎?翻案乎?不翻乎?」(かの 昭若日星。 大公編載の曹洞、 殊屬乖張。 昭として日星の若し。 近因續略書出、 口耳誦習の人を以って、 所以然者、 一旦之を前に抬ぐ。 近く続略の書出づ 邇來洞宗之内 以素所推定之臨 大いに前

の是非短長を管すことを、 顛倒從上聖賢、 家宗派是非短長、 たであろうし、 影響を食い止めるため、 費隠は崇禎十五年(一六四二) その後も多忙のために編修作業に進展が見られなかった。 以累及我宗、 咸責余為多事。 みな余、 費隠は 故不得已、 多事と為るを責む。 に燈史の編修を準備した際、 不知此書之修、 『嚴統』 亟為清楚、 の編修に拍車を掛けた。 固余素志。 知らず、 豈好為多事歟?」(亦謂ふ、 此書の修、 因時勢多故、 おそらくその書名を 彼は言った: 固より余の素志なるを。 しかし 未遑卒業。 余厳統を修集す、 「亦謂余修集嚴統、 『續略』 「嚴統」 茲因遠門續 時勢の多故に因って の刺激を受け、 と定めてなか 乃ち他家宗派 略書出、 乃管他 そ つ

故に已むを

得ず、亟に清楚を為す、あに多事と為るを好まんや?(習))

卷(19)。) ず、五灯を燃出する意なり。抑も亦厳しく勘較を加え、 帙、 時 共二十五卷。」(以って今時に及んで、 ただ今昔の正宗的派而して当機契悟親承の者を取り、匯輯して帙を成す、 五燈嚴統』 題日五燈嚴統。 **堕車覆轍** の「嚴統」と言う命名も、 如續略之書、 葢亦不離一燈、 著謬集訛、 燃出五燈之意。 墮車覆轍、 肆出當世、悉皆按栽。 明らかに『續略』を貶す意で用いた。 続略の書の如し、 従前相い伝する道統、 抑亦嚴加勘較、 謬を著し訛を集む、肆に当世に出づ、悉く皆按栽 唯取今昔正宗的派而當機契悟親承者、 從前相傳道統、 紊乱に渉らずのみ。 題して五灯厳統と曰く。 費隠は言った:「以及今 不涉紊亂而已。 聯旧続新、共に二十五 蓋し亦一灯に離れ 聯舊續新 進輯

序が最初のものであった。 年秋八月、 時間の順によって、次のように並べられる:「順治七年仲冬、李士材撰。 然のことと思われた。この点を、費隠らも予見したようであった。『嚴統』巻頭に見える五つの序は、 『嚴統』 は 韋成賢撰。 『續略』 を批判する明確な意図をもって編纂された故、遠門ら曹洞宗僧侶の反発を買うのは 順治九年長至前五日、 曹勳撰。 順治十年春王日、 通容撰。」この中、 順治八年孟秋、 徐昌治撰。 以下の李士材の 順治八 作成 必

止?嗟夫、 未免有潦鶴之誤、 一昔我薄伽梵之道統相承也、 統系溷濫、 確然足徴於後世。是以獅吼滿天下、 濫觴宗譜甚。 慧命等於懸絲。 西天四七、 且機緣無據、 凡有血氣者、 東土二三、支為兩派、 姓氏強摭、 而假竊者無聞焉。慨自大法垂秋、 咸懷亂雅之傷、 亂千秋之統、 分為五宗。 矧百癡禪師以道統為己任、 開萬歳之訛。 宗派彰明、 人心不古。 若決江河、 師承的 如續略梓行 據 能無蒿目 安所 曉然起

淨盡。 を開 だ潦鶴 刪 み 正さざれ は を以って獅吼は天下に満つ、 御 Ŧ 懼 關 爾 記 S 深憂乎?倘不力起而正之、 治庚寅仲冬朔旦雲間李中梓士材父識。」 鋤 時檀那、 に付さず靡 4 筆 咸 而 奏績于祖庭者、 分れて五宗を為す。 削 の誤有りを免れず、 な乱雅の傷を懐く、 人非 嗣今而往、 庀材鳩工、 無容嘿嘿耳。 百禪師之初心、 江河を決すの若し、 は ば 方始登之楮墨;承虚接響者、 ただ厳かならんのみ。 莫不聞 ;人等加 将に後学を陰霾の域に胥らんとすや。 |風興起。 **温護之功**。 これを譬えて、 在在染旃檀之香、 良非易事。 匪淺鮮也。 蓋軒轅之鏡懸、 不已慰耶?計修討是編 L١ 宗譜を濫觴すること、 宗派彰明し、 わんや百痴禅師 安んぞ底止する所有らん?嗟夫、 而して假窃者は聞無し。 將胥後學於陰霾之域矣。 固知是刻告成 且合簪連茹、 會覲周徐公、 親しく記sを受く者、 或者以多事相規、 九天の上に、 處處開塗毒之鼓。 而蚩尤失其威; 師承的拠す、 靡不付之刪鋤。 (昔我が薄伽梵の道統相承や、 已俾多子塔前六十八傳之統、 道統を以って己任と為り、 香象神駒、 幽明並寶、 甚だしい。 日星は皎如なり; 炎霜十更、 已を獲ず、 慨す、 曉然として当時に起信し、 則亦未知繼往開來、 方に始めて之を楮墨に登ぼせしむ; 白澤之圖著、 不獲已、 法林隆棟、 譬諸九天之上、 未幾將歸之娑竭龍藏、 誠別傳一宗、 且つ機縁無拠、 大法垂秋に自り、 統系は溷濫し、 而して茲の刻の挙有り。 而定本始竣。 而 萬鏡の中に、 有茲刻之舉。 展閲 而妖狐 能く蒿目深憂無しや?倘し力起して之を 西天の四七、 希有盛事也。 姓氏強摭、 而日星 乃慧脈是系 奕葉昭明。 慧命は懸絲に等す。 人心古さずを。 過 上自七佛、 滅其影。 確然として後世に徴すに足る。 灯珠は燦爾なり。 一鼓如: 徴考惟 擊節稱善、 不其與浩劫偕永久哉。 千秋の統を乱 東土の二三、 徴考はただ確かならんの 嘗聞神呵 行使掠虚者慚 而假符竊命之侶、 下迨今茲、 閑邪顯正, 萬鏡之中、 確 承虚接響の者は、 続略梓行の如 遂蠲金前導。 祖庭に奏績する 凡そ血気有り者 萷 康樂、 ij 支れて両 惟嚴 實道 凡二十 而 萬歳 僧糾 識法 燈 旹 浣滌 親 統 珠 の訛 派 有 未 而 攸 燦

古 誠に別傳の一宗、 昭明ならんとす。 て前導す。 材鳩工、 是の編を修討するに、 狐其の影を滅す。 実に道統関する攸、 より知る、 良く易事に非ず。 而して一時に檀那は、 是の刻告成し、 ゆくゆく掠虚者をして慚じらしむ、識法者をして懼らしむ。 希有の盛事なるや。 而して假符窃命の侶、 自ら嘿嘿を容すこと無かれを。蓋し軒轅の鏡懸けて、 炎霜十更を計えて、定本始めて竣す。上に七佛自り、下に今茲迨ぶ、凡そ二十五卷なり。 たまたま覲周徐公は、 幽明並びに宝とす、 聞風興起せず莫かれ。且つ合簪連茹し、已に多子塔前六十八傳の統をして、 嘗て聞く、 浣滌して淨き尽す。嗣今而往、在在旃檀の香を染め、 神康樂を呵め、 未幾当に之を娑竭龍藏に帰すべし、 香象神駒、 法林隆棟、 僧奉御を糾すこと、 一過に展閲し、撃節稱善し、 蚩尤其の威を失ふ;白沢の図著して、 而して百禅師の初心、 其と浩劫偕に永久ならざるや。 みな人非人ら加護の功なるを、 處處塗毒の鼓を開く。 已に慰まずや? 遂に金を蠲っ 庀 妖

禅門千載に鑑と為し亀と為す(シュン) と書き、師匠の『嚴統』 先頭に立て巻き込まれるつもりであったが、費隠はなるべく争議を避けようと考えただろう。 とには触れなった。 李序は厳しく『續略』を批判していた。その一方、この序は百癡行元の編修の功を強調したが、費隠のこ 百癡は『祭福嚴費和尚文』の中、「斥狂謬而著嚴統兮、 恐らく、順治七年(一六五〇)十一月の時点では、李士材らは予想される争議に百癡 編修の労を改めて讃えた。 禪門千載為鑒為龜」(狂謬を斥いて厳統を著す) 後年費隠が寂

旹

順治庚寅仲冬の朔旦、

雲間李中梓士材父識す(20)。)

と思われる。 李序の「或者以多事相規」 しかし、 『嚴統』 の句によれば、 が官府に告訴され、 当時費隱、 毀板にまで追い詰められたのは、 李士材らは既に争議が爆発する匂いを嗅い 彼らの予想外のことで でいた

者は、

淺鮮に匪ずや。

或者は多事を以って相い規す、

則ち亦未だ知らず、

継往開來、

乃ち慧脈是に系ぐ; 閑邪顕正

と書いた。

あっただろう。

### 三 『五燈嚴統』印行

が未だ済んでいない、 『嚴統』 は順治八年 また印刷の用紙が足りなかったと考えられる。 (一六五一) 春に板刻が完成された後、 少数が印行された。 この時、 『嚴統』 は手入れ

銀買紙、 ಠ್ಠ 重さを怕り、 案と為す。朝夕心に在り、苦しんで言うべからず。本より一部を寄せて汝に送らんと欲す、 刷を知らせ、 肯帶歸、 順治八年(一六五一)八月、 此書、 並聞。 不能遂吾初志、 普天の衲子悉く請閲せんと欲す、いかんぞ銀無く紙を買わず、 帯びて帰るを肯ぜず。並びに聞す。 また費用不足のことを憂い、「五燈嚴統板已刻完、 八月廿八日、 甚為不了公案。 徑山費隠容老僧字、與亙信徒知之。」(五灯厳統の板、 法嗣亙信行彌(一六〇三-一六五九)への書信において、 朝夕在心、 八月廿八日、 苦不可言。 径山費隠容老僧字す、 本欲寄一部送汝、 費至千金。 吾の初志を遂ることはあたわず、甚だ不了の公 此書普天衲子悉欲請閱 亘信徒に与えて之を知らす(22)。) 未有鴻便、 未だ鴻便有らず、 已に刻して完り、 費隠 は 而知志怕重、 嚴 費千金に至 而して知志 統 其奈無 の 不 印

師重溟深阻を念じ、 師念重溟深阻 統 順治九年 の 印刷用紙の準備を促した。 (一六五二) 十二月、 作書止之」(師末法の混濫を慨し、 書を作って之を止む(23)) 費隠は福清黄檗山の隠元に書信を送り、 費隠伝記には と記した。 『禪宗漁樵集』を著す。 「師慨末法混濫、 費隠の書信に次の一節が見える。 著 『禪宗漁樵集』。 黄檗の隠元琦、 隠元の日本東渡を阻 扶桑の請に赴かんと欲す 黄檗隠元琦欲赴扶桑請 み また 嚴

汪洋、 遊を可とせんや?故に曰く:『父母在せば、遠く遊ばず、遊ぶに必ず方有り』、此れ之を謂ふや。 国王厚礼を以って首座を請い、 紙事何如?亦當與南山商之為望。 域異陬之遊乎?故曰:『父母在、不遠遊、遊必有方』、此之謂也。 聞日本國王以厚禮請首座、 数年来江外に名聞甚だ佳なり、 風迅測らず、 決不可往、 厳統の大部の書将に完らんとす、 当に也懶を以って戒と為すべし、決して往くべからず、応に書を修して以って謝すべし。 應修書以謝。況首座數年來江外名聞甚佳、 彼国に到って祖道を弘揚することを。此、 到彼國弘揚祖道。 隠元首座公知之。 当に名聞を守り、以って後人を蔭ふ。且つ老僧尚世に在る、 知らず、 此誠美事、 紙事の何如なるを?亦当に南山と之を商せんとす、為に望む。 十一月廿一日徑山費隠容老人合十書。」(聞す、 多動時聽。 當守名聞以蔭後人。且老僧尚在世、 幸以吾言神照。 誠に美事、多く時聴を動かす。但し広漠 但廣漠汪洋、 嚴統大部書將完、 風迅莫測、 幸って吾が言を以っ あに遠域異陬の 當以也懶 豈可遠 不知 況や 日本

比較的、 ここに書かれている 刷紙の準備を福建に居る隠元と亙信に託したのである。 経済面で恵まれた道場であった。 「南山」 は亙信行彌を指す。 隠元と亙信は師匠の要求に応じて、費用を出し、『嚴統』 当時亙信は福建漳州南山寺に住していた。 その時隠元の黄檗山萬福禪寺と亙信の南 費隠 の公開 山寺は ば 嚴

隠元首座公、

之を知す。十一月廿一日、

径山費隠容老人合十して書く(2)。)

印行を促成したと推測できる。

### 四 『五燈嚴統』毀板

大法を衛る(ミワ゚) と僅かに記されている。 わる記 点とその時の有様は、 『嚴統』 毀板の処分について、 事がない(26)。 復還天界修傳燈正宗、 は 印 行後、 費隠の 曹洞宗三宜明盂、 曹洞宗のもう一人の重要人物覺浪道盛 訴訟の双方の誰も明確に語っていなかった。 「五燈嚴統解惑篇」などに詳細に記された(5)。 以衛大法」 遠門淨柱らの激しい反発を買い、 (因って費隠容公の厳統を睹、 (一五九二-一六五九) また天界に還って傳灯正宗を修む、 原告三宜の語録には、 訴訟に引き込まれた。 しかし、 の語録には、 浙江省府が命じた 「因睹: 『嚴統』 争 議 i費隠: の 以って に関 問 嚴

信姜公、 れば、 天王天皇両派載る所の書二十餘種を将って、 而存與廢、 以有司勢力相傾奪耶?』 師惟將天王天皇兩派所載書二十餘種、 存與廢、 費隠側に目をむければ、 書損益に從ふ、 仲嘉張公之を斡旋す。 師不復加意」と言う表現は婉曲であるが、『嚴統』 師不復加意矣。」(十月、 何んぞ必ず有司の勢力を以って相い傾奪するや。 眾默然。 費隠伝記には 遂に厳統の板を霊岩に送る、 獨方伯梓木趙公讚歎之、 師武林に過ぐ、 隨出以示、 随出して示す、 「(順治十一年甲午) 杭紹の紳衿、 且云:『立義不當、 且つ云く:『立義当たらざれば、 而して存と廃を、 道信姜公、 十月、 毀板の処分は読み取ることができる。 厳統に因って紛紛として各袒する所有り。 衆默然。 師 過武林、 仲嘉張公斡旋之。 板從公劈;考核無憑、 師また意を加えず(28)。) と記されてい 独りに方伯の梓木趙公之を賛嘆す、 杭紹紳衿因嚴 板公劈に従ふ; 考核憑無け 遂送嚴統板於靈岩 書從損益、 統 紛紛各有所袒 何必 ただ

毀板という厳

費隠が無稽に出したものではなかった。

俗政権に損害を与えない。

また、

嚴

られるいくつの観点は歴史上にも提起されたもので、

嚴統』

を巡る争議はあくまでも仏教徒内部の事件であり、

これは には、 当時浙江省府の官員が曹洞宗僧侶と親交を持ち、曹洞宗僧侶に偏る実情があった。費隠が言うように、 「以有司勢力相傾奪」のことであった。そのような実情は後の潘耒(一六四六-1七〇八)の文にも窺 費隠らにとって、案外のことだろう。彼らは一瞬戸惑ったに違いない。実に、この偶然的結果

しい処分は、

に対する誹謗も排斥した(②)。「與長壽石濂書」に、 を刊行した。 潘耒は江蘇省呉江縣の出身で、康熙三十八年(一六九九) 彼は当時廣州長壽院の僧石濂の種々の誤謬を針砭した後に、費隠 潘耒は次の一節を書いた 九月に『救狂砭語』を、その後また 『嚴統』に触れ、 『救狂後 石濂の費隠

得何罪乎?座下非毀嚴統 果有明旨、 追緝?此亦應酬情面 嚴行禁飭。 板 録東苑、 潭德山下之子孫竟收在南嶽下、稍失闕疑慎重之意。 其義豈不甚正?唯據會元小注及人天眼目、 「福嚴費和尚慨法嗣混濫、 洞宗人曾叩閽乎?此案曾具題乎?撫軍、 然據當日蕭撫軍、 鼓山、 費隠逃遁、 何不亦刻出、 則大傷洞宗之心、有不能默之勢、於是訟之當事。其時浙中當事主先入之言、 呂臬司詳文之語、 聊以結案而已。 候獲日重究』而已。 而但空言乎?無旨而言有旨、 有遙嗣者、 猶曰不得已也。 有冒認者、 而座下矜張其詞、 臬司之批判、 不過云:『費隠師心自用、 請問大清律上、 佛祖通載、 並將費和尚之道法毀之謗之、 有代付者、 而削去大覺以上無徵之機語, 其即可以為旨乎?座下將當日公書訟牒一一刻出 院司所禁而言章皇帝所禁、 稽古略、林間録、 不日奉旨嚴禁、 何曾有師心自用之罪名?費隠現坐道場、 故作嚴統一 法律難寬;嚴統追板火滅 雪竇塔銘諸書證有天王悟、 書 則曰世祖章皇帝所禁之書。 曰性不見道不明。 唯取當機契悟面稟親 揆諸詐稱制旨之律、 列壽昌於未詳法嗣、 竟將嚴統毀 費和尚乃天 並追 承之人 何須 試 原書

? (30)

有り、 果位中の人。 の な 院司所禁にして章皇帝所禁と言ふ、 牒を将って一一に刻出す、 而 い 臬司詳文の語に拠れば、 に於いて之を当事に訟ふ。 す、 だ正さんや?ただ会元の小注及び人天眼目 童得 心自用の罪名有ることを?費隠現に道場を坐す、 下何處檢點 得骨得髓の子、 お已むを得ずと曰く。 て叩閽するや?此案曽て具題するや?撫軍、 して座下、 厳 寿昌を未詳法嗣に列し、 龍潭德山下の子孫を将って竟に南岳下に收め、 骨得髓之子、 冒認者有り、 行禁飾す。 座下、 其の詞を矜張す、 謂其不明道不見性。 機用迅捷し、 費隠逃遁すれば、 何処に検点し、 代付者有り、 機 阴迅捷、 過ぎずに、 並びに費和尚の道法を将って之を毀り之を謗る、 果して明旨有れば、 其の時浙中当事、 東苑、 門風孤峻す、 奉旨厳禁と日ざれば、 門 故に厳統一書を作る、 『費隠、 これを詐稱制旨の律に揆れば、 ...( 其の不明道不見性を謂ふ。 獲日を候って重究す』と云くのみ。 鼓山を録さず、 請問與座下所明 孤 峻、 師心自用す、法律寬くし難し;厳統板を追って火滅し、 先入の言を主とし、 佛祖通載、 八たび道場を坐し、 八 何んぞ亦刻出せず、 臬司の批判、 、坐道場、 何んぞ追緝を須つ?此亦情面を応酬し、 則ち大に洞宗の心を傷つく、 やや闕疑慎重の意を失ふ。 則ち世祖章皇帝禁ずる所の書と曰く。 所見相隔幾塵?」 稽古略 ただ当機契悟面稟親承の人を取る、 攝化 其れ即ち以って旨と為すべくや?座下、 請うって問う、 無 竟に厳統を将って毀板す。 無数を摂化す、 林間録、 數 当に何の罪を得んとすや?座下、 而してただ空言するや?旨無くて旨有りと言い 請うって問う、 刻期遷化、 性不見道不明と曰く。 雪竇塔銘の諸書に拠って天王悟有りを証 (福厳費和尚、 座下の所明所見と相い幾塵を隔つを 而して大覚以上の 黙ることはあたわずの勢有り、 期を刻して遷化し、 舍利成堆、 大清律の上、 聊かに以って結案するのみ。 法嗣混濫を慨す、 試して問う、 然るに当日蕭撫軍 其の義あにしからず甚 費和 無徴の機語を削 果位 並びに原書を追 舍利 何んぞ曽て師 尚 厳統を非毀す 当日の公書訟 中人也。 .堆を成す. 洞宗の人 乃ち天童 座 呂 是 去

浙江省府の裁判が 潘 「耒は浙江省府の公文を読み、『嚴統』 「應酬情面」のため、 即ち曹洞宗僧侶の感情を配慮し、彼らの不平を静めるためだけに下 毀板の結果に遭っても費隠本人が拘禁されなかった事実を考えて、

されたと推断した。

厳統の一案、ただこれ緇流、 ま当事と素より厚し、 内無科道之劾 當事主先入之言、遂將嚴統毀板。 おのおの書を出して争論す、 「再與石濂書」に、 洞宗三宜、 外無督撫之參。 当事先入の言を主とし、遂に厳統を将って毀板す。 遠門輩各出書爭論、 案に渉る、政体に関り無し、内に科道の劾無し、 潘耒は更に浙江省府と曹洞宗僧侶の間に元より親交があったことを指摘 費和尚亦解惑篇を出して是を辨ず、 洞宗人又未叩閣、 只在撫院結案、 費和尚亦出解惑篇辨之、 未嘗上聞也。 **臬詳撫批** 便爾結案。」(厳統一たび出づ、 . 彼此おのおの拠る所有り。 彼此各有所據。 ただ撫院に結案し、 嚴統一案、 外に督撫の参無し。 止是緇流涉案、 其時洞宗人適與當事素厚、 未だ嘗て上聞せずや。 洞宗の人又未だ叩閣 其の時洞宗の人たまた 洞宗の三宜、 無關政體 し、「嚴 遠門

潘耒が指摘したように、『嚴統』 毀板の処分により、 費隠は重い打撃を受けたに違いない。 の訴訟は仏教徒内部のことで、 現に『嚴統』 当時の政体に関わりがない。 の初刻版本は見つからないよう しかし、

当時『嚴統』印本の流通も禁止されたようである。

である。『嚴統』板木の破棄と共に、

ず、

詳をして、

撫、

批をし、便ち結案す(31)。)と言った。

免れなかった。 らは法門内部の争議を官府に訴え、 『嚴統』 は遂に毀板に追い詰められ、 官府の力を借りて相手を敲く作法を取った故、 被告の費隠も徑山から退出せざるを得なかった。 世間の批評を被ることも 但し、 原告の三宜

『嚴統』 訴訟に関して、 康熙年間の紀蔭は 『宗統編年』 に 「徑山容和尚輯祖燈嚴統成、 愚庵盂 一和尚聞之官。

流

布

ず

此

実に下策

洞上諸公の為に扼腕せずことを得ず。

棲霞顕聖、

久しく相知に系ぐ、

径山また同法の嫡血

南澗 (32)。) と記した。 山容和尚 問 和尚 自ら応に公論すべ 祖灯の厳統を輯して成る、 靈岩儲和尚解之。 紀蔭はまた پا 之を官に聞くことに至れば、 「磬山和尚與靈岩和尚書」 (發明 愚庵盂和尚、 法門大段 之を官に聞く。 自應公論。 則ち過るや。 を載せた。 至聞之官 南澗問和尚、 故に直に之を書く、 書に次の一節が見られる。 則 沿過矣。 霊岩儲和尚、 故直書之、 而して是非曲 而是非 之を解く。 曲 直 [直自見也。 発明 法門

應如是。 寿昌、 眼自ら応に洞照すべしや。 ず?東苑、 に大鑑の第一 天王其の説已に久し、 侄 至藉力有司 大闡 無坐視之理。 壽昌雲門、 「徑山嚴 |禪師者乎?敬為前佛後佛、 雲門、 車溪一 統 隠德深潜 真不忝為曹洞中興之祖。 元以南嶽青原、 世と称す、 真に曹洞中興の祖と為るに忝しまず。 有當嚴不嚴之弊、 段公案、 昨至口門、 世諦流布、 棲霞を得て大いに闡く、 闕疑成信、 古人の公を見るに足る。 去世不遠、 是是非非、 審知專遣座元往還兩間、 此實下策、 倶稱大鑒第 額手稱慶。」 著書立言の慎、 遂開不當嚴而嚴之釁。 見聞當有公評、 法門関係 有統系、 不得不為洞上諸公扼腕。 世 (径山の厳統、 車溪の一段公案、 而して南岳、 固より応にかくのごとくなるべし。 なんぞ紛争を免れんや?独りに有司に力を藉ることに至り、 足見古人之公。 無統系、 統系有れば、 法眼自應洞照也。 周旋微密。 天皇天王其説已久、 而洞宗的旨、 当厳不厳の弊有り、 青原の首に居れば、 世を去って遠からず、 統系無ければ、 在今之世、 棲霞顯聖、 而南嶽居青原之首、 是是非非、 敢不尊崇?東苑隱德深潛、 寧復有秉為法無 久系相知、 遂に不当厳而厳の釁を開く。 而して洞宗の的 闕疑成信、 亦あに人我生滅の心有らんや? 会元、 法門關 見聞当に 亦豈有人我生滅 南 徑山復同法嫡 岳青原を以って、 著書立言之慎、 係 公評有るべ 旨 私之公、 寧免紛爭? 敢えて尊崇 得棲霞 如吾老 ‴心乎 血 ? 固 法 自 而

の世に在りて、 自ら坐視の理無し。 なんぞまた為法無私の公を秉ること有らんや、吾が老侄禅師の如し?敬んで前佛後佛の為に、 昨に呉門に至り、 審知す、 専らに座元を遣わして両間に往還せしむ、 周旋微密なることを。

称慶す(33)。)

た 35 。 らかいと思えるが、後の紀蔭は「之を官に聞けば、則ち過るや」と直言した。 嗣 を欠くと批評した一方、曹洞宗の僧に官府勢力を借りる作法が下策であると惜しんだ。箬庵の言い方はやわ であった(34)。 磬山和尚は箬庵通問 『嚴統』の訴訟が起きた後、二人は仲介の労を取り、 靈岩和尚は繼起弘儲(一六〇五-一六七二)で、漢月法藏(一五七三-一六三五) (一六〇四-一六五五)で、 南澗通問とも称され、 争議解決に努めた。 天隠圓修 (一五七五-一六三五) 箬庵は費隠に著書の慎重さ の法嗣であっ の法

う執着していないと思われる。 記事を残さなかったのだろう。 明末清初の禪林において、三宜明庵も傑僧の一人で、戒律を守り、 の訴訟が終わった後、三宜も反省をしたようであった。それ故、 なお、後に三宜は気前よく費隠と和解をした。 徳行に優れ、人望を集めていた。 彼は自身の語録に、 彼は 『嚴統』 『嚴統』に関 訴訟の勝負にも \_ 嚴

## 五 『五燈嚴統』処分の翻案

ならなかった。 順治十一 年 (一六五四) この後費隠は順治十二年(一六五五)二月に江蘇省虞山維摩院に、 年末、 『嚴: 統 の件で敗訴した費隠は、 浙江省から退き、 同十三年 (一六五六) 九月 江蘇省に避難しなければ 、拂西堂と為す、

宗風大いに振ふ(36)。)

この三年の間に、 に呉江縣堯峰院に住した。 『嚴統』 敗訴に挫けた費隠は幾つかの転機を迎えた。 至る所で、 費隠は信者から熱い歓迎を受け、 彼の法席がまた賑わっていた。

初めに、 順治十三年(一六五六) になって、 『嚴統』 訴訟の原告三宜明盂は費隠と和解をした。 費隠 低伝記に

は、

次のように記した。

に存す。 と張 昔 宜 符及び琴 ぶ .. 資福 供掃萬峰 張司農有譽到 文孫符及琴川檀信、 師 に冠たり、 和 六十四歳。 !尚曁び剖石禅師を答候す。 (司農有譽、 医水廣 『三宜和尚、 存別録。 川の檀信、 (為秉拂首座) 寶藏二祖塔。 五堂を分けて禅衆を安ず。 (寺躬賀。 寺に到って躬賀す。 九月朔 正月、 厳統の事の為に某に托して備に其の意を申す、 帆檣交映し、 帆檣交映、 淨慈寺無生公來述: 師尭峰院に進む、 次日入城中、 九月朔、 十月起期、 東蓮古峰然為秉拂西堂、 供を設けて萬峰、 緇素駢闐す。 緇素駢闐。 師進堯峰院、 次日城中に入る、 龍象雲臻、 輿公請瑞光上堂、 衆 萬指座を繞ぐる。 龍華の韜明宗、 『三宜和尚為嚴統事托某備申其意、 初八日、 初八日、 宝藏二祖の塔を掃す。 萬指繞座。 檀度響從、 輿公、 三宜和尚造詣盤桓し、 宗風大振。」(師六十四歳。 三宜和尚造詣盤桓、 聽法者凡數千指、 請うって瑞光に上堂す、 資福の天水廣を挙げて秉拂首座と為し、 薦紳顧松文、 薦紳顧松文、 願って和尚に懺悔を陳ぶ。』 冠於今昔、 十月起期す、 姚文初 姚文初、 分五堂安禪眾。 自ら懺悔の意を陳ぶ。 並答候三宜和尚暨剖石禪 自陳懺悔之意。 趙明遠 正月、 龍象雲臻し、 聴法者凡そ数千 願與和尚而 趙明遠、 沈匡 浄慈寺の無生公来て述 師 眾舉龍 來 答語を示し、 沈匡 靈岩繼起禪. ||陳懺 檀 指 周子佩、 東蓮の古峰然 |度響從す、 霊岩継起禅師 輩韜明· 悔。 來 並びに三 師 周 文孫 師 子 師 別 設 佩 録 示

の乗筆過刻に因って、 費隠と三宜との和解は、 「嚴統」 至於涉訟。 の訴訟以後臨済と曹洞の両宗の和解を強調し、 雖傷法門大體、 覚浪、三宜諸師已むを得ずにして言有り、 臨済と曹洞の両宗が徐々に和気に向き合う有様を反映していた。 然事過即休、 其後並化一方、 渉訟に至る。 「初因費隠禪師秉筆過刻、 不相妨礙 法門大体を傷つくと雖も、 亦已消融久矣。」(初めに費隠禅師 覺浪三宜諸師不得已 康熙年間 然かるに事過ぎ <sub>.</sub> 潘

した。これは以前の 順治十四年(一六五七) 『嚴統』処分に翻案を加えたことを意味する。 五月、 新任の浙江省府官員は公文を発し、 費隠の徑山住持に戻ることを許

て即ち休む、

其の後一方を並化し、

相い妨碍せず、亦已に消融して久し(37)。)と言った。

心の慰めは、 崇徳縣福嚴禪寺に住している費隠は、 次の上堂語録にも窺われる。 この翻案のに喜び、 上堂説法を行い、 齋を設けて祝った。

当時費隠

有靈、 更無他志。 眾 耆 舊 掌 管 眾僧及各護法郷紳、 曾修五燈嚴統 物多賴光新 治丁酉仲夏、 「有往必有復、 必不虚 況此福嚴寺基業亦大、 照。 山僧雖然允其再請歸山、 撫臺功德高大如天、 一書、 師 但山僧望七之年、 重復修其書啓、 有去必有來。 因諸方有異同之見、 在福嚴寺、 徑山僧同眾護法請師再住徑山興聖萬壽禪寺。 不能釋手。 博厚似地, 此是世間尋常之理。 精神不逮、 敦請山僧依舊到彼弘揚法化。 唯一心一意與十方衲子主盟斯道、 乃風吹出山、 諺云: 朝持暮誦、 常住事業、 『有頭必定有尾、 迄今又覺三載矣。 山僧昔年於徑山開法四載、 無能報其萬一。 不敢承領。 此雖轉折之事、 有始豈復無終。』 唯祝官星長耀、 茲蒙撫臺陳大檀越批文、 以圓昔日舊時 切契劵、 即 日設齋請升座。 其實亦為美舉、 山場庶務、 山門庶務、 四公案。 在寺衲僧、 祿位彌堅、 悉有 除此之外 仍憑監院及 合山境 准合寺 凡發心 頭 佛光 乃 て下座す(38)。)

有り。 衆護法、 を説いて以って之を表明す: 力相 福 位 功 に彼に到って法化を弘揚す。 撫臺陳大檀越の批文を蒙る、 必ず復有り、 昔年秦撫臺公斷、 出 德 厳寺の基業亦大なり、 心一意に十方の衲子と斯道を主盟す、 切 弥堅を祝る、 薡 [力相助者] !助を発心する者、 の契券、 高大は天の如し、 山川草木尽く敷栄す。 曽て五灯厳統一 衲僧 師を請うって徑山興聖萬寿禅寺に再住す。 山場の庶務、 去有れば必ず来有り。 任傳消息、 切勿懈怠、 佛光、 而今陳中丞批文、 書を修す、 霊有れば、 切に懈怠する勿れ、 釈手することはあたわず。 博厚は地の似し、 仍ち監院及び衆耆旧に憑って掌管す。 鳳舞鵬騰兩徑遊。」」 只如有感必應 ... 此れ転折の事と雖も、 合寺衆僧及び各護法郷紳を准し、 『一手抬兮一手搦 必ず虚照せず。 諸方異同の見有るに因って、 此れ世間尋常の理なり。 且つ昔年秦撫臺の公断 不妨兩彩一賽。 以って昔日旧時の公案を圓す。 ただ有感必応の 朝持暮誦すれば、 句 十分佳話播皇州、 但し山僧、 卓拄杖下座。 又作麼生道?幸得天臺垂雨露 即日に斎を設けて請うって升座す。 諺云く: 其の実に亦美挙と為す、 更説小偈以表明之:『一手抬兮一手搦、 句の如し、 『有頭必定有尾、 望七の年、 其の萬一を報いることはあたわず。 山僧昔年径山に開法して四載、 而して今陳中丞の批文、 重復して其の書啓を修す、 乃ち風吹して山を出づ、今まで又三載を覚ゆ。 (順治丁酉の仲夏、 山僧其の再請を允して山に帰る然りと雖も、 衲僧一任傳消息、 此れを除く外に、 又作麼生道ふ?幸いに天臺雨露を垂ること 精神逮ばず、 合山の境物多く頼って光新す。 有始豈復無終。』 師 鳳舞鵬騰両径遊。 山川草木盡敷榮。 両彩ー 常住の事業、 ... 福厳寺に在る、 更に他志無し。 敦く山僧を請うって依旧 賽を妨げず。 山門の庶務、 乃ち云く: 在寺の納僧、 ただ官星長耀 敢えて承領せず。 十分佳話 拄杖を卓し 径山の僧と 「往有れば 悉く頭 更に小偈 況や此れ 凡そ出 茲に

且

られたことを説明できるだろう。推測すれば、 い、またこの間徑山に新住持も入らなかったとわかる。このような有様は正に『嚴統』 この節の語録によれば、 費隠は 『嚴統』 敗訴のために三年間徑山を離れても、 費隠を擁護する縉紳たちは浙江省府の新任官員に費隠の徑山 徑山住持の職を未だ辞しな の訴訟が早々に終え

再住を斡旋して、『嚴統』処分の翻案を実現したのである。

さらに、費隠が最も喜ばせるのは、『嚴統』の日本再刊である。

# 六 隠元隆琦と『五燈嚴統』重刻

となった。 山萬福禪寺において出家し、崇禎七年(一六三四)一月黄檗山で費隠通容の付法を受け、 隠 元隆琦は費隠と福清縣の同郷で、 俗名が林曾昺であった。 明の萬暦四十八年(一六二〇)二月福清黄檗 費隠の最初の法嗣

そして生前に「大光普照国師」の号を皇室より賜った。 年にも及んで黄檗山を経営し、黄檗山を東南の一大叢林に築き上げた。 元は黄檗山住持の身分で、長崎に渡った。後に、隠元は京都黄檗山萬福禪寺を創建し、 彼の語録は豊富で、広く流伝される(3))。 南明永暦八年 黄檗宗を開立した。 (一六五四) 七月、隠

隠元は崇禎十年(一六三七)十月黄檗山に初住、

また南明隆武二年(一六四六)一月に再住を果たし、十七

月 部十七冊を届け、 隠元は終始、 隠元の専使古石は虞山維摩院に至り、 師匠費隠の事業を支持し、 日本で流通するのを期待した。 費隠通容に覲えた。この時費隠は古石に託して、 嘗て『嚴統』 隠元への書信に、費隠は次のように書いた: の刷紙を調達していた。順治十二年(一六五五)五 隠元に『嚴統』

之を照らす。 心安を致す。 用すべし。二專使盡心誠意す、 応じる。 安也。 老僧全録 舊歳孟夏、 ただ五灯ー (旧歳孟夏、 法門事大、 衆郷紳虞山維摩古刹を将って相い延きて棲錫せしむ。 部、 厳統十七冊を計ふ(4)。 法門の事大なり、 為法門擔憂、 略伴片箋之寄、 部 老僧倉卒、 法門の為に担憂し、不安して一年、季冬に及んで葛藤悉く断つ、 筆不盡意、 四家字帖一 不安一年、 無所置辦、 筆意を尽さず、 亦一にも贈るべくこと無し、 更祈諒焉。 套、 當以收用。 銀如意 及季冬葛藤悉斷、 以復吾徒。 六月初一日、 握、 更に諒を祈る。 二專使盡心誠意、 名畫一幅、 唯五燈 費隠容老僧書、 吾徒当に以って之を厚遇すべし、こい 遂出徑山、 老僧全録一部、 :.. 二部 六月初一日、 亦無一可贈、 老僧倉卒す、 四家字帖 以應琴川。 費隠容老僧書して首座隠元琦公に復す 復首座隠元琦公照之。 略ぼ片箋の寄を伴ふ、 吾徒當以厚遇之、 套 置辦する所無し、 遂に径山を出づ、 眾郷 銀如 純將虞山 意 握 ねがわくは老僧 当に以って收 以って琴川に 以って吾徒に 名畫 維摩古刹 嚴統計十七 庶致老僧心 相

六五九) この中 元 一嚴 への書信に、 「舊歳孟夏」 統 毀板処分にも不平を抱いた。 は一六五四年四月を指し、「季冬葛藤悉斷」 隠元は師匠費隠の境遇を心配しながら、 日本明暦二年 次のように書いた (一六五六) は同年十一 七月、 月 『嚴統』 法嗣 無得海寧 (一六〇六-訴訟 の終わりを指す。

節之。 「中華 法道、 濫囂之徒、 此時 極盛、 不悔其非、 此時 極濫。 反誑當道、 吾知其沙汰必矣。 截斷正路、 毀其正言。 是故徑山老漢力救 當道不能激濁揚清、 斯弊、 著 嚴 反扶邪摧正, 統以正之、 述 則中 渔

以

山老漢、 ち中華文物 反って当道を誑き、正路を截断し、 眼目何在?而當事識見可知。 斯弊を力救す、厳統を著して以って之を正し、 眼目いかんに在らんや?而して当事の識見知られるべし。 節操其外。」(中華の法道、 其の正言を毀る。 血 氣衲僧、 此時極め盛り、 主盟斯道、 当道、 漁樵を述して以って之を節す。 此時極め濫る。 激濁揚清することはあたわず、反って扶邪摧正す、 寧無慨焉?嗟嗟、 血気の衲僧、 吾 其の沙汰必すことを知る。 吾老矣、 斯道を主盟すれば、 濫囂の徒、 遠水不濟 其の非を悔やまず 是故に径 あに慨無 惟願汝 則

くんや?ああ、吾老いなる、

遠水済まず、

ただ願わくは汝ら中に弘深し、

其の外に節操せん(4)。)

る *t*= 日本明暦三年(一六五七)三月から七月までの間、 その跋に隠元は重刻の経緯を述べた。 彼は逸然性融らの支持を得て、『嚴統』 を重刻した。 隠元は攝州普門福元禪寺 今日存する『嚴統』 (今大阪府高槻市普門寺) に住し の版本はこの日本覆刻本であ

相承。 歡然承領 通法脈騰今古、 歟?余小子遨遊海外、 工已竣、 談吐頃: 歴歴可據、 大哉師範、 真猛於三軍、 即成莫大之功勳、 可謂見義而為、 無限風光令遠思』之句、 無黨無 嚴若金湯、 迅如瀑流矣。 不知吾師擔荷法門之憂、 偏 知恩有地。 明如杲日、 而啓天下萬世之正眼、 邪外魔侶、 大凡世出世間之事、 更有甚兵衛者、 徹見師心片片。 照耀天下、 莫可窺其毫芒。 其歉何如。 禪林一 豈小補也哉?是書老人懷之有年、 與數信士、共樂其事。 至公至正、 謂逸然曰: 轟轟烈烈、 時一刻不可無也。 一日過知浴寮、 至明至當者、 『子知之乎?』然少頃感悟密囑之意、 師道廓如。 偶閱老人示逸然偈、 啓板于季春、 自有默默呵護存焉。 中興臨濟、 **旹丁酉仲夏念有四** 稽古核今、 不滿百日、 非吾師者誰 有 的

感

(仍ち上旨を聞す、

初めに太和を建つ、

法道東興す、

其れ斯時に在り。

.

厳統並びに和尚の全録、

吾が 的 大の功勲を成す、 大よそ世出世間の事、 然 す、 日 毫芒窺うべく莫れ。 的として相い承け、 『流通法脈騰今古 共に其の事を楽しむ。 !師法門の憂を担荷することを知らず、 、頃に密嘱の意を感悟し、 攝州普門福 **旹丁酉仲夏念有四日、** 而して天下萬世の正眼を啓く、 元禪寺、 轟 歴歴として拠るべし、 至公至正、 轟烈烈、 無限風光令遠思』 季春に啓板す、 嗣法弟子隆琦謹跋。」(……。 歓然として承領す、 師道廓如 至明至当の者 摂州普門福元禅寺に寓す、 の句有り、 百日に満たさず、 其の歉何如なるや。 臨濟を中興すること、 無党無偏 豈に小補ならんや?是の書、 自ら默默の呵護存すること有り。 見義而為 師心片片を徹見す。 明は杲日の如し、 其のエ已に竣す、 大なるや師範、 嗣法弟子隆琦謹んで跋す(42)。) 知恩有地と謂ふべ 一日知浴寮に過ぎ、 吾が師に非らずんば誰か?余小子、 逸然に謂って曰く:『子、 天下を照耀す、 真に三軍より猛し、 厳として金湯の若し、 老人之を懐いて年有り、 ہا たまたま老人逸然に示す偈を閲 故に一たび談吐する頃 更に甚兵衛の者有り、 禅林一 時一 迅さは瀑流の如し。 之を知るか?』 邪外魔侶, 刻に無くべ 海外に遨遊 稽古核今す。 即ち莫 数信士 其 の

ഗ 恩に報 局費隠の意に背い 寄 )貿易船を通じて大陸に戻り、 隠 費隠派下の禅僧は 元は 贈 ίÌ を要望 『嚴統』 且つその毀板の無念を晴らすために、 て東渡したのである。 争議の中に巻き込まれた師匠費隠が最も困難であった時期にその傍に居なかった。 「仍聞上旨、 『嚴統』 の入手を望んでい 初 その影響が広がっていった。 建太和、 それ故に、 法道東興、 た。 隠元は日本で 彼は費隠に対して慙愧の念を抱いたようである。 隠元の弟子良冶性樂は嘗て隠元に書信を送り、 其在斯時。 費隠にとって、 『嚴統』 を重刊した。 嚴 統並 これ以上の慰め 和尚全録 覆刻の はない 『嚴統』 部 だろう。 至感 嚴 は長崎 彼は 師 斤 **ത** 

求めて二部

別ふ、至感至感(43)。)と書いた。

順治十七年(一六六〇)六月、隠元への書信に、 費隠は 『嚴統』 の多数送りを厚く期待し、次のように書

いた.

並に聞す(4)。) 外に補遺の数章を、 隠元公に復して之を知す。……。厳統、 いかんなることを知らず、ひとえに之を龍天に聽く。庚子六月初七日、径山費隠容老僧福厳に寓して合十す。首座 識を召す、 觴の極まりなり、又言うにたへべからず。幸いに今上の済宗を隆重することを得、自古以来比無し。 隠容老僧寓福嚴合十。 天童木公及法孫憨璞公、 「而此地主法者濫觴之極、 當依此刻入。 如え報恩の玉公、天童の木公及び法孫の憨璞公。相い聞き、亦た老僧を召せんと欲すことを。法契の縁 当に此に依って刻入すべし。切に嘱す。此土の皇上は亦已に御覧し、但し未だ批行せらざるなり、 切囑。此土皇上亦已御覽、但未見批行。 復首座隠元公知之。……。 相聞亦欲召老僧。不知法契之緣何似、 又不可勝言。 毎年数十部を此土に寄して流行することを得れば、 幸得今上隆重濟宗、 嚴統毎年得寄數十部此土流行、 自古以來無比。 一聽之龍天也。庚子六月初七日、 並聞。」 (而して此地の法をかざとる者は濫 屢召善知識、 吾徒德莫大焉。 吾が徒、 如報恩玉公 徳莫大なり しばしば善知 徑山費

(一六一〇-一六六六)が斡旋した結果である。憨璞は百癡行元の法嗣で、 「此土の皇上は亦已に御覧し」と言うように、『嚴統』 「外補遺數章、 當依此刻入」の句によれば、 費隠はなお『嚴統』の改め直しをしていた。また、 は宮廷にも伝わった。このことは入内する憨璞 費隠の法孫に当たった。 憨璞の語

「進五燈嚴統表」 の文はあり、 順治十六年 (一六五九) の作で、 次の一 節が見える:

する、 「臣師 慄待命の至りを無任す。 を敕諭することを。 道風世に秀づ、 上欽定部集、 辛卯年編輯五燈嚴統一書。 長八聞、 臨濟三十一代の正傳。 [祖現住浙江嘉興府石門縣福嚴禪寺臣僧通容者、 外に仍ち前集二十五卷並びに解惑篇一冊を将って御前に敬進す。伏して祈る、 為此具本、 受臘六十有七、 敕諭入藏頒行。 慮る所に法門凋敝し、 こいねがわくは正宗籍りて以って久傳し、 謹奏以聞。」 此の為に本を具す、 八閩に生長し、 歴居十刹、 庶正宗籍以久傳、 (臣の師祖、 原本已恭呈睿覽、 釈典混淆す、 闡法二十餘年、 臘を受けって六十七、十刹に歴居し、 謹んで奏して以って聞す(45)。) 現に浙江嘉興府石門県福厳禅寺に住す臣僧通容者、 辛卯年に五灯厳統一書編輯す。 道統因而廣播。 外仍將前集二十五卷並解惑篇一冊敬進御前。 德業過人、 達摩四十一世之嫡後、 道統因って広播す。 法門幸甚、 道風秀世、 法を闡いて二十餘年、 所慮法門凋敝、 . 世道幸甚。 法門幸甚、 臨濟三十一代之正傳 皇上部集を欽定し、 原本已に恭しく睿覧に呈 世道幸甚。 臣某無任戰慄待命 達摩四十一世の嫡 釋典混淆、 徳業人に過ぎ 臣某、 入藏頒行 伏祈皇 世。 于 生

に益すと謂ふ、 益於世、 憨璞はまた 敕御書房裝成四套、 御書房を敕して四套を裝成せしむ、 「復福嚴費老人書」を作って費隠に送り、「先密老人語録、 以俟入藏。」(先に密老人の語録、 以って入藏を俟つ(46)。)と書いた。 並びに五灯厳統を、 並五燈嚴統、 皇上に奏進す。 奏進皇上。 此の書盛んに世 謂此書

隠を慰めることばかりであった。 嚴統』 処分の翻案、 その日本重刻、 隠元への書信には、 自身の徑山再住、 順治十二年 それに法嗣隠元の日本での活躍など、 (一六五五) 六月の簡単な署名 これらは 「費隠容老

と違い、 順治十七年 (一六六〇) 六月に費隠は 「徑山費隠容老僧寓福嚴」と丁寧に記した。 彼は徑山と

福嚴の住持を同時に務めることを誇りに思っただろう。この際費隠には満々の自信が感じられる。

### おわりに

に異国で新生を得、 度焼棄に落ち込まれたが、 明末以来東アジア仏教交流の視野から見れば、『嚴統』は数奇な運命を持つ一書物と言えよう。 日中の禅林に流伝されつつあったのである。 臨済宗天童派の流れを汲む隠元黄檗禅の日本伝来の事情があって、『嚴統』 母国でー は遂

匠の 密かに相く、 『嚴統』を巡って表された費隠と隠元の師弟情誼は感動すべきことであろう。 八十近くの隠元は京都黄檗山で故国の福清黄檗山にある費隠の舍利塔を遥かに祭った。 『嚴統』 其名蕩蕩、 萬険と雖も而して平夷す。其の名蕩蕩、 編修の苦労を思い出し、「挺身衛法、 其德巍巍。」(挺身衛法し、傾危を顧みず、宗統を厳にする為に、 其の德巍巍(47)。)と呟いた。 不顧傾危、 為嚴宗統、 命若懸絲。 命懸糸の若し。幸いに皇天之を 寛文十年(一六七〇)清明の 幸皇天之密相 彼はこの時も師 雖萬險

の日本伝来について、 問題も抱えていた日本仏教界で、 『嚴統』に関わる費隠と隠元の活動は単に師弟の情誼と理解し尽きない。 統』は中国仏教は勿論、 隠元の法嗣即非如一(一六一六-一六七一)は師祖費隠を讃え、「統上綱宗、 日本仏教にも深い影響を与えたのである。 隠元黄檗宗の発展の気運に乗り、『嚴統』 当時戒律弛緩、 は刺激を与えていた。『嚴統』 費隠と隠元が共に守って 師承混乱という 聯芳佛

嚴正法眼、

照耀古今、

直得虚空點首、

萬象揚眉。

吾祖之功、

蓋有不可思議者矣。

書至扶桑、

如日東明、

大地

だろう。

吾が祖の功 眾生藉是而醒覺耳。」 と述べた 蓋し思議すべからず者有り。 (統上の網宗、 佛祖を聯芳し、 書 扶桑に至り、 法眼を厳正し、 日の如く東明す、 古今を照耀す、 大地の衆生、 直に虚空点首し、 是を藉りって醒覚す(48)。) 萬象揚眉するを得る

本人の思考でもあり、 あった。 『嚴統』 柳 に提唱される宗統を明確にし、 田聖山氏が指摘したように、 黄檗宗や黄檗文化の日本定着に役割を果たしたと考えられる(4)。 『嚴統』 師承を厳格にする主張は、 が伝える正統を求め、 有志の僧侶にとって、 純一を好む、 費隠や隠元の主張は日 魅力のある所で

庵性瑫 元年 旧好に値ふ、 *t*= 堂。」(辛丑秋に始めて五灯厳統を閲し、 我不識破他耳。』 『昔時他あに我を昧さんや、 潮音の伝記には、 つ例が挙げられる。 (一六六一) (一六一一-一六八四)に付法を受け、 而して師見識有りを知る、 秋に 深悔前非、 『嚴統』を読んで、 「辛丑秋始閲五燈嚴統、 我他を識破せずのみ。』深く前非を悔ゆ、 潮音道海 (一六二八-一六九五) のことである。 再登黄檗、 乃ち老和尚に白す、 正に老和尚これ臨済の正宗、 諸師拒之。 隠元の継いだ臨濟法脈に憧れ、 黄檗宗早期の重要な人物となった。 正知老和尚是臨濟正宗、 值獨湛和尚崎陽舊好、 許して参堂せしむ(50)。)と記されている。 再び黄檗に登る、 天童の嫡孫なることを知るべし、 天童嫡孫、 潮音は元京都南禅 遂に京都黄檗山の隠元會下に投じ 而知師有見識、 諸師、 自以謂 之を拒む。 乃白老和尚 『昔時他豈昧我乎、 自ら以って謂ふ 寺 独湛和尚の崎陽 潮音は後に木 の僧で、 許參 寬文

日中両国仏教における『巌統』の影響については、 仏教思想史の視点より、 今後の詳しい検討が望まれる

1 『五燈嚴統』 日本覆刻本、丁酉年(一六五七)隠元隆琦跋。日本藏経書院版、 凡例。 『五燈嚴統』、二十五巻、 費隠通容編。 順治十年 (一六五三) 新編卍続藏経第一三九册所收、 編成、 附費隠 『五燈嚴統解 台北新文

豊出版公司、一九九五年七月。

- 2 八十八号、京都黄檗山萬福寺文華殿、昭和六十一年七月。 六十四号、花園大学禪学研究会、昭和六十年十一月。鳥越文邦「費隠禪師と其の著・五燈嚴統」、『黄檗文華』第 一九七九年十二月。野口善敬「費隠通容の臨済禪とその挫折―木陳道忞との対立を巡って-」、『禪学研究』第 末に生きた禪者達-費隠通容による五燈嚴統の成立-」、『駒澤大学宗教学論集9』、駒澤大学宗教学研究会 陳垣『清初僧諍記』、巻一「濟洞之諍」・一『五燈嚴統』諍、北京中華書局、一九六二年九月。 永井政之「明
- 3 豊出版公司、一九八七年四月。 語録』、十四巻、 愛知縣黄檗堂文庫藏 崇禎十六年(一六四三)編成。日本明暦三年(一六五七)刻本。原長崎博物館藏、 費隠の著述は現に十一種類が存す。 附『福嚴費隠禪師紀年録』二巻。 四、『禪宗漁樵集』、順治九年(一六五二)編成。日本寛文五年(一六六五)刻本: 拙稿に引用されるのは:一、『五燈嚴統』。二、『費隠禪師語録』、 門人隆琦等編。 影印明版嘉興大藏経第二六册所收、 編号九五一。三、『費隠禪師 台北新文
- (4) 『福嚴費隠禪師紀年録』順治十年癸巳
- 、 ) 『復武林越州諸縉紳書』、『五燈嚴統』附録。
- (6)『又復武林諸縉紳書』、『五燈嚴統』附録。
- 7 寺の僧 巻頭に康熙三十二年(一六九三)紀蔭『宗統編年進呈奏疏』。卍続藏一四七册。 『宗統編年』卷三十一『諸方略紀・上』崇禎十一年。『宗統編年』、三十二卷、 清紀蔭編纂。 紀蔭は江蘇省常州府武進縣祥符 光緒年間の覆刻本。
- (8)『宗統編年』卷三十二『諸方略紀・下』順治甲午十一年

24 23

『紀年録』順治九年壬辰

- 9 『五燈嚴統』 巻頭
- 10 徐昌治序、『五燈嚴統』 巻頭
- 11 『五燈會元』、二十卷、

南宋大川普済著、

卍続藏一三七册

『五燈嚴統』巻頭。

12

- 巻頭。
- 14 『禪宗漁樵集』 費隠序、『五燈嚴統』 序

13

"五燈會元続略"、 八卷、

遠門淨柱編、

南明弘光元年

(一六四五)

馬嘉植序。

卍続藏一三八册。

- 五燈嚴統』 凡例
- 19 18 同上。

17 16 15

復武林越州諸縉紳書」。

- 費隠序、『五燈嚴統』 巻頭。
- 『五燈嚴統』 巻頭。

20

22 21

日本神戸吉川信泰藏費隠墨蹟、

百癡禪師語録』卷二十九。『百癡禪師語録』、三十卷、 総第二二期封三所掲 嘉興藏二八册

『世界宗教研究』

周錚

『費隠禪師手扎考釋』、『世界宗教

- 研究』総第二二期、 北京世界宗教研究編輯部、 一九八五年十二月
- 京都黄檗山藏費隠墨蹟、 陳智超、 韋祖輝、 何齢修編 『旅日高僧隠元中土往来書信集』、 四三頁所掲。 北京中華
- 全国圖書館文献縮微復制中心、 一九九五年三月
- 25 『五燈嚴統』 附録。
- 26 『三宜明盂禪師語録』、 十一卷、 門人浄範編。 嘉興藏二七册
- 27 劉余謨撰『傳洞上正宗三十三世攝山栖霞覚浪大禪師塔銘並序』、 『天界覚浪盛禪師語録』

卷十二。『天界覚浪盛

禪師語録』十二卷、門人大成大奇編。 嘉興藏二五册。 覚浪は晦台元鏡の法嗣である。

- 28 『紀年録』 順治十一年甲午。
- 29 熙刻本、四庫禁毀書叢刊補編八五册。 『救狂砭語』一卷、『救狂后語』一卷、 四庫禁毀書叢刊編纂委員会、北京出版社、二〇〇五年。 清潘耒撰、康熙三十八年(一六九九)九月自序。北京大学圖書館藏清康
- 30 『救狂砭語』
- 31 『救狂後語』。
- 32 『宗統編年』卷三十二『諸方略紀・下』順治十一年甲午。
- 33 『五燈全書』 同上。

卷六十八『杭州府南澗理安箬庵問禪師』。

『五燈全書』、百二十卷、

清超永編、

卍続藏一四〇册。

34

- 36 35 『紀年録』順治十三年丙申。 『五燈全書』卷六十九『蘇州靈岩退翁弘儲禪師』。
- 37 38 『救狂后語』・「答鼓山為霖和尚書」。この書は康熙三十四年(一六九五)以後に作られた。 『費隠禪師語録』十五卷本、卷九「上堂」。又、本節語録に費隠は「昔年秦撫臺」と言うが、 後の潘耒は「與長

寿石濂書」に浙江省撫臺のことを「当日蕭撫軍」と書く。どちらが間違っただろう。

- 39 輯影印版。平久保章氏の序によれば、江戸時代に刻された異なる版本には、隠元語録が四十三種類、 『新纂校訂隠元全集』、平久保章編、東京開明書院、 一九七九年十月。十二卷、五四八六頁。 江戸時代刻本の編 年譜が四種
- 40 京都黄檗山藏費隠墨蹟、『書信集』四九頁所掲

類に存する。

- 41 「復棲林無得首座」、『隠元全集』二二三四頁。 慧門沛、 虚白願等書」、『隠元全集』五二二八頁 又、「普照國師年譜」日本明暦二年丙申:「七月…復…嗣法無得
- 42 隠元「重刊五燈嚴統跋並贊」、『五燈嚴統』巻末。

- (4))京都黄檗山藏良冶性樂墨蹟、『書信集』三六〇頁所掲
- (4) 京都黄檗山藏費隠墨蹟、『書信集』六四頁所掲。
- 45 帝に費隠を推薦したことについて、陳垣「語録與順治宮廷」・「一 憨璞語録三部・丁 費隠不遇」を参考されよう、 陳垣学術論文集』 『明覺聰禪師語録』 第一巻、 卷十四。 中華書局、 『明覺聰禪師語録』、 一九八〇年 十六卷、 門人寂空等編。 嘉興藏三二冊。 なお、 憨璞が順治皇
- (17)「祭本師費老和尚荅」、『濦(46)『明覺聰禪師語録』卷十四
- (4)「祭本師費老和尚塔」、『隠元全集』三四七七頁

49

- 48 「題嚴統後」、『新纂校訂即非全集』一三五七頁。 『新纂校訂即非全集』、 平久保章編、 京都思文閣、 一九九三年
- は 明らかす。」『禅と日本文化』、 けっして無縁な関係ではない。日本人好みの一流相承は、 いえる。正統化をもとめ、純一なものを好む日本人の思考は、 作品である。開版は、 立抗争をふまえて、五家の正系をただし、臨済正宗を説く禅宗史書の一つであり、隠元の師に当たる費隠通容の 柳田聖山「近世日本仏教の改革―隠元」:「…『五灯厳統』という本は、そんな明末清初の臨済、 中国民族以上にエキセントリックで、偏狭なリゴリズムに走る性癖と、隠元にはじまる日本近世仏教とは 日本にその発展を期してのことである。 一八八頁、 東京講談社、 一九九二年六月 近世黄檗文化の日本定着という、 費隠や隠元の、そんな主張と揆を一にする。 その後隠元の活動は、 まさにこれを表面化すると 歴史的成功の一端を 曹洞二派の対
- 50 京都黄檗山存、 鳳山元瑞撰 『黑瀧潮音禪師行業記』、『潮音禪師語録』 編号ち-B 附録。 『潮音禪師語録』、 日本元禄九年 (一六九六)

識語

「永正八年辛未秋五月於鎌倉円覚寺白雲菴(花押)」

## 唐絶句 解題と翻刻

堀 Ш 貴 司

ここに解題を付して翻刻するのは、唐から明にかけての歴代詩人の七言絶句を一人一首、計八三七首集成

体裁 した架蔵写本である。 特大本一冊 二九・六×二一・五糎 まず簡略に書誌を示す。 袋綴

丁 数 墨付一二五丁(扉一丁、本文一二三・五丁、最終丁裏識語あり)遊紙なし (五つ目) 料紙厚手楮紙

表紙 成立 改装紺色卍繋地牡丹唐草艶出 [江戸初期] (補修あり)

外題 左肩題簽墨書「唐絶句」

内題 「唐絶句」 (扉) 巻首はそれぞれ「唐絶句」(本文1オ)「宋絶句」(51オ)「元絶句」(16オ)「明絶句」

(11オ) とあり

本文 一一行二〇字前後・注小字双行 字高二六・六糎(1オ9行) 約三字下げにて題、 約一三字下げにて

草体・略字を交え、一行字数も一定しない。誤写もまま見受けられる。書入には別筆も混じるか。 改行して詩二行。途中36ウ3行~37才8行を除き一筆と見られる。 書写態度はおおらかで、 時に行

永正八年は一五一一年に当たるが、 所収詩の作者でそれ以後の出生の人物が含まれており、 矛盾する。

別筆と思われる。

後代の妄補であろう。

内容・料紙・筆跡から江

戸初期の成立・書写と判断した。

跡は本文に似せているが、墨色が薄く、

書入(全体に朱にて句点・朱引、 稀に墨にて異文注記・返り点・送り仮名が付される。 本文書写と同時であ

印記等 ろ**う**。 『古典籍下見展観大入札会目録』(一九九七・一一)にも五二番に著録。 「月明荘」(朱陽刻長方印、 裹見返) 『弘文荘待賈古書目』二八 (一九五六・一二) 一〇六番として著録:

全体の構成は、 改丁を目安にすると以下の通りになる。

後に

章題 通し番号・丁 作品数 内容

備考

唐絶句 261 \$ 272 1 \$ 21 154 64 22 63 (4ウ~10オ) \$ 260 **5** 153 (1オ~3ウ) (11オ〜23オ) (39オ~40ウ) (24オ~38ウ 〇七首 九〇首 四二首 道士 晚唐 盛唐 中唐 初唐 239聯句24作者名欠 129七・七・三・三・七 22古詩からの摘句

320 **\$** 338 319 (48オ〜50ウ) (41オ~47オ) 四七首 一九首 女性 僧侶 335 聯句 343聯句39作者名欠 297 318 三・三・七・七・七

宋絶句

339

S 397

(51オ~59オ)

五九首

北宋前半

273

| 皇明世説 | 唐詩十品 | 伝燈録  | 玉屑   | 唐詩選註 | 全唐詩話 |      | また、                       |                                  |                              | 明絶句                                | 元絶句                     |                       |                         |                         |                  |                  |                  |
|------|------|------|------|------|------|------|---------------------------|----------------------------------|------------------------------|------------------------------------|-------------------------|-----------------------|-------------------------|-------------------------|------------------|------------------|------------------|
|      |      |      |      |      |      | 引用書目 | 扉裏に:                      | 785<br><b>\$</b><br>837          | 772<br>\$<br>784             | 749<br><b>\$</b><br>771            | 717<br><b>\$</b><br>748 | 706<br>\$<br>716      | 673<br><b>\$</b><br>705 | 659<br><b>\$</b><br>672 | 641<br>\$<br>658 | 431<br>\$<br>640 | 398<br>\$<br>430 |
| 卓吾十書 | 全芳備祖 | 続蒙求  | 有像列仙 | 詩格   | 説類   | 目    | <b>屝裏には小字にて次のような記述がある</b> | 117<br>オ<br><b>5</b><br>124<br>オ | (115<br>オ <b>~</b> 116<br>ウ) | (111<br>オ<br><b>5</b><br>114<br>オ) | 106<br>オ<br>110<br>オ)   | 104<br>オ<br>105<br>オ) | (99<br>オ~103<br>ウ)      | 97<br>オ~98<br>ウ)        | 94<br>オ~96<br>オ) | (65オ~93ウ)        | (60オ~64オ)        |
| 明詩正声 | 鴻書   | 二程全書 | 排韻   | 事文類聚 | 鶴林玉露 |      | のような記述が                   | 五三首                              | 一三首                          | 三三首                                | 三二首                     | 一一首                   | 三三首                     | 一四首                     | 一八首              | 二〇首              | 三三首              |
| 翰墨全書 | 趙文粛集 | 剪燈新話 | 蓬窓日録 | 類説   | 詩緒箋  |      | がある(同筆か)。                 | 明後半?                             | 明後半?                         | 明前半                                |                         | 女性                    | 僧侶                      | 道士                      | 道学者              | 南宋               | 北宋後半             |
|      |      |      |      |      |      |      |                           | 780<br>790<br>作者名重複              |                              |                                    |                         |                       |                         | 662<br>663<br>六言絶句      |                  |                  |                  |

才子伝 蘿山集 白砂集 陽明集

新選集 錦繍段 蕉堅藁 日工集夢観集 楊慎集 焦氏筆乗 初潭集

じるように思われ、編者をそのあたりに想定してよいのではなかろうか。 色濃く残しつつも新しさを見せている内容は、 のも注目される。 室町末から江戸初期にかけての新渡書を大いに利用していることがわかる。 書)・伝記 これを見ると、 新選集』『錦繍段』および絶海中津の別集『蕉堅藁』、 (排韻氏族大全・唐才子伝) に加えて、 中世禅林においてよく読まれた総集 時代別では晩唐と南宋に手厚く、作者では僧侶の比率が高い。このように、 両者の接点に位置する、 明代後期に成立した総集 (聯珠詩格)•詩論 義堂周信の日記『空華日用工夫略集』を挙げている 例えば林家周辺における活動に相通 (詩人玉屑)・類書 (唐詩選註) - 別集 また、 中世禅僧の編著として (事文類聚・翰墨全 (卓吾十書)など、 禅林の嗜好を

今回はひとまず内容の紹介に留める。 個別の作品の出典や本文についての検討をしないままでの翻刻は十全とは言えないが、 今後の課題とし、

#### .翻刻凡例]

紙幅の都合により底本の体裁を変更し、 他の句点・朱引は略した。 題・作者を前行から詩の下に移動、 詩は句点を残して一行に記し

用字は通行字体による。不明の字は■とした。

草冠と竹冠、 己と已、旦と且、 画 (畫) 尽 (盡) 昼 (書 などは内容から判断して正しいと思われるものに 9

羽

客笙歌此地違

離筵数処白雲飛

蓬莱闕下長相憶、

桐

柏山

頭去不帰

送司馬承禎遊天台

7 8

王孫帝女下仙台、

金榜珠簾入夜開

遽借瓊筵歓正洽:

惟恐銀箭暁相催

夜宴安楽公主宅

武平

| 中宗時学士

11 10

聞

飛

翩

(人矯翮度文昌)

因声致意三花樹、

河

洛風 道

塵壮 **鳧向洛陽** 

市

朝

送君飛鳧去漸遥、

更思明年

桃李月、

花

紅柳

迎え読んだ。 また、 「殷勤」 「慇懃」 はともに 「慇懃」とするなど、 ある程度の統一を図った。

ミセケチの場合、 訂正後の字を本行に記し、元の字を( )内に「……」として注記した。 補入の場合は

誤字・脱字と判断される部分には、〔〕を付して正しいと思われる字を注記した。

底本の異文注記はそのまま注記した。

(補入)

と注記した。

#### 唐絶句

3玉漏銅壺且莫催、 2九月九日望郷台、 学画 鴉 黄半未成、 鉄 他郷他席送客杯、 垂肩嚲袖太憨生、 (関金鎖徹明開 誰家見月能問坐、 人情已厭南中苦, 縁憨却得君王惜、 鴻雁郡従北地来 長把花枝傍輦行 何処聞燈不看来 観 蜀 司 燈 花 中九日 女 崔液 虞世 王勃河及第一次 | 南字伯施太宗

6 **牽牛南渡象昭回** 遅日園林悲昔遊 濯龍門外主家親 学鳳楼成帝女来、 鳴 鳳楼中天上人、 自有金杯迎甲夜、 平旦鵷鸞歌舞席, 還将綺席代陽春 方宵鸚鵡献酬杯 又 又 沈佺期字雲卿上元 李入中宗時学士

銅台宮観委灰塵、 魏主園陵漳水浜、 今春花鳥作辺愁、 即今西望猶堪思、 独憐京国人南窟、 況復当時歌舞人 不似湘江水北流 渡湘 銅雀台 江 劉廷琦 杜審言字必簡 · 開 元 初 与 張 士咸

宋之問掌 餞 唐 |永昌 士延清上元 薛稷中宗時学士

少室巌前幾過香 緑宴浮橋 又 李適中宗時学士

167

27 26 25 24 23 22 21 20 19 18 17 16 15 14 13 12 2 澄潭皎 2稽山 錦 辞 金 聞 去年寒食洞庭波 句践城中非旧春、 秋葉風 聚散虚空去復還 郎官出宰赴伊瀍、 日 九府五銖世上珍、 源 乗 日 I本晁 冰水叢花 春 城糸管日紛 君去君終不忍、 観 |渓碧水玉潭沙、 君出宰洛陽 一能霧鬱 祓 깉 ||禊逐風 雲 卵辞帝 鏡石崔嵬 吹黄颯颯 無数開、 随鳳輦、 嵯峨、 隅 紛 都 光 丹跗 征帆 半入江風半入雲 万壑千巌暗緑苔、 今年寒食襄陽路 鏡水無風也自波、 **姑蘇台下起黄塵** 徒労掩袂傷鉛粉、 晴雲日照白鱗鱗、 魯褒曾詠道通神、 野 扈 天門瑞雲照龍衣、 **鳧舄翩々弄日華、** 征伝駸々灞水前、 賓友称觴餞路 人間処倚筇看 紅萼 片繞 篷 間 青梅、 壶 衢 還識 此 明月不帰沈碧海 林台自有幽真趣、 不辞着処尋山水、 莫言春度芳菲尽 秖今唯有西江月, 百年離恨在高楼 帰来得問茱萸女 勧君覓得須知足、 不知身是無根物: 従今結子三千歳、 繁絃綺席方終夜、 齲 此時悵望新豊道 別 曲 『鶏香陌行春倦: 後 | 秖応天上有 当時水浜老、 相思在何処、 別 会照呉王宮裏人元是古詩 今日登高酔幾人 雖 預喜仙 握 秖 白雲愁色満蒼梧 況復秋深爽気来 **秖畏還家及春暮** 蔽月遮星作万端 妙舞清歌歓未帰 為摘東園桃李花 衰年八十待文王 手相 (応関下 間 有中流采芰荷 代客華為君尽 解栄人也辱 能得幾回 遊復摘 看共黯 望 仙 然 誾 来 鳧 哭日. 過大哥 採蓮 九日夏 贈花 緑珠怨寄妾碧玉 奉 登 又 又 又 襄 銭 雲 桃 韋 ·嗣立中宗時大学: 花 葑 陽路逢寒食 和三日祓禊渭 郭元 応 大酺 徐彦伯中宗時学士 徐堅中宗時学士 卿 本晁卿衡 曲 李 馬 懐素中宗時学士 制 . 嶠字巨山武后時 山 呉宮怨 振中宗睿宗 池 張諤 杜甫字子美玄宗 賀知 歌 無名氏中宗 盧照隣字 玄宗皇帝 章 張説等道 ₩字 上字 生 主 主 正 李白字太白玄宗時 衛 高<sup>万</sup> 喬 知

之

元済

相拱

//\

28

柳

渡

頭

行

客稀

罟

龂

盪漿向臨

唯有相思似春色、

江

南

江北送春

送沈子福之江南

王維

元字状摩

元詰及開

二月

46 45 44 43 42 41 40 39 38 37 36 35 34 33 32 31 30 29 莫将 胡 旅 草 洞 葡萄美酒 更 千 朔 窮 映 喬 宜 為 潮 黄河遠上白雲間 部笙 竹 深月色半 甲 色 風 巷 柯門裏自 月人生笑幾回、 |陽城下草萋萋 政 房 館寒燈独不眠 落江平未 菁 江 楓 心 辺 吹雪透刀瘢 深林常閉関 時 昨 |南花 林煙 聞 畞 々 間物自間 夜 地 柳 転轆 茜 春 夜光杯、 此思 満枝 色黄 I成陰 -人家、 殿 嵐 有 雨 京 深 轤 頭 起 風 都 遥憶美 北斗 桃花 朝看 客心 他 無 飲 悠 当 散髪窓中曾不簪 相 澗 梨園弟子 軽 欲 八 朝 然 (月厳 鄉 (馬長城窟更寒) 窓 湰 片孤城万仞 水東流復向西 舟共済与 飲琵琶馬上催 寒 無暮 歴乱 ※独臥 闌 只見網蜘蛛、 相識且銜杯、 飛鳥暮飛還 何事転凄然 食遠堪 Ŧ (人湘江 霜草已枯、 南斗斜 **記李花香、** 和涼州、 杖 有猿吟、 君 前 Щ 悲 Щ 水 同 今 貧居 今夜 羌笛 故郷 停 東 夜半 今朝忽枉 主人 逍 眼 芳樹無 寄 新 枕上片時春夢中、 時 酔臥沙場君莫笑, 橈 風 遙 看 声 時 Ė 書 菲 引領望 I登高樽 往 徧 静 不為吹愁去 火来知 ·且喜従吾事: 春 今夜思千里 何須怨楊柳: 河上神明寄 往 聴曲 段高楼月、 知 病常高臥 色如流水 人花自落 無 稽 春 中意、 有敵 天末. 煙 気 生 酒 暖 鴐 裏 火 環堵蒙籠 栄 今 聖 行尽江 不 虫 好 春 倒 春 春 羨爾城 霜鬢明 何 古来征 不 主千 是雲山 寵 光不 独 声 Ē 屣 Щ 処 時斉保賀蘭 日残花昨 知 清山 脱纸来非 , 新 [偏能 能 透緑 頭姑 朝又一 朝 度玉門関 戦 路鳥空啼 秋楽未休 南数千里 有 是 韶 遙 惹恨 幾 菊花 人回 子 窓 渡音 老儒 射 越 解 我 日 崩 年 推 紗 長 Ш 顔 心 Ш 中 無 欸乃 涼州 殿前: 除夜作 游越済 夜月 逆 春 和 喜 又 過 宴 春 寄 春 涼 九 夜所 旅 崽 群 州 李 崔 城 行 韓 月 秀士辺庭 東庄 曲 公 興 詞 寄 鵬 曲 詞 九 寒 盧 象開字 過 宗 食 賈 顚 思 日 劉 江 文主 主 王字 宝幼 王翰学子 方平 林亭 王之渙与 語 訪 為唐 王昌齡字少伯 高**適**字達夫一字仲武 李 元 崔詩 **結**字次山 元緯 頎 岑参 ||舟子 李 孟 王 天卿宝鴻 恵選童註 相与 縉 雲 四 崔 · 時 人 子 少天宝進士嘉: 贈皇 元及第 卿 時 興宗 時姪 裴 詩以 羽景雲 答甫 王昌齡 弟 天宝 恕 人也 孟 油 冉 士元 李適 浩然玄宗時人

為

友

之

開

元

李 紫芝族弟

庙

維

同

人

盧

弼

眀

為

56 55 平 54 62 61 60 59 58 57 53 52 51 50 49 48 47 相 万事傷 昨 | 茨菰葉爛別西湾 綿 玉帛朝回望帝郷、 新林二月孤舟還、 金谷繁華石季倫 西 承恩借猟 世人結交須黄金、 江辺楓落菊花黄 五原春色旧来遅 池荷葉衣無尽、 年 |施昔日浣沙津、 沙落日大荒西、 夜秋風入漢関 Z 始有 鐘 心対管絃 漏洛陽城、 八平津、 年春、 二月垂楊未掛糸 客舎貧居絶送迎、 両畝黄精食有余、 家風第一 只 百歳曾無百歳人、 石上青苔思殺人、 隴上明星高復低、 朔雲辺月満西山 蓮子花開猶未還、 使気常遊中貴人、 黄金不多交不深、 少長登高一望郷、 烏孫帰去不称王、 水満青江花満山、 身含涙向春煙、 ,能謀富不謀身、 右丞詩、 又被人来尋討着 笄年解笑鳴機婦 黄金用尽教歌舞 当時縱与緑珠去、 能向花前幾回酔、 即今河畔氷開日、 孤山幾度看烽火 更催飛将追驕虜 妾夢不離江上水, 逢君買酒因成、 縦令然諾暫相許、 九日陶家雖載酒 天涯静処無征戦、 借問故園 擲千金渾是膽、 去姑蘇不復返 隠君子、 酔後馬知世上情 (素) 移 留 十千沽酒莫辞貧貨力 戦士連営候鼓鼙 三年楚客已霑裳 時 恥見蘇秦富貴時 猶有無窮歌舞人 岸傍桃李為誰春 正是長安花落時 莫遣沙場匹馬還 人伝郎在鳳凰山 家無四壁不知貧 終是悠々行路心 兵気銷為日月光 [与他人楽少年 庵不免更深居 々来往住人間 軍城早 少年行 寒 寄孫山 詠石季倫 辺調 江南行 蔡希寂開元十二年進士 九月 題 寄諸姨妹 聴楽悵然自述 洛陽客舎逢祖咏留宴 題長安主人壁 西 水調歌第一 庵壁 |施石 宴城東荘 張敬忠開元初 赦 丆 崔国輔開元十四年進士 楼頴天宝初人 呉象之 常建開元進士 許宣平 張潮 李清天宝進士 儲光義開元十四年進士 元載粛代時人 厳 取武字秀膺 杜甫同t 崔敏童 張謂字正言 張子容 韓 滉 進開 克

63

春草青々万里余

辺城落日動寒墟

情知海上三年別

不寄雲中

雁書

春

草

帖

張旭

79

半

夜

舟

入

楚

郷

月明

Ш

水

共蒼蒼

孤

猿

更叫

秋

風

裏

不

是愁

人亦

断

夜

発

袁

江

戴

叔

倫

萧字

頴幼

士貞師

元事

進士

士翁

徳二

派孫天宝

士姪

78 77 76 75 74 73 72 71 70 69 68 67 66 65 64 白髮重 幾 煬帝 谷 憐 三日 故 鳳 唐 残 新 凄 江 行多有病住 踏 閣攀 君異 Ĵ 燈 亰 吹 公恐懼流言日 年 凄 П **]黄葉満青苔、** 害 [柴門擁不開 都 遊子若 一千家帯 同 残 行宮汴 無焔影 林恨 来 . 如 法有芳華、 春 域 入謝宣城 隔紙 黄 朝 ※ 憧憧 飄逢 楚雲、 無粮 夢 烏 水 不 周 霞 向 中 浜 稀 遠 夢 青 不 未及酬恩隔死生 王 数株楊柳不 此 堦除平満白皚 明 江花乱点雪紛、 万里還郷 楚雲滄海思無窮、 辛 積 另月清樽 |夷花尽 後 知 一莽謙恭 タ |月初驚見草芽、 水 山不改旧 聞 墻 城 連 君 頭 外 天何 《暁角哀、 下士 滴九 紙暫 杏花 是 未到郷、 時 勝 娅 誰 容 家 蒔 春 江 Z 同 飛 通 春 白雪 始憐 烏 重 唯 若 晩来風起花 今 南 嵐 蓬鬢哀吟古城下、 数家砧杵 遙 此 垂 **青門深** 朝 望千 落日誰 夜 死 指 啼 有 使当年身便死: 却嫌 断 踏 来 月落寒山 夜猿知客恨 病 幽 腸 作 Ш 鎖 中 竹 従 -驚坐起 I如黛色、 指 見、 無 瓊 春 萩 初 人不 山窓下、 山下、 如雪、 色晚、 尋 瑤 日 寺 処 迹 外 皃 青翰舟中 唯 嚂 飛 不 起 欹 至今真偽有誰 暗 為 故穿庭樹作 愁君客路 不 始 枕猶 有碧 郡荊 -改清陰: 行残月影 堪秋気入金 陽渓路第三声 入宮牆 風 有詩従鳳 知 筻 吹 |聴半 桃千 有鄂 有扶 雨 榛 在其中 入寒窓 不 寒 待 |飛花 徘 夜 <del>.</del>樹 皃 沼 我 桑 君 雨 帰 徊 鐘 知 人 来 瘡 中 東 送劉 曾山 楊 聞 春雪 送客 聴 再 聴 読 雪 逢 登 帰 劉 同 元稹字微之和初 [元和] 元 隣 史 病軍 長卿字 角 到 柳 白楽天在降 一种酬王舎人 |楼寄王卿 故 崔 思 送 楓 笙 侍 枝 知 Ш 載 謞 帰 別 鄂 橋 韓 華 郎 白 人 一十一年開 愈 郎 居 州 銭 贈 士元 易 <br />
起字仲文天宝及第 李端 盧 顧 張 皇 日 劉 字退之貞元及 況 年字 編進字 韋応物元初 元字 甫 継 禹 江 韓翃字君平天宝進 及元 本 錫字 及字 進字 大嘉 州 柳 井 姪茂 聘 士夫貞 古君胄天宝 士允言大曆 進逋 第懿 暦花進之 宗元字子

司

士厚

天政宝彬

進

 $\pm$ 

 $\pm$ 

蘇時

州人刺貞

史

元萝

進得士

使

94 93 92 91 90 89 88 87 86 85 84 83 82 81 80 虚 中 蘭 金 হায় 想 錬 蜀 昔 海 何 汴 消得身 室無 東国 象 客 緋 淋 柳 雁 庭 無 百 妧 水 官 南行 齷 東流 金 何 免得校 鈴 精霊欲見難 蕭 高 地 香 夜却 白 形 飛 気 主尊台教、 笳 <del>立</del> 疎 人乳燕飛 I樹棲: 太液池、 祭碧 鶴 須裡! 無限 裑 繞 似鶴形 帰 都 人烹、 無 同 鴉 鶏 誇 秦 城 声 悲 春 時 哭尽 冷露 蒼苔満 悠々辺 聞 猶 通 夜 新花低発上林枝、 千 木 今 故 隋家宮闕已成塵, + 津一 是 道 添 祩 綿 朝 (遣僧来聴法華、 載 松下 無声 秋 放蕩 無媒 禽 張 Ш 花 客夢 発錦 地 去 天月 徽 雨 魚 :作江声 湿 -両函経、 亦 思 屐 水漫漫、 独見遺、 先知、 感恩、 曲 桂花、 痕 江 不 無 新 西 ゥ 涯 稀 今 好 空余千載凌霜色、 秋 年 Ш 自 春 帰去香風 単 行 今 長 我来問道 庭 説 夜月明 橋 于城· 去 光 従 風 前 人莫上長隄望、 日 風 I莫論 上皇 日 得 長江千 到処皆堪賞、 東 惟 南 . 晩行: 有薔 Ë 陌 野 意 **温満衣裓** 剪 蕪 無 無 先生 馬 腰 人尽望、 方里、 涙教、 余説 人少、 車 蹄 薇在、 Ш 下 嶌 死 曲 疾 組 長 雲 時 側 今 請 不 月 春 不 花 講 風 独 与澄 有猩 近雲 崩 E 似 堂日出映朝霞 Ė 君 須辛苦上 色人間総 知 在青天水 日看尽長安花 起楊花愁殺人 高 秋思在 中 残粧葉似 看 南 楼 取 内 潭白日寒 Z Ш 原総解吹 更 樹 得 故 鬢 竜門 無 国 未 誰 在 散 辺 上 啼 人 情 知 家 瓶 行 衣 糸 - 黄金贖得 - 才子伝此 哭孟 悼故 漢苑 送沙門 放 雨 題 登 + 贈 送 登 汴 汴 寄 延平 褛 ·五夜望 薬山 蜀 楊 淋 科 州 魚 河 曲 鉿 行 客 東 聞 侍 免第 刀一痕句 和 野 - 最澄帰 竇鞏 剣 羊 劉 角 御 孟 張祐 張仲  $\pm$ 月 尚 張 郊 李益字君虞天暦 元字 誇進 生元 賈 貞字 包何 武 籍 r 素字絵之貞= 和友 曜東 元衡 慶字 欧 王 李 字 島 日 **上建字仲初大暦**5 先野 封 簡承 ,文昌貞元及第 陽 中名字 本 支字 翱 年叔 生貞 々年 八宝 及第一號 間無閬 進字 進向 元進 人[中、 士伯 士子 台 元蒼和建  $\pm$ 州 퇕 大僧中 衍字〕 太 時中 守

95

趙

女乗春上

画

楼

声

.歌発満庭

秋

無

端

更唱

関

Ш

曲

不

恴

征

人亦

涙

流

成

徳

楽

王

政 淳陸

110 109 108 107 106 105 104 103 102 101 100 99 98 97 96 負郭依 刻 風 三十年 水辺楊柳鞠塵糸 独 久臥雲 淮 日 公 忠 紅 瀑 老 別三年 泉 4 F 벲 ιĽ 州 頦 去 木牽糸作老 捲黄雲暮雪晴 痧 |客情殊冷落、 淡 帷 独 Z 刺史今才子、 歳 蕳 前 窓 光紅灑 立 々老金微 々千丈直、 将薬裹行、 Ш 薊 在 老 刺 已 上京、 繍 息 天心、 健 径 沪 遅 機 Z 翁 深 万竿 紫 青袍忽著 仙 蛮 薄 = 剛 行 沙 雷奔入海無暫息、 無家無累 立 鶏 江煙洗尽柳条軽, 被郎 荊 方春早容何 ?霜不銷松桂下、 轄 到巫山必有詩 磧 馬煩君折 皮鶴髮与真同 垣終日選 枝 春 如 年々臥鉄衣 東緑沈 聞冠古今 官遣作詩、 上轉黄鸝 狎 身軽、 鴎 群 飛 英 如 枝 々 為報 欲 詩 除 相 依 蘭 江南花柳 白草城中春不入 今古長如白練飛 却 唯 須 簾 従来愛物多成癖、 署門生皆入室 教 書 稀 知 興 思莫道 有春風 **臾弄罷寂無事、** 前数片無 無 到 毎 和 高唐神女道 年 办 限 来 下 気排冬厳 傷 無 皆 無 従 取 最 君詠、 I先看、 来使、 書巻、 相惜、 (人掃) 春 意 事 辛苦移 郡 唯 還似 尽 已就長日辞長夜 蓮 塞 速 黄花樹上 小 慇懃更向手中吹 又得書 北煙 有劉 排雲 字燈 ဓ 雁 **峯太守別** 条界破青山 在停針不 人生 峰 今 雨候 窓 郎 前 塵 前 家 有 雇 為竹林 謝 好寄書 無 独 闘 知音 清詞 長飛 夢中 語 姓 我 眼 夜明 元暉 伍 時 名 知 明 席上 繁知 楊柳 傀儡 寄 送蕭二十二赴 示人 春 呈 令 廬 書 塞 廬 贈 雪 葺 十二月楽辞 **全**韓愈為友 五 女怨 韋 显 Ē 温山瀑布 採 斎 狐 夷 礼部劉郎 亩 蘇 楚 薬叟 女廟壁示白居 陵 戎昱至徳時人 蜀繁 人 波女 与字 王智興 楊巨源 州 蒯 梁鐘 居 朱絳 希 王列 徐凝元和 逸 秦 系 天字 中 李涉渤之仲兄大和 施 心肩 吾字希聖元5 歙 唱元 元字 李 子賀字長吉韓 和進 州 進泉 士山山 (衍字) 宝公 婚

愈

貞

和

乱

112 111 天開 老大看花猶未足 喜 気 沿江正遇一 聖主臨軒召冠軍、 枝紅、 日斜 欲合従此行霖| 人散東風急 雨 吹向誰 先賜巫 山 家明月中 片雲 勅 襄 陽 贈 座上作 康 心尚美人 于 : 鵠大暦時人 薛冔

115 114 113 労将素手捲蝦鬚, 採菱歌怨木蘭舟 桑条無葉土生煙、 瓊室流光更綴珠、 簫管迎龍 送客魂銷百尺楼、 光廟前, 玉漏 朱門幾処耽歌舞、 還似洛妃乗霧去 報来過夜半 碧 猶恐春陰咽管絃 可 堪潘 天無際水東流 岳立踟蹰 簾雲陽公主下降 観 薛嵩青衣辞去 祈 둷 李約元和 冷朝陽 守 人博 陸 暢 大暦進·

117 116 涙 自閉長門経幾秋 滴長門秋夜長 愁心 羅衣湿尽涙還流 和 雨到昭陽 涙痕不学君恩断 種 |蛾眉明月夜 拭却千行更万行 南宮歌吹北宮怨 長門怨 又 劉 窯 裴交泰

120 119 118 雲雨分飛二十年 去 年 樹依依在永豊 今日此門中 当 人 雨 窗 「時求夢不曾眠、 技飛去杳無蹤 桃花相映紅 今来頭白重相見、 人面 玉皇曾採人門曲 不知何処去 還上襄陽玳 桃花依旧笑春風 応逐歌声入九重 瑁 筵 云人面秖今何処去 淮 永豊柳植 南李紳 於禁 妓 席 中 張 城 又新 南 盧 貞 和字 崔 及孔 護 第昭

六出飛花処処飄 分前時件主恩 已世 粘窓払砌上寒条、 寂寞守長門 朱門到晚難盈尺 今朝却得君王顧 尽是三軍喜気鎖 重 入椒房拭涙 痕 代ル 李紳席上賦 = 宮 Ig\_ 春 柳 公権 雪 章孝標等

終日斎心祷玉宸 万里茫茫天塹遙 紛無暇日 此院遊 秦皇 浮生冉冉只如雲、 魂 木 銷 演 目断未逢真 |底事不安橋 花発院新修 不 銭塘江口 如 已為平子帰休計 邓今再到 如満樹瓊 [無銭過 轻行処、 瑤 蘂 樹 笑対蔵花洞 又阻西陵両信 五老巌前必共聞 老無花僧白 裏 潮 頭 陽州 唐昌観玉蘂花 至 寄霊徹上人 銭 塘之僦船 恵照寺木 韋丹 蘭 厳 周 院 休 囯 復 物 王播

三 十

车 紛

前

王

事

関月夜懸青塚鏡

塞雲

秋薄漢宮羅

君王莫信和親策

生得胡雛転更多

和戎

蘇

郁

士道

正

元

不

128 127 126 125 124 123 122 121

抛

却弓刀上砌

台

上方楼殿窣雲開

Ш

[僧見我衣裳窄、

知道

新従戦

地来

建

節

後

作

楊

汝士

人

145

竹

:与梅花

相並枝

梅花正発竹枝垂

凧

吹総向竹枝上、

真似王家雪下時

梅花

劉

三史為棗強令与孟

144 143 142 141 140 139 138 137 136 135 134 133 132 131 130 129 ||峡口 松 香 傷 松 **閑遊霊沼送春回** 自耕自刈食為天 長安豪貴惜春残 近来無奈牡丹何、 玉樹歌終王気収 阿母桃花方似錦 黒雲兵気射天裂, 碑 姑 稚 元和天子丙申年、 江蟹 窓久是湌霞客 折 蘇太守青娥 子新能 風引到大羅天 心欲問前朝事、 飛花欲尽春、 松 枯 |舎主人歓 山 編筍笠、 |火焼、 女 夜台曾閉 唯 山 壮士朝眠夢冤結、 流落長沙舞柘枝、 Ш 関 如 争 数十千銭買一窠 月地雲陛拝洞仙 雁行高送石城秋、 天涯去住涙沾巾、 王孫草色正如煙、 三十三人同得仙 菰飯蓴美亦共飡 [県新為主印 [妻旧解補荷衣、 (吏何須苦見猜) 鹿 ,賞先開紫牡丹、 ·有江流去不回 如麋飲野泉 不 曾 官 朝 秋山 那将逝 満座 日暮 混俗故来分利禄、 袓 八 亦知世上公卿貴 別有玉杯承露冷 今朝始得分明見, 共道人問惆悵事、 江山不管興亡事、 来持万里同為客、 不須更向滄溟望、 袍似爛銀文似錦 楓葉落[、] +龍 東風 |繍衣皆不識 隔岸清猿叫 老翁無品秩 者比流 夜死沙丘 為春草緑、 〕荻花乾、 水 流 湖 鷓 今日飜成送故人 惆 不 胡亥空随鮑 可 三曾見到鳳 且養丘中草木年 無 也共戎葵校幾多 不 相将白日上青天 酔宿 水東流 妨長 憐紅粉涙双 ·知今夕是何年 鴣飛上越王台 水当門白鳥 人肯向月中看 任斜陽伴客愁 悵歓情又一 |漁舟不覚塞 ||寒 作異 逢 (人看 池来 魚 Ě 年 潮 飛 李翺 送張 祖龍 経古墓 酔題 絶句 牡丹 再過 妓段! 及第 自遣 峡口送友人 殷 慈恩寺元杲院 周 適 漁父歌 **全売藩元和進士** 秦 越 行記 金陵 東美 主 席上有舞柘枝 行 張登 貞元時人 簿 王季友 李紳字公垂元和元年 李 柳 陳 1、羽貞元進士 - 徳裕 韋 熊孺 渾 張 上楚老長慶進士 牛僧孺 薛宜 包佶字幼正何弟天宝進 顧 志 登 白牡 司空曙字文明与李 非 和 能 年 及 子 元和進士 僚 莂 小時人憲一 第也

璘

宗名

粛

約

五

163 162 161 160 159 158 157 156 155 154 153 152 151 150 149 148 147 146 君問 千杂穠 柳 枝 天辺 幾 纔出 誤到蓬莱頂上遊 万里 赤坂橋 商 連雲接塞添迢遞 館 独上江楼思渺然 蓬鬢荊釵 石 高 色参 嶺 娃官 楠 Z 度見詩 出 交影鎖長門 [城西第 橋辺女校書、 心膽架頭身 東西路欲分、 帰 紅葉透簾青、 軍営遠 外鄴城 西小 差掩画楼 期 芳倚樹斜 世 未有期 々摠好 竹籬、 一映橋、 丽 橋 西 稀 暁 両 洒 嫩色曾沾雨露恩、 遠 月光如水水連天 欲 及観標格過於詩 四 明 布 両 枇杷花下閉門居、 槿花還似去年時、 憶得粧成下錦茵、 曾 擬 辺 **鶯啼送満宮怨** 間茅屋 [幕優燈送寂寥、 `映征帆近払堤` 山 璫 裙 枝 逢兵火一 I夜雨 飛騰未有因 山木晩蕭々、 玉女動星眸、 猶是嫁時 々綴乱雲霞、 漲 渓雲、 時 秋 池 衣 焼 鳳輦 試折 年 繋得王孫帰 平生不解蔵 朱扉半掩深宮月、 胡麻好種無 井花莫洗行人耳、 掃眉才子知多少、 淡黄衫子渾無色、 憑君莫厭臨風看、 風 師言耳重知師意 同来翫月人何処、 万里碧霄終 何当共剪西窓燭 夜不眠 流性格終難 Þ 花落無 不来春欲尽 枝含万恨 孤客耳 (人見、 意切、 人善 八種, 到 挫 管 腸 暖 空逐春泉出 主人窓外有芭 空留鶯語到黄昏 不 光景依稀似去年 不 到 却 応照瓊枝雪艶愁 合是帰時· 留聴渓声入夜潮 占断春光是此花 分明説向夢 人是人非不願聞 処逢 話巴 i領春 断丁 日還 ·関春草緑萋 知 誰 "是解條-山夜 ·香画 生万 嵐 人説項斯 巡総不知 底不帰 I御溝 『雀児 中人 雨 Z · 条 蕉 Z 人 畤 贈千章 楊柳 代」妻= 槿. 楊柳 宮柳 江楼書 架鷹 梓州牛 桃花 石楠 宮怨 雨 贈 夜 紅 贈 項 雨 薛 嶺僧 枝 斯 寄 濤 杜 牧字牧之太和進士 薛逢字陶臣 感 苝 崔 頭 白敏 段成式字柯古文昌子 権徳輿字蔵之貞元元 司 朱滔力 崔 温庭 馬 楊敬之字茂孝文宗 寺 韋 涯 崔生大歴時人 李商隱字義山開 礼 一 韋 趙嘏字承祐会昌 南 座筠 一名政字飛 蟾字 柳 康 公綽 会昌元年 隠桂大中進士

曲

涼

州

金石清

辺

凬

蕭

颯 動

江

城

坐中有

老沙場客

横笛休吹塞

王

害

宴辺

将

張

喬

181

春

E S

瀟

瀟

江

E

村

緑

林

:豪客

夜知聞

相

逢

줆

用

相

硘

避

世

Ē

如

今半

恴

君

宿

韋

氏

荘

居

李

彙

山宝 間

人与

李

180 179 178 177 176 175 174 173 172 171 170 169 168 167 166 165 164 張 障 三十 銀 天上 紫宸朝 玄 黄 随 自 梧 嗟 金 纔 扶桑已在渺茫中、 翰花何時休嫁女 三条陌上払金羈 掩金 宗 伴 帰 腇 知 桐 君役世委空囊、 缶T 一谷歌伝第 生 喜桃. 年紀 斜 菽 龍 廟 驊 歩入青雲谷、 葉落満庭陰 [馬楊妃 騮 背解鳴璫 罷 前 尾含鶏舌、 国三千里 鶏 **齊蓄禍機、** 春已空 偏応少、 和 綴 哄塵. 露 流 種 死 先把 万里 丹 雲 子 来 青牛道士留我宿、 鎖 幾 小 鷓 更立螭頭運兎毫 家在扶桑東更東、 文昌早晩罷生児、 知 日 翇 欝 迈 環 雨 規 時 (度労心翰墨場) 語 鴣 (者惟応杜紫微) 凮 難亡 橋辺 啼 朱門 紅 西 楼 不鎖杏花春、 屠蘇不譲 偷声賀玉郎 清怨碧雲愁、 払る 血 杏倚雲栽、 前 日月新、 滴松風 ...試院深、 )映酒旗 駐 **鱼**飛、 馬 春 看 珠 終是聖朝天子事、 不 楊 儻 曾是当年辛苦地、 # 従此不知蘭麝貴 此日令人腸 夜来省得曾 闦 此去与師誰 上 君有君恩秋後 芙蓉生在秋江 簾 唯 可 '憐夜久月明中' |更数年逢 闔 菻 有終 花 知 面 微開 新桂年 精 満 為 閉 君 朝 南山 爽落何処、 地 如 申 金 元 I色在、 飛雪 欲断 聞処 共到 此 \_ 漏 Þ 閣 日 葉 Ę 慟 尽 発 不 応 惟 還 皃 晴 景陽宮井又何 疑是行雲秋色中 不 不 夜来新染桂枝香 不 冕 不 不 万里月明湘 可 堪将 有偸 有壇 応惆 旒 許平 7人帰 ·将今日負初 能更羨謝 向 萌 知 船明月 原東風 依 何 初 遊曲 辺 坐御 人折 |見雁 悵 処是家郷 IΒ 入笛中吹 羡他 怨 満 水流 船風 玄暉 未開 長安 水 枝竹 香 帰 枝 人 人 ίÙ 空旅逝 馬嵬 入貢院 詣平 戯唐仁烈 送日 黄 書 宿 楊 聴 寄右史李正 下 贈 落 華 退 長楽 吹鷓 嵩 第 清 陵 青牛谷 柳 第 朝 望 廟 康 枝 本 宮 蟾 駅 鴣 僧 蔠 者 里 胡 鄭 詞 高 雪蟾 鄭谷友也 鄭谷字守 軽字 李群玉字文山大中時人 壁 魏 帰 曾咸通時人有詠 南 崔 姚扶太和進士 滕邁元和進1 言 橲 楊 裴 裴思謙開成進士 許 廖 Ш H相 子台文僖宗昭宗 夷直 有方元和進士 ·**渾**字仲晦太和進士 韋 荘 鄭 衡 作魯 渤字 姚 李 \*征乾符時-愚光啓 合崇曾孫元和 進字士礼 極 工建時 同乾 広明進

 $\pm$ 

章進 事士

 $\widetilde{\pm}$ 

198 197 196 195 194 193 192 191 190 189 188 187 186 185 184 183 182 君 平 尽 汴 白 万里 津橋春水浸紅霞 Ш 八片尖斜 硬 雨 帝 寂 公子王孫 万巻書生劉 肾残 親 々花 E S 中 舜 泉花木好高樹 日看雲首不廻、 片清光万里兼 道甘泉接御溝 水通淮利最多、 蓮千朶照廊明 清江万里天 渓 粧点望中黄 南巡去不還 同是先王道 風 形 時閉院門、 巻釣 知幾秋、 逐後 砌作毬 魯風、 塵 瓦 火中燖了水中揉 屍骸終是不風 勽 何 嵩 無 煙 幾回円極又繊々、 美人相対泣瓊軒、 上皇行処不曾秋 生人為害亦相和、 煙 緑 甌 心 柳 村 引蝉声送夕陽 妃幽怨水雲間 (波万里謁文翁) 片昇平雅頌声 珠 如骨肉 少縦横満目前 [篷底 桑柘 都太似無才 嵐 垂 涙 [糸払岸斜] 独斟 滴羅巾、 村煙、 処 時 流 老 侯門 酔 漁 憶得当年随計吏、 当 也 惆 無 君看出没非 含情欲説宮中事、 誰言水是無情物、 東南四十三州地 報道第三条燭尽 翠輦不来宮殿閉、 頑 可憐光彩 来睡 莳 寸 翁酔着無 皮死後鑽 知臣子合佐時 悵 銭乞与韓 蕳 珠涙知多少、 人間不平事、 入深如 着 気如常在、 無 一片玉 八喚 須遍 無意、 人喚、 知 客 海 今 流 過午 馬 豈 鸚 也 金 従此蕭良是路 惹踼招拳卒未休 都 自古栄華誰可保 万里青天何処来 名紙毛生不肯 取 南 直 鵡前 為平 到宮 下 蹄終日為君忙 到 |鶯銜出上陽花 朝身在海 為辛勤養玉蟾 宮風月写難 前 醒 如今竹尚 灘也 前咽 頭不敢言 来雪満船 生不出 膏是此河 不流 示 南 知 頭 班 辺 通 成 人 槐黄 渓興 酔着 宮詞 汴河 天津! 賦 題 呉門月夜与曹太尉 贈 賦 雲 江 李 又 題 以拾遺召不起 妃 亀 李太尉平泉荘 .頻字徳新大中進士 砂 南 都 婢 投謁 朱慶余字可久宝 橋 嘲 嘲 廟 直 堂 褚 H 帰 ,載字厚之乾寧及第 進 長孫翶 春望 杜 韓 翁 崔 **持握字**致堯等 高駢字舌 (氏子 荀 休 承賛字文堯乾 船 韋 郊 承 鶴 劉 子字也。 魯 | 貽字貽之咸通 雍陶 帰 李 敬方字中処長慶 皮日 費 風 香龍窟紀集進 氏 大之順杜 里渤海郡王 (冠卿字子軍元 ) 汪遵 藶 字国鈞太和 話 休 進牧士 別 逸字 少襲 |咸通進士

咸美

 $\widetilde{\pm}$ 

215 214 213 212 211 210 209 208 207 206 205 204 203 202 201 200 199 梁苑 学芳草 漁 帆 汨 玉 燧 入門 幽 春 不 千 七 春 永 崇霞台上 + [没朝班] 論平 %陽烽 殿 Ā 力劈開 林芳草綿々思 蘭 娘 单 光冉々 巷 )瓊筵 大開 隋 溝隍待 和 茳 堪 頻 緑 愛上酒 地与 煙暖 火照 聞 笑復堪憐 堤事已空、 水耿清音、 Ш 神 往 [陪驥尾、 帰 愧不才、 従容入 小 滄 愛青、 函関 海 家楼、 山 仙 事 何 苑 客 솣 陣 処 浪 身 遊 学弁 馬 誰 金 尽 = 万条猶舞旧春 嘆 不 半 無 間 玉 五 蓼 更 IΒ 門要路 並風 白 借 年千 輦 向 蹄 能 桃 一径苔荒 怕 限 花 恩 花 低折向 爛熟没 先生枉 帰遅 踏 相携陟 風 忽々下此 蓮 如 痴龍芸最 光尽被: 单 水 一帶共傷 前把 涙 破 **定総不憂、** 一絶音塵、 失龍鱗、 乱 亦 崩 時 麗 釣 人偷 Ш 塵 難 青 埃 多 譙 船 嵐 心 活 生 屲 神 杯 収 世上 報道 採得 浮名浮利過於酒 青 盛 別 慙 鬢 年 昨 蜀王殿裏三更月、 尽 君 凮 何 徳好将 驚 愧 曲 夜浣花渓上雨 日 前 Щ 後巏務山上望 如思想千年事、 毛 Þ 宝扇 得 如雪 四四 幾時曾好古、 那 百花成蜜後 点検人間 霓裳聴不尽 問花々不 願 [隣教断火 去 家娘子臥、 報 冝 頻 銀 心 新 掃 翻翅 筆述、 如 顔 死 事 語 色 去 酔 羨君時 惟 唯 至今遺 官 龍 麗 不 且留教住 猶 不 緑楊芳草為何 不 為 寸 悟金 前 見驪 誰零 得 職 詞 知 知 有春風不世 見楊花 作長安下 扇 ユ辛苦為誰! | 堪 厨 有 人心死 何必独霑襟 須 来還 裏久無 落 鞭 与 愝 Ш 防 復見王喬 雪 待梳 忽転 私 白露 入漢宮 水潺 為 彳 首 娊 第 語 誰 信 薢 来 頭 歌 煙 頭 甜 Z 人 人 開 秋 辞官 寒食 絶句 惜花 絶句 夢 酬 柳 婢 下 傷 贈 聴 温 蜂 賞 華 刺 韓定辞 僕 憲庭筠子龍紀進: 第 清 崔 時 仙 馬 枝 曲 春 問票慶 帰 謡 彧 詞 詩 宮 昭 羅 羅鄴咸通時人 隠字昭: 王渙大順 緯 **銭羽**起孫也乾寧六年 鄭 隠 伍 李 厳 版**軍**字子重 及第 雲叟 吳融字子華龍紀進士 沈 韓 唐 韓 山 李昌: **位**珪唐末進士 定辞 甫 寺 王易簡 馬 諫乾符 . 符 通字 時字 人子 彧 咸通時人 壁 進士 推字群· 記鎮 張 写杜 文南 対長 曜中 州王 · 時 大 夢

咸

吉

袙 及第

鎔

230 229 226 225 224 223 219 218 216 231 228 227 222 221 220 217 宮門 辞 絶 草 地 風 女几 夫戍 漢主東封 放 遊 六 昨 截 姚 終 爾千 湿莎 樹 裏 家遠客愴 幅 頂 日黄昏始看回、 竹 家新壻是房郎 向 長閉 煙 離 浪 軽 蕭 新 愁煙似不春 為筒作笛吹 Ш 綃 霞 山 魂隴上花、 関妾在呉 秋生夜涼 青雨後天 花吹又白 前 [万水身、 画 報 作 嵐 舞衣閑 太平、 萩 **I建渓** 気低 野 風 夫 夢中 桃花 風 千 刺 西 鶴 晩 無 鳳 雨 未解芳顔意欲狂、 佳 略 白 雲 鶯 飄 里寒雲接断 桐花下路高低、 風 飛 八人金 凰 中峰影洗還青 識君王鬢已斑、 竿竹不換簪 人留恨此中題 池上鳳 紅 浪 松露滴衣裳 相約又銜盃、 吹妾々憂夫、 哀怨問行人、 紅近竹林辺 植好好 · 闕 議 泊遶天涯 凰 為隣 辺兵、 蓬 飛 裾 啼 分明 須 行 縦饒奪得秋 起来聞 労君更向黔 沙 見説正調 不 却羨落花春不管 直 日 前 鴎 暮 鉤 時莫近瀟湘岸、 年十二度円月 行 峰 知 人本是農桑客 知 雲 猶 隔 記得曾行処 書信千行涙 聚処窓前見 月照半江水、 山 雨帰 逐 種 道 性埋香骨、 風飄 熊 投古寺 穿羽箭 胡塞 南去 何処、 龍 却 起 + 鐘 寒 僧 猶 瘠 猶 御 明 只 記 即 林 莫教穿破寺家墻 空使王孫見欲迷 独 月孤 勝昭 i 得春 地桑麻 害 欠猿声与鳥 到 擬 狐 是 在翠微開 是陶鎔 溝流得到 君 筅 何 啼 □ 教 舟有旅 深欲 (人掃 時枕 生真鉤 娅 辺 君 円不在家 雨 **万**類 衣 作 種 上聴 人間 濛濛 到 竹 虜 種 取 啼 塵  $\blacksquare$ 来 時 魚 客亭 巾<sup>‡</sup> 子 宮人斜 看杏花 和三卿 放猿 古意 雨 建 宋氏林亭 隴 黔 途 木塔院進士房魯題 宮 厳 白 I衣人 屰 淫 南 西 丏 陵 詞 対月 怨秋 図 Ш 行 峡 釣 吉師 寺 台 王駕字大用号守 奇 李 和鯤南詔人 王祝字不耀唐末人 方干玄英先生 任蕃蕃一作翻 陸 陳 司空図字表聖咸 前 建 **海**字嵩伯子 南唐宰相等相等 亀 楊憑字虚受大曆 老 李 逢 薛能等大拙会昌 黄滔 电蒙字魯望皮| 塗字 馬植 洞 時字 礼 字存之元和 名 山 士素 Ш 中 会昌 娅 光啓

232

五

千

单

外三

年客、

<u>+</u>

~

葥

望 秋

無

限

別

魂

招不得

夕陽西下水東流

巫

Ш

旅

別

崔

進士

卞

第

及第

和日

及

初卒

通

公

無 ※名氏

人

248

月裡

路

従

何

処

Ę

江

辺

封

合

**!**幾時

帰

+

年

九

陌

寒

風

夜

夢

掃蘆:

華

**非絮客** 

衣

下

-第留

滞

長安

張

蠙

進字

文乾

時孝

汳

通人間隠 · 人 標子乾符

称鄴

也正

荀月

鶴十

居占

九八

山登 科正 乾東

符甌

時散

人人

唐

人

句

宣宗

図 相雅字

唱僧賛

和虚禹

中与

輔 明

南唐

e貞元間·

詩一瓢作

於珠錦成

江都

人投

243 233 247 246 245 244 242 241 240 239 238 237 236 235 234 青山 千 長門 灘 楚 金 華 懶 秋 無 内 逼 曾 桂 落 甸 榜 修 染棠梨葉半 定河辺暮 岩万壑不辞労 人 真 漕 冷松香十 頭 八暁起 花 々下 迢 宿 秦 珠 細 暁 塵 翠上 恝醒 草接 懸 审 泣 戚 ĴΪ 使 生 少 玉 怯 心 鞭 万 笛声 年郎 퍁 堕 高 枝春、 · 里間 車 芜 敲 時 疎 春 痆 角 別 平 日 台 紅 寒 着 林 誰 玉 香 眉 荊 赫 争 失意当時 遠 軽 混 又 想 殿 浪 菢 被被 書 魂 月 州 漣 ·奈君恩別 看方知出処高 俗 極還応静 台渾不似 悪 教 台畔: **圖船** 潜記 珠簾 根 連 衏 田 応上窈娘堤 東望草平 妍 單 妨 向 半欲 路 Ĩ 恨 旅 別 手 看 火 昇 燎 傍生、 故郷 牡 人情、 処新 処 人寰 不 強 莳 崩 空 丼 抄、 身 行 沈 禅黄 軽 九 欲 縦 誰 錯 惆 自 閑 誰 诼 師蘗 日 宿 背斜 把 華 関 把 悵 喜 斜 蹄 知 使 知 遣 鷺 東巡 柳 卜 繍 山 此 帰 .黄金買詞 不 回首江頭 眠 孤宦天涯 渓澗豈 同衾又分手、 [色高千 路千 堪 陽 皼 恨 居 鴎 糸 無 也 回首望 収 噛 長 連 非 無益 余里 能留 相 窮 不 돖 枯 IΒ 草、 虍 処 意 賦 裑 望 邑 浦 蹋 得 合是栄 未 隔 長 君王自 微 相 住 和 水 不 向 近 来沙 心高 倩城. 夕秋 渓遙 来問 片閑 辺 雨 如 風 如 首 行 搭 瀟 終帰 松 於第 に烏夜 1領美 反古駅 見旧 雲落後 光觜是 時 嵐 在玉 下 喘 路 是薄情 襣 白髪 大海 更 不 本 入来 書堂 裑 깄 Z 欄 論 無 無 江 啼 栄 枝 中 牛 J 作 干 交 人 情 Ш 心 波 絶句 濤 別友 和 牛 路 王 奉 杜 東 宿 雑 長 宮 題 浪 傍草 莃 社 紅 都 詩 舸 常 疎 畒 詞 人 淘 皇宣 羽 荀 児 望 陂 恕 贈 樹 人 楽 沙 帝宗 駅 # 幸 鶴 陳 邵 下 徐 沈 祐欠世 荀太 羅 崔道 謁咸 仲 彬 長 皇甫 瀑 徐 王周欠世 鶴順 虬 孫 雅 李 唐 章 布 夤 生二朝年 通時 名与成 碣 融 聯 南 廖 家 佐 求 松

181

249 那 堪 雨 後 更 聞 蝉 渓 隔 重 一湖路 七 Ŧ 憶 得 故 袁 楊 柳 岸 全家送上 渡 頭 船 投 礼 部 侍 郎 符 蒙簾 下

逆風 窓 数障 斜 旅 人愁坐 恵無 涯 夜来留得江湖夢、 全為乾 声 似 荻花 蘆 盍 花 薲 Ŧ 福字 唐 九年 人 **/ 彦謙字茂業** 第天 士咸

250

竹

252 251 也 无稜郭也无神、 架長条万朶春、 露洗還同 嫩 紅深緑小 **法鋳出新** 一窓勻、 青帝若教花裏用、 只因根下千年土、 牡丹応 曾葬西 是得銭 Ш 織錦 人 人 金 薔 銭花 薇 裴 4説天復及第 来鵠

253

荊卿

西

去不

-復返、

易

%水東流

(無書時、

日暮

蕭条薊城

갩

黄

(沙白草任風

吹

薊

菛

懐古

馬

戴

進字

虚臣会昌

254 **暁入瑤** 台露気清、 座 审 惟 峟 許 飛 瓊 塵 心 耒 尽俗緑在、 + 里下山空月明 歩後 /虚声句 夢至崑崙 改作天風 許 瀍開 成進士

256 255 忽聞 別 梅 杜 陵帰 福 来 未期 相 訪 秖 笑着荷衣出草堂、 憑魂夢接親知 児童不慣看 近来欲睡 潭欲 車 睡 嶌 夜 争 入蘆 々々深聞子規 花深処蔵 春 韓 少府見 夜 劉 駕 訪 胡 釘 鉸

呉王宮裡色偏 Z 画 I 舸繋 春 潭 深 只 待行人酒半酣 簇煙条万縷金 不分銭唐蘇小 不 管 |煙波与風 Þ 雨 引郎 載 将離恨過 松下 . 結 同 江 ιÙ 南 潜文 楊柳 作鑑 非云也張 文 枝 詞 絶 牛 句 嬌 鄭 (仲賢

259

258 257

亭

261 260

挙

₩

都

風

情

未会牽牛意若何、 漸老見春羞 為名利役 須邀 伊 到 予 処消魂 独向道中 織女弄金梭、 成旧遊 醒 多 年 佗時定是飛昇去 )謝長条似相識 々乞与人間巧. 衝 強 不道人間 破 垂煙態払 秋空 巧已多 人頭 点 答韓 黄羅 七 ቓ 退之 扇上書賜宮人慶奴 楊 外五代人 韓 湘慶字 進清 進清 士夫愈 李後主

264 263 262 生 草 坐 · 臥常携 舖 在儒家遇太平 横 野 六七 酒 重 壺 笛 懸 不 褪 -教双眼 弄 晚 重滞 風 識 Ξ 布 両 衣 皇 声 軽 都 乾坤許. 帰 誰 来飽飯 能 世上 大無名姓 X 黄 昏 争 名利 後 疎散. 不 欲事玉皇帰 脱簑 人中 衣臥 月明 丈夫 (上清 呈 呈 題 鐘鐘 道 鐘鐘 弱 離 観 翁 先 生 鍕 呂巌牧 離 呂巌字洞宮 権 岩字雲房呂 童 通賓呂

中渭 第孫 280

為

愛

詩

名吟

到

此

風

魂

雪

靦

去

難

招

直

教

桂子落墳上、

生

得

枝

冤始

哭劉

僧

白

大梅

山

皇若

甫耶 霊清

( ) 事 徹 上 人 ( )

為友 友

羽謝 為

釈

清

江

279 278 277 276 275 274 273 272 271 270 269 268 267 266 265 来従 節 破 虎 寒 欲 不 若 何 鉤 線 向 玉 分端 語 為胡 池 虛 渓 寒 曙 能 須 似 作 飯 砌 心荷葉衣 眉 間 問 瓊 功 無 九 凄 相 長 瑤 月引 [我道 江扇 午自誰 漿 成 因 涼 作 如 葉舟中来 越 堦 衢 I見落 総莫論 泉 百 無 陟 百 猶 人更多、 作天、 I感生、 戦 相 限 成 滴 無 懐 仙 想 尽 言 場 過 梅 情 壇 時 乳 紫府 数樹松花 天 帯月松枝掛薜羅 胡 千 荒 応 些 去 靸 玄 況 玉 万古伝名為屈原 谐 得 難 遇 (書新拝漢中郎) 人吹入笛 ·条香燭照 |児光彩破黄昏 向百花 (霜搗尽見雲英) 簫 清都 文簫 抛 天仙 催 行尽又重行、 在海東辺、 鳳 食有余、 橋上去、 首 隔 駕彩鸞、 和 1有期、 錦 吉 星 煙 来、 河 屏 舞 昔年 若到 剛 堪笑楚江空浩々 映 無 労 今 自 手 蒼旻本自 蓬莱信道 藍 倘若玉京朝会去 7々亭上 <u>,</u>握 朝 有 城 被世人知 限 橋便是神 住此 文人何 繍 人間 青 始見金吾貴、 薬苗人不 畄 旆 襦 l行欲尽 春心 [扣玉壺] 無 無 人何在、 并甲 春 住処、 多路 風 繊 仙 処 起 帳 :識 翳 遊 窟 度 又移茆 瓊台不 体 剛 왵 玄 不 対 白雲深処老僧 夜 重 空見槐花秋草生 只 何 願 客絃 下馬縦 被姮 鴦自 在譚 **随鸞鶴** 能 涵 必 鶴 Z 崎 城 僊 洗 唳 横避 骨俗 娥捻 I解分明 屋 得 歌 生 南 怕雪霜 嶇上玉京 天 拄杖 雲 入青冥 入深居 直 白 戦 臣 百 玉 笋 未 痕 冤 툰 多 珂 寒 知 語 前 縷 答塩 僧院 塞下 太平里 答裴航 端 沈廷瑞 行吟 寄 贈 釈 元 寄 邑 新 贈 示 文簫 樊夫人 午 淮 霊 日 幸 月 柳 許 徳得 戯 i柄岩 官 曲 徹 観 西 実 辜 道彬 問 賈兵馬 僧 釈 武 譚 元 釈皎然字澄源与 和十一年逝 大學 新将軍早朝 士士也号 夷道 文秀 呉彩 何日道 常 兵部 微 峭 樊 夫人 裴航 和 青城丈人 梅樓 尚 使 与居 裴 沈  $\pm$ 南

郎

中

成

溟

夫

侍

女

281 家 在 薗 山 茜 復 茜 其 中歳々 有鶯啼、 如 (今不在鶯啼 処 鶯 在 旧 時 啼 処 啼 呈 刺 史于 公 僧 徳 済

282 寒食時 看郭外春、 野人無処不傷神、 <u> 1</u> ·原絫絫添新塚、 半 是去年来哭人 寒食 僧 雲表

糸綸直下 垂 波纔動万波随 夜静 水 寒魚不食 満船空載月明 帰 鉤 船 船子和

285 284 283

近千尺

錦

衣鮮

華

手

擎鶻、

間

行

気貌多軽忽

艱

難総不知

五帝三皇是何物

公子行

僧貫休姓

<sup>八</sup>時人号徳

七糸湘水秋深夜、

五字河辺日暮時、

借 稼

蔄 穯

秘

書

郎 此意、

静

弾高泳-

有誰

知

作

寄王秘書

僧

斉己

) 鄭谷方干 禅隠 月昭

相潙 友山

冶

286 画 松 似真松樹、 且 | 得尋思記得無 曾在天台山上見、 石 橋南畔第三 株 画 松 僧景雲

287 黙

禁掖 蓬鬢蓬 人 **門積恨多、** 知連状薦 夜 (闌燈下不停梭) 成 縑 猶自陪銭 納 未 直 青楼 曲 歌 織 婦 僧 処

[饕水浸根] 従来住 山上飛 鉄 石辺尚有古苔痕 玉 道 衣着尽着僧衣 神光万境閑 家貧 莫把是非来弁我 清 天津橋上 天 公 儀 都道蓬 未肯随寒暑 無 人問 瀛 客 浮生穿鑿不 独 又孽清香与返 直 要曾為長者身伝燈以為亀山智真禅師 倚危闌看 気堪為諫 -相関 落暉 諍 魂 臣 辞退 古梅 自 贈 賛 敬 睦 龍 唐 助 Ш 僧 教 和

会昌 選 汰 僧 慧 忠

尚

免

僧

無

可

龍寺電島

此 [哭元来心 身雖 異性常 裏喜 存 勧世 逢 李 詩 源 王梵志西非 僧円 沢 |域人

295

造

作莊

田猶未已

堂上哭声身已死、

切

無心

自性戒、

切

無礙

自性慧、

不増不退自金剛、 哭人尽是分銭人,

身去身来本三昧

示

志

誠

僧慧能六祖

294 293

Ξ

生石上旧

魂 Ą

賞月吟

風莫要論

慚

愧情 歌幽

:人遠相:

訪

前

Ш

後

Ш

高

峨 精

喪

重

十轔々

日々

過

哀

怨満岩谷、

聞

者潜

悲薤露

歌

北

邙

行

僧文偃

292 291 290 289 288

明月分

形 屋 前

処

人々新

白

|衣寧墜解空人

誰言在俗妨修道

金

三間

茅 车 氳

三 十 雪

虐

297 296

湘

之南[、]潭之北、

中有黄金充

玉

無

影樹下合同

船

瑠

璃

殿

泛上無

智

無 綘 応 真耽, 313

虎

頭

生

角

人難

措

石火電光須密布、

仮饒烈士也応難!

**懞**底那能解差互

因

事

有

頌

義

昭

招

崩

揘

僧

智

寂

309 308 307 306 304 303 300 299 298 312 311 310 305 302 301 枯 三十年来尋剣客、 猛熾焔中人有路 滄溟幾度変桑田. 百丈竿頭不動人 紅 明 白道従茲速改張 沿流不止問 何処青山不道場、 十方世界一 蕭 以字不是八不成、 龍 心本絶塵何用洗 螺山子近辺夷、 招 然 光 木龍吟真見道 Щ 独 拍 処 頂宝月輪 和 意沈吟、 如何、 乗同 人希、 髑髏 旋風 唯有虚空独湛然、 此是真宗上妙機、 誰 森羅万象此中明、 照 休来顕現作妖祥、 真照無辺説似他 幾逢落葉幾抽枝、 何須策杖礼清涼、 雖然得入未為真、 身中無病豈求医、 無相法身豈有二、 度得之流半是奚、 信無絃発妙音、 、耀乾坤爍暗雲、 無識 頂上屹然棲 |観初明、 定法医 喜識 石火瞥然何処 終日法堂唯静坐 直饒巧説千般妙、 尊者不移元一 離 自従一見桃華後、 鎮常歴劫誰差互: 已到岸人休恋筏、 雲中縱有金毛現、 百丈竿頭須進歩、 欲知是仏非身処、 若捨煩悩入菩提、 共語問醻全不会、 相 尽時消不尽 離名如不稟 行帰真見、 丢 質 不是謳 更無 千 不 可憐只 朝生風子合応 必得超凡 当人那弁濁中清 吹毛用了急須磨 直至如今更不疑 杲日無言運照斉 未曾度者要須船 正眼観時非吉祥 十方世界是金身丈一作尺 明鑑高懸未照時 江影現万家春 知何方有仏 人問 阿不是経阿一作歌 解那 本来心 入聖郷 斯 地 知 祁 <sup>I</sup>尽逢春 I師曰、千江同一月、 伝法偈 偈 白 頌 頌 偈 趙 又 示門· 示 四 因 偈 以字不成 挑華 衆 |天供 気数道騰屋壁 州遊五台山 僧本寂曹 僧神禄 僧斉安 僧正原長谿亀山 僧 人 龎 悟道 智真亀 僧 居 示僧 徳謙 八字不 僧義 龍光  $\pm$ 紅 螺

万戸

盧

僧

神晏 頭

ш 玄臨済 僧志動

僧景岑長沙太虫

大徳

和

尚

330 327 326 325 324 323 322 320 319 318 317 315 314 329 328 321 316 学 当 澹 良人的々有奇才、 不怨盧郎年紀大 南台静 昔逐良人西入関 楼上残燈伴暁霜 只箇心々々是仏、 在夢那知夢是虛、 才到洪山使垜根、 芸香誤比荊山玉、 勧 自 未透徹[、]不須呈、 我 I時心 聯佳句 君莫惜金縷衣、 [従消痩減容光] 画 Z 有古壇真白牛、 蛾 春 事已相 坐 眉独出群 風花落時、 題流水、 鑪香、 関 雨 那似登科甲乙年、 + 勧 万転千回懶下床 良人身没妾空還 当 不堪愁望更相思、 独 何事年々被放回 不怨盧郎官職卑、 十方世界最霊物、 覚来方覚夢中無、 亘日凝然万事忘、 四 父子蔵来経幾秋、 十方世界廓然明 散雲飛 莳 載 君須惜少年時 (眠人起合観床) [方八面不言論、 幽思満素懐 人道便承恩、 餉間 便掛 澹絶鮮| 出門直 今 花開堪折直須折、 不為傍人羞不起 謝娘衛女不相待、 経年不見君王面 無金可買長門賦 相 如今妾面羞君面 自恨妾身生較晚、 縦横妙用可憐生 迷時恰是夢中事、 不是息心除妄想、 他家自有眠雲志、 孤峯頂上通機照 7日却成鸞 思一 孤帆従此去、 夜情多少、 風将綺思、 透 孤 友、 峯 頂 方知紅葉是良媒 不 飄 都 莫待花残空折枝 因郎憔悴却 為雨為雲帰 花落黄昏空掩門 有恨空吟団扇詩 地角天涯不是長 君到来時近夜来 不及盧郎年少 悟後還同睡起夫 蘆管横吹宇宙分 廻 不用看他北斗星 堪重 来暫 花散蘂媚青天 切不如心真実 縁無事可思量 |跨虎谿| 過望夫山 (差) 间 莳 Ш 頭 将別 哭夫 居遁頌 絶句 寄故人 燕子楼 杜羔不 白牛 酬韋校書 示于祐 示張 示盧 金縷衣曲 歌 頌 因 示衆 事 僧守安 頌 生 郎 布 有 示 題三郷 第 頌 夫 女郎 袋 鶯々崔氏 僧 盼々張建封妓 韓夫人 崔氏 龍牙 囯 女郎張窈 保初 杜氏秋娘 慎氏王史厳妻 劉 山 薛濤時字 劉 延 氏 和 尚 · 対 対 技 度 元 和

窕

331

龍

池

九

曲

遠相通

楊

柳

糸牽両岸風

長似江南好風

画船来往碧波中

宮詞

費氏蜀花蘂夫人

広徳

342 341

茸母初生認禁煙、

無家対景倍凄然

帝城

春色誰為主、

340

月宮移就日宮栽 毎歳沈檀来遠裔

引得軽紅入面来、 累朝珠玉実皇居、

好向煙霄承雨露: 今辰内府初開処、

丹心

点為君開

紅

色木犀花 内香薬庫

宋高宗 宋真宗

充物尤宜史筆書

題

339 宋絶句

太陽初出光赫々、

千山万山如火発、

輪頃刻上天衢

逐退群星与残月一云、

欲出未出光辣撻、

千山万山如火発、

須

343

進

飯朝来不喜餐、

御厨空費八珍盤、宗徽

人間

有味倶嘗遍、

只許江梅一

点酸生学

聯句

太学生

332蓮花為号玉為顋、 珍重尚書送妾来、 処士不生巫峡夢、 虚労雲 雨下陽台 厳 尚書遣蓮華試陳陶 Z 不答

妓蓮華大中時女

|雲峯満目放春情、 歴々銀鉤指下生、 自恨羅衣掩詩句、 挙頭空羨榜中名 崇真観覩新進士題名

333

魚玄機咸通時女道士

335 334 雁 非莫悲兮生別離、 菛 山 [上雁初 飛 登山臨水送将帰、韓 馬邑欄中馬正肥、 日旰 武昌無限新裁 山西逢駅使、 柳 慇懃南北送征 衣 絶句 唐妓盛 小 叢

不見楊花撲面 飛、 妓鄂 州 与韋蟾聯

筍

鄂州

妓

338 337春来引歩強尋游 何事潘郎恋別筵 懽情未断妾心懸: 恨覩煙霄簇寺楼、 汰王灘下相思処、 挙目尽為停待景、 猿叫山々月満船 双眉不覚自如鉤 題唐安寺楼粉壁 王霞卿光啓時人 336

惆

悵

人間万事違、

両人同去一人帰、

生憎平望橋辺水、

忍照鴛鴦相背飛

送人

徐月英江淮娼

汰王灘俟夫不至 王氏潘君妻

**臾走向天上来**、 趕却残星趕却月

詠初日 宋太祖

遙指郷関涕涙漣貴與草母草名北地寒

在北虜清明日 吟

宋徽宗

187

344 曾 卣 前 朝出白雲、 後来消息杳無聞、 如今已肯随徴召、 総把三峯乞与君 贈 珍図 A 南居雲台四· 十年 宋太宗

346 345 尋真誤入逢莱島、 別家山十六程、 香風不動松花老、 **暁来和月到華清** 採芝何処未帰来: 朝 元閣上西風急、 白雲満地無人掃 都入長楊作雨声 尋隠者不遇 華 清 宮 杜常 魏野

347 昼 |睡方濃向竹斎 柴門日午尚慵開 驚回 覚遊仙夢、 村巷伝呼宰相来事類聚為魏野詩

| 忍把浮名売却閑 年失脚下 -漁磯 門 苦恋清朝未得帰 前流水対青山、 寄 青山不語人無事 語巣由莫相笑 此心不是相 任風花自往還 軽肥 答傅霖 贈張忠定 張詠 傅霖

350 349 348

玉

一殿登科四十年、

当

|時僚友尽英賢、

太液池辺看月時

好風

吹動万年枝、

誰家玉匣新開鏡、 歳寒惟有公兼我、

露出清光些 白首猶持将相権

子児

新月

虜多遊

寄

丞相向敏中

寇準

謝莱公見訪

魏閑野子号清逸

353 352 351 当 習習香薫薄々煙 九苞顔色春霞華、 杏遅梅早不同妍 丹穴威儀秀気殫、 山 題品直須名最上、 I 斎 尽 日 無鶯蝶 只与幽 昂 々驤首倚朱欄 人伴酔眠 桃花 金鳳花 種 放字明逸 晏殊字同! 叔

不管鶯声向 西園春 蕭条臘 後復春前 色纔桃李、 [一暁催、 錦衾春晩尚成堆 雪圧霜欺未放妍 蜂已成囲蝶作団 香紅若解知 昨 更欲開花比京洛、 日 倚欄枝上看 人意 睡 似留芳意入新年 故将姚魏楼山丹 取東君不放回 牡丹錦被堆 梅花 牡丹 石曼卿 范仲淹 韓 琦

困帰 説郷 載芳洲採白蘋 人説 来訪栗園 刺 桐 栗園 移 花 舟 如後発始年豊 弄水賞青春 |樹老再生孫 莫驚 当 我今到此憂民切 |時自倚青春力 頭上見髮白: 不 拾栗児童長幾番 只愛青々不愛紅 信東風解誤 刺桐花 蘋 栗 石介字守道 滕子京 丁謂

359 358 357 356 355 354

+ 遊 聞

360

両

株桃

杏映籬

斜

装点商州刺史家

何

事

春風容不得

和

鶯吹折数枝花

春

Ē

王禹

偁

370 378 377 376 375 374 373 372 371 369 368 367 366 365 364 363 362 361 鮑 几 玉 近 寺 冷 緑髪青瞳 昔 田 神 願 花 越 殿 直 最 別 源得 貔 老当 月 帝 [家沺 未全開  $\Box$ 袓 於 賢自是堪 功 国 F 立亭々若 好声音最 院 :楼台鎮 掇 陂 霊 車 袞 厨 雖 深 清 T年笑郭. 斎 中乏短供 水淡於秋 |台掛明月、 缺 貅十万兵 前矜勇甚 衣明日月 Z 和 々水流渾 夏 飢 痩骨軽、 力猶 月未円. 雨 碧霞 光起. 1短峰、 好聴 簟 加 乍 郎 晴 罪 存 清 笑他. 遠陌 碩中 南 終 孩児啼哭飯蘿空、 林 飄 万丈辞焰飛長虹 非 架卓珊瑚欠策勲 犬戎巣穴一 看花待月思依然 子 界分南北 似 石 陽 榴 年培養牡丹芽、 蕳 然 敢 樹 調 山当戸転分明、 無鶴 高花 旗 咳 花 初窮又渡頭 言君愛竊詞 舞袖太琅璫 井底太驕生、 歌舌更叮嚀、 影 嗽 遍 病獼 芸吹笙、 動龍 透簾 与 明遠村 時平、 西 猴 蛇 東 明 乞 取 縦横 事 不 母 豪民送物 頼是丹青不能画 郡 尀 **雲意不知残照好** 帰 明 若教鮑老当筵舞、 乗時不羨雲溟楽 従来多少 高 樹 日 防 因 |耐古人無 |技抛 無 斎 暮 来不用封 知 陰 開窓何 柳 独 礼 満 野 低語告児道 花月無情物 絮 杓 鹿 坐 楽三千字、 過 地 因風 6伸鵞項、 ]鳳池水 )迷途者、 踰 颪 低 百 侯印 枝立、 I 亭 午、 垣入、 生竹、 意知 所似 起 惟 爹 好 活取 預 灞 只問 転見琅 金 夢 銜 疑是孫登 却 若使多情 独対丹墀日 尽使平趍大道中 々 成応 有葵花, 先偷子 陵憔 作儀 将微雨送 覚 去宮中第 有新詩 客窺門縮 羽脩眉 久旱蟠 [君王覓愛卿 流 悴旧 遣 璫 同 鶯 n鼓吹声 更可憐 舞袖 向 上 長 黒 啼 (嘯声 近黄昏 将軍 L 未 斜 染翎 相 生 泥 聯 日 鰲 裓 花 傾 公 頭 龍 詩 長 吉 ) 同斉 口張 贈許 吉祥 次周 傀 初 驪 上 嘲 行 上 田 退 韓 及第 堠 聞 夏 自狗作児 宮 魏 欧 Ш 林 家 筆 儡 子 씥 意 夏 色 陽 操花 申 道 輔 逋 公 鼓将 席 吹拝声儀 夏竦 張 永 韻 鄭 林 梅 司 公 司 人 蘇 堯臣 馬 兪 馬 叔 獬 逋 上 億 復 舜 許

卿

光

張

池

洞

欧陽

杜 亜

黙

陳

蔡

李 襄

師 中誠

之

池

蚌

宋 祁 396 395 394 393 392 391 390 389 388 387 385 384 383 382 379 386 381 380 平 莆田乾荔老楊妃荔支、 平 当 破 聖君寵厚龍頭選 |築壇拝日恩雖厚、 官 為愛香苞照地紅、 四辺喬木尽児孫 従来多病王僧祐 風 無所用 山鬼水怪著薜荔 鑿 太公年登八十余 公子乗閑臥綘厨 名郎元是足風 職須 波 生為受此香濃、 破蒼苔漲作池、 年 **氷泉脈漱籬根** 吹燕語落簷間 剎 同 々煙蒼々、 試大明宮 心唯飽食 由生処有 流 文王一 仰 自小 菰蒲才熟楊柳黄、 芰荷分得緑参差、 倚欄終日対芳叢、 曾見呉宮幾度春、 文字雖同命不同 壊衲遙疑挂樹猿、 慈母恩深鶴髮垂 底事驚回夢裡閑. 白衣老吏慢寒儒 争 躡足封時慮已深、 才能不管用時無 天禄辟邪眠莓苔、 得 郝 ,如窓下作新詞、 面常迎落絮風 誰 東南 能文謝恵連、 在開元得見之、 見便同車、 地 更 幽 扁舟繋岸不忍去、 毎至春帰有遺恨、 暁 夜深忽憶高枝好、 如今若向江辺釣 若使当時成大厦 我作尉曹君作相 蝋屐旧痕尽不見: 各厭塵労思物外、 君寵母恩俱未報 説与旁人都未信 不知夢見周 文章大底多相犯: 隆準早知同鳥喙、 堪笑翰林陶学士、 鉤簾坐対心語口、 翠幕管絃三市 開 却憶沈香亭北 杂煙波上. 公後、 晩 畔 西風 典刑猶在酒盃中 似 把酒更来明月中 東風 酒 将軍応有五湖心 年々依様画葫蘆 曾見漢宮池 也被官中配肴. 也応随例作塵埃 東君元没両般 莫辞携手訪林泉 枝藜携酒看芝山 曾説当年吐哺 剛被人言愛竊詩 画 |堂煙 画真妃出浴時 如成病悔何追 軽 | 斜日鱸魚香香| 作郷 先為我開門 紅曾照赭黄 雨 五 館来 峯 萩 魚 風 無 衣 酴醿 蓮花 海棠 絶句 古栢 定林寺 謁韓魏 怪石 送袁守 贈郭功甫 題 復上陳亜 謝王欽若 諷 淮陰侯廟 久在翰林 際文忠 屏間 茘 芰 杜衍字文昌 黄庶山谷父 韓維字持国 文同字 張源 公公 呉江 方惟深字子通 賀鋳字方回 劉 曾鞏 郭 銭塘尉 費公餗 季孫 李清臣 陶穀 袁世 魏周 銭昆字裕之 功父 陳堯佐文恵公 輔

414

不

用

Ш

僧

供

帳

迎

世

蕳

無

此

竹

風

清

独

拳

手

支頤

臥

偸

眼

看 雲生

未

牛

竹

蓒

葛敏

苸

408 407 406 403 397 413 412 411 410 409 405 404 402 401 400 399 398 壁門 男児 六 端 当 恐是酴醿染得黄 東 自 雁 風 春 佳 Ш 老 石 茅簷長掃 喬 去自 松翠竹 方 従 外 雨 草 山 Ж 菛 年不嫁惜婢婷、 泉凍合竹 I 粧成百 綿 入少 魏 照影空自愛 更 千 無 金 無書為客久 昨 老気如. 始千 々不可 闕鬱 I添腰 一闕倚天開 騎 夜 擁朱輪 破枯株、 )説山多、 浄 絶 野櫟: 無苔、 々劫 獣 無 脚 繊 虹 名 Ξ 病 風 埃 短髪! 水辺 門 衣 万 蛩辺有夢到家多、 借 空只年々憶薜蘿 月中清露滴香来 日 燈 伝白施朱作後生、 孤 山 夜色沈々万境空, 花 五見宮花落古槐 錦 災城 法 蔄 頭出後便郎当 鸞舞鏡不作双 翁服栗旧伝方、 対 木成蹊手自 何 本来. 帰 原上乱抽栄 南 天公有意無 嫌 逢 (中輦路平、 山 (乱似蓬) 故国 無 尽 日 春 法 栽 開 欲問 莫向 莫是臥 撑眉 祖 阃 似 明 不是自心応不信 定知 不 説与旁人須早計 容来為説 試 応是主人 天下真成長会合: **[堂玉佩縈雲響:** 嫌 向静· 水護 待上林鶯百囀 師 日 来 何遜牽 挂 桃 西湖恋風 車馬繁華処、 扁舟滄海去 龍 中 田 花 意 眼人誰怕 **『農興晩、** 我不 ()貪報 僐 蹤 阑 将 側耳 迹因, 詩 顔 緑 知 繞 月 色 玉 未甘着: 鴒 纔 郤 借 想汝応 三咽 隔 功 不 放 眼 教坊先己進 随宜梳洗莫傾城 両鳧相倚睡 両 ·及桃 前帰 成名 原 夜 開 窓撩乱撲 山 入城門便不生 従雲気望 与穿簾 排 茜 頭 1徐収白玉漿薬 知 笑向 有望 源欸 無熱 [選送 風 角 計 遂 :又蹉跎 入雲 不帰 掃 浴歌 ※肺腸 新声 青来 東 蓬 点 萩 飛 帰 黄 葉 風 人 衢 光 江 虫 来 能起行草云人有脚弱啖栗数升 寄品 酔書 夜雪 偶 書 偈 雷 春 題 帰 謝王立之送蝋 戱 次東坡上元侍 自 画 題 **%作雪** 湖陰 祖師 擊 館 計 作 荁 況 睡 陳 仲 剣 壁 鴨 相 州 獅 晁冲之 壁 王 劉 陳 蘇 別 沈 <u></u> 城字 護門 絶句 敞 劉 括 師 럺 業 銭 黄 穆 庭 攽 道 王介 壁 張 文 桂 梅 飲 方 張 韻 甫 張

晁 耒

補

之

秦

観

栗

蘇 轍 相

更

429 428 427 426 425 424 423 422 421 420 432 431 430 419 418 417 416 415 苦 凝 紙 夏 開 粲 昨 昔 開 銀 落 蝗 水晶宮殿玉花零、 約 蔞蒿短 寒 侯莎新補蔚宗伝 木陰 送卷愛 漢初 煙 屏 挙  $\Box$ 年 肼 [無筋力太軽柔] 日賓朋酔帽斜 虫元是飛空物、 束 林 江 幽 首登龍虎榜 得 閑 残 南国看黄葵 欲満読書窓 石枕竹方床、 淡 移 南 媊 |
々欲放船 公如李益 香夜閉関 | 々荻芽肥 日 I 欲 黄菊賦 万玉妃 斂 漏 微残 嵵 褄 愁 烏 藿燥 斬霜露玉肌寒、 別 + 砕 雲鬢金釵向 蘭 何 歩 笙 忽有瓊花樹小缸 手倦抛書午夢長 天遣来為百姓災 点綴宮槐臥素屏、 黄鸝啼了落花天、 解言明月逐人来、 正是河豚欲上時、 壁 畞 褈 (来幾度見春 年身到鳳凰 :剪金英填作句 物 虚 菊 青燈 応容 人倚玉 **薝粘短可憎** 如君得自 曲上雲車、 預勝 乍 『後垂、 欄干、 「有無、 帰 洒 流 畐 莫教酔裡風 試炷 君看 更喜 相 袖 今日村家籬落下、 剰 帯 仙 頗 睡起莞然成独笑 本県若還 特勅下簾延墨客、 十詩尽説 多情好共春流転 甘美遠勝雨子乳、 小 逢 欲 中猶覚有余香 雨 衣 知 雨 博 姚 持 愔 京洛渾依 飄来成墜雪 染得天辺碧 春色随軒去 |風流好名字、 杯相 Ш 曄并梁固 Z **完**不 吹尽、 駆 人仮 人間事、 領略 得去、 旧 俗 寐 留 唯 冷 秋 数声 貴司 取 呉王当日未曾 臥 小 不 捲春帰 乞与人間 不見東庵満檻花 百 付 刻燭題 不 . 落 西 嵐 三与風 悢 得朝官未可 金 醒 聴 **奩分供在家僧** 庭 因風雪廃談経 E 時子細 緇 寂寞両三枝 風露 ,漁唱在滄浪 却 疲 杂号 法作 流葛稚 詩又一 風 請 馬 塵染素 齕 吹不去 不 向 打 -禁秋 莊 暁 無 回 看 残 知 毬 看 ZΖ 来 Ш 知 萄 送和 及第題 柳花 牽牛花 牡丹 待講. 葵花 瓊花 車蓋亭 墨 黄 又 捕 跋子蒼詩 和 梅 西 宿 菊 館 花 施 梅 蝗 西 詩 王正 大雪 中上元 菛 乳 香 賜 范蜀 興 石敏若 張商英字天覚号 呂本中字居仁 米 陳 謝 外 蔡確字持正 逸字 与義 謝 国 李 美 無名氏 芾 洪芻 徐俯字師川 儷 呂原 幼 寺 公 元 晁 韓 端 **特駒字子蒼** 明 友 遼 栄名 張 道

公哲

Z

唐 宗

卿

耶律弘基

蜜

伝

来好信通

為花

評品嫁東風

香鬚

(粘得花英去)

疑是纏

頭利

市

紅

蜂

媒

劉

444 443 439 438 437 450 449 448 447 446 445 442 441 440 436 435 434 433 借得 林 市 \* 踏 社下 頭 暴富池 万炬绿 白首帰修汗簡書、 室明室暗両奚疑、 黄鵠高飛去不還、 衰 洛 三日淋淫已渺漫、 梅子留酸軟歯牙、 我 陽城 楼歌 夜新 破渓辺 完健 容不 深路転午鶏啼 白高僧心已灰 焼銭鼓似雷 松 花錦繍 風 似秋容好、 裡売花声、 塘已吠蛙、 鼓太喧譁、 春入管城、 筆 「翻三峡、 逕苔、 覚眠 囲 君有長 景門外軟紅飛、 <u> 1</u> 好山好竹少人来、 座上誰憐老孟嘉 売得城中幾擔春、 知 尖新楊柳未蔵鴉, 宝炬連珠照万家、 毎因嚢粟歎侏儒: 未晴三日又言乾 芭蕉分緑与窓紗、 旋焼枯葉煮山泉、 日 方寸常存不可欺、 石菖蒲長水蕉開 百年世事奕棊間 有人家住隔渓、 萌 [斜扶得酔翁回 銅雀緑苔生、 (才粛五兵) 凄 須涼但 浮凘 荘厳 牢 若使王孫知稼穡 客中不記春深浅、 太守令厳君莫舞、 不知月給千壺酒 従来説道天難做 日長睡起無情思、 人間 有梅花処惜無酒 青枝満地花狼藉: 莫問天高鬼神悪、 沈香亭畔千株石、 同是行人更分手、 裹 塢 烏巾 // 把断春 開 有雲頭月、 蟻垤王侯夢、 無事炉煙起、 紅 !莫吹却、 春 色邅、 風路、 曾 不堪 酒 照 得似蓮花博士無 **荑到台州分外**難 免教白髮見黄花 爾花将売与何 寂 遊人空戴玉梅花 訴 閑看児童捉柳花 不 三嗅清香当 知 不 散与人家作仮山 直 ''帝直 :当時 歴疎 是児孫闘 与青州借援兵 到梅花紙 須先悪自家知 用関防俗子来 嵐 在杏花 歩 樹 桐墜晩花 輦 作離声 帳辺 草来 帰 盃 西 午睡 与劉 九日 売花 西帰 立春 蓮花 台州 山眠 見山 僧廬 人家 嘲上元禁舞 田 不 長安覧古 汴京紀事 園 欺 博士 漢 早 梅 雑 邦 洪舜愈平 曾茶山文清 王十朋 徐淵子 馬子才 黄白石岩老 蕭千岩 楊廷秀字万里 方岳字壶山号秋崖 顚 直 克荘字潜 戴復古石屏字式 劉子翬 陸游字 尤表字延之号梁 范 張舜民字芸叟 胡 姜夔 成大 直 斎 孺

務観

|字堯章白石道

466 460 459 458 457 456 454 452 451 467 465 464 463 462 461 455 453 牡蠣 問 路 逢莱東観是亭衢、 曾是霓裳第一人 聞説辺頭卸鉄衣 穹廬三月已淹留 内 第一 漢皇親召賈生還 禁路風 深院沈々照落暉 玉簫吹徹北楼寒、 飯熟羹香客夢残、 江上濃陰暁未開 玉質亭々立歳寒、 竹 . 前 裡茅茨竹外渓 向秋峰頂上分 . 君此去復何生、 泉頭過九日、 灘 車 頭 清飛早鴉 馬撥不開 艇横 曲 野月崢嶸動万山 黄花猶侍客重来、 夕 京洛争看北海賢 高標模写固応難 粼々白水護漁磯, 官卑遙望紫宸衙 宝香熏徹旧時衣 暁雲峰下白紛々、 秦村山水樹陰寒、 為道還家歳旦更 経国文章要鉅儒、 依々楊柳又舒眉、 瘦筇支我上蒼苔、 白草黄雲見即愁、 文徳殿下宣麻回、 、陽西去待潮生、 [終認得本来身、 却裹神: 男児有意扶中国 与君不負登臨約、 坐令氷雪開生面 相応日日来垂釣 了無公事鉤簾、 漸行漸入雲生処、 古今一様邯鄲枕、 四 頓著五花猶不判 多年不作東風夢、 春寒前日去已尽 満袖塵埃何処洗、 紫微侍郎拝右相、 人情莫道春和好、 [海九州参未遍] 夜霜清不成夢、 春行楽誰為伴、 仙足官府 覚後人纔作夢看 来春更有靖州行 閑却薔薇 今日又従何処来 不斬楼蘭不易 同上金鰲背上行 便思風采爍雲煙 莫作人間水墨看 石上簑衣不帯 樹冬青落細 羞見花前蛺蝶飛 満目西風不見雲 起来春信満 却於註易下工夫 只恐西風有冷時 李家池上海棠洲 中使押赴文昌台 架春 衣 人間 帰 遊金 送陸 墨梅 釣磯 検院 交青嶺 梅花 投誠斎 尼院 撤戍 献宋高宗 春 送呉定夫 慧力寺松風亭 使遼回謁恭敏李 上張天覚内前行 秦村午炊 晴 山 務 即 杜小山超 観 厳滄浪<sup>名羽</sup> **.** 游寒岩子明 事 高九万菊礀 黄穀城 陳鏡湖 方伯謨遠庵 赴 趙天楽 劉改之号龍洲道人 任斯庵 孫花 趙章泉 岳飛 徐神翁 七 閩 公 康伯可与之 唐庚字子西 古周 必大 王仲至

468

夜来

雨

雪北風

顛

吹得

波濤欲暗天

世上如今少知己、

煩君牢繋釣魚紅

北

風

484 481 480 479 478 477 476 475 474 473 472 486 485 483 482 471 470 469 管茅作 .脚踏 秋草 香 収 六七 伝芳遠 万鴿 桃 水 石 玲 麦 紛 幾年奔走厭塵埃 鉄 梅花落地点蒼苔、 騎牛無笠又無簑 / 達陂 (拾乾坤 瓏 熏 紛 花 乱雲深客到 風 鎖沈々截 菛 文葉蘆秋水裏、 盤 幇 葉底雪花寒、 翻 江雪情偏 紅紫落莓苔、 虚空午寺春、 反々自 隴 旋 過 前 田 屋幾家居 砕 已没鞾、 竹 溌濃 きっき | | 遶籬 碧江、 紅 西隣 擔 飛 韻 稀 緑 Z 都 雲 半 更 楡 鶴 春 花 影黒窓蟾夢半回 錦 帯月和煙特地間 断 此 風 天意商量要入梅 上肩容易下肩難、 両三箇雁夕陽辺、 幕 露滴 蓰 無 銭落尽槿花稀 和 ·昼香熏草木間 傘高張熨眼 壠 7日登臨 旗猟々駐危檣、 人頭上要安身、 **I収朝放費工夫** 逐渓流半染泥、 人過 風 残雪在高枝 横岡到処過 秋黏老紅 帘路不紆 亦快哉、 野 人家 新 小立 坡側 何 離 夕 小 移植小軒供宴坐: 耐 花涙覚来紅 疑是玉妃新浴出 煖日香風不常有 江月不随流水去 禹門縦使高千尺、 蛺蝶不知 勧君高著擎天手、 忽然綫断 青 何 ク陽午背無-凍有! :天万里 処 軒 Þ 如 一楼頭検春事 古花渓畔柳、 養 飛 疎 日午貪濃睡 取 来双燕子: 雨色 何標可述、 **記見童手、** 時 渖 春去也 南 涙花. 人臥 無碍、 来雁、 聞 雨 門外 淡 帯 **恍疑身在普陀** 雅 年 骨 衝 沙 翠雲梯上 前 天風常送海 分明摩詰輞 放過蛟龍也 双々飛過粉墻来 多少傍人冷眼 /漢能 肉都 破寒潭 時 Z 得 Ż 村 糸暖日墜青 交還喜澹相 如 軽煙不 寒鴉 銜 春 雨 在画 憶故宮 為陌 法 伝 工 聖 嵐 晴 過不 舞 両 欲 [|女帰 濤来 川図 デ 妨 梁 隔 風 如 上摩 抹 西 花 知 Ш 虫 陪 春 台 何 看 煙 書 秋日 歳杪. 桃花 梅花 海棠 酴醿 跨牛図 華陰道 上岳侯江禁方厳 宋末 村 山 麦 題 有 上賈似道 傀 蘆 I礬花 茩 鼓 儡 感 雁 即 Ш Ш 土 宮中養鴿 危 逢吉 詩 寺 偶 仇拳 舒 中 曾景建 徐竹隠 劉 事 蒲 陳景沂 祝穆字和公 次荘 贈姚 宗沢忠 万頃 信道 寿 負 兪紫芝 趙汝 庚 崔 無 小 紀氏 鸕 鏞 児 太学生 毛 父 趙

東野

韓

判 院

玉

503 502 501 500 499 498 497 496 495 493 492 490 487 504 494 491 489 488 支頤 朔 \* 幽 臥 花 無聊 咸平処士風流遠、 家依渓口破残村 払牀欹枕昼初長 夕陽低尽已西紅 螭首輪 寒 扶筇挂月過前渓 黯 夜深梅印横窓月、 疎林残嶺起昏鴉 窓図 池春 **節離灘** 風 夜客来茶当酒 淡江天雪欲飛 **|香淡々影疎々、** 瘦煙羸可 半 吹 病 ·睡月明 酒 囷 画 水緑如苔、 声號々流 面正塵埃 出蚪尾 [梅花月、 対 李何、 残 蟠 中 春 雪虎風 雲霙点綴玉鱗寒、 冷風 彷 忽見江南駅使来、 竹炉湯沸火初紅 問 竹 紙 招得梅花枝上魂、 身伴渡頭零落雲、 水上新紅取次開 臘尽行人喜近家、 好夢驚回燕語忙、 不 百尺楼高万里風、 簾幙重々更掩門、 彿 帳 .信江南第一枝、 :籬数掩傍苔磯、 枕 -関渠事鳥声和、 苮 魂清夢亦香、 波濤松樹風 凄雨似深秋, (威亦自如) 人薄霧籠 間倚 深竹有花不見人、 喚起夢魂簾幙悄 直須快覓鶩渓絹 憶着家山石橋畔 尋 駅使不来羌管歇、 清愁満眼 莫謂道人無 不是客愁眠 疎影暗香如昨日, 正是花中巣許輩 更向空山拾黄葉、 江北江南春信早、 江辺石上鳥拍樹 無 白髪年年何処得、 悪 常一 人掃地驚孤夢、 雨 東風 斜 様窓前月、 風 看魚楽 **滋花落尽、** 無 不得、 人説、 事 写 纔 等景 此 不 姓名那有世ー人聞 動 小 天香自到不因風 折得梅花作伴帰 也随疎影伴寒光 人間富貴不関渠 傍籬穿竹見梅花 真応風転得幽香 分付軽紅上碧莎 只応多在倚欄 取 夜水長到梢 有梅花便不 開落只春 知人世幾黄昏 枝冷落為誰 山詩在此 揺花片却驚猜 楼人下欲黄昏 精神久遠 香中 知 同 頭 中 梅花 梅花 梅花 漾花池 樾軒! 登天清 又 又 又 又 又 還家 又 又 春 春 病 山村 Ē 晩 酒 楊平 杜子 張棨 陸蒼 趙信 徐抱独 尽量 趙 和 曾仲成 篽 中 事 閣 呉思道 朱行仲 趙子雍 李去言 趙 王性之 正显 渆 製 野 庵. 庵 劉無 趙士 曾 賈秋壑 **衰江** 

極

掖

516 515 514 513 512 511 510 509 508 507 522 521 520 519 518 517 506 505 縹葉 凍雲 惹 花 満 香 茅 才 何 春 姚 捜 江 舎 梅雪争 床 香 通 簷 得 簇 密 桌 伽 I 魏 (詩索笑傍簷梅 梅 南舎北雪猶存、 丽 梅 雪 面 《緗叢照碧欄 |殫巧万花叢| 竹 胭 曾 | 欲雪樹槎牙、 垂 爛 西 柔 宮粧淡々黄 裁 従来洛下誇 周 雨 脂半 工々雪 燥見紅: /枝疑蜜 塢 臨 春 易 滴急 湖 葩分外工、 処士 両幽 計制降、 阿 用 母池、 **一欲落**、 ·点侵 催 心来 竅 疑 奇 梅 梅 更无 幾春 如 帯圏 絳 疎 岸 深将絳雪点寒枝、 晩見昭儀擅漢宮、 千 冷蘂疎花帯雪開 雪片飄零梅片斜 Ш 雨 騒 IΒ 白 枝 渋風 含 紗 幘 外 何 枝 金不惜買繁華、 人閣筆 Z 北 巻経年病 新藥 尋花 朱々 数点綴 , 斜陽不 頦 挂 人信歳寒心 都 枝 1蝋貯幽 慳 色 未見殷鮮 南 如此 取次開 :暁尽 房餐 酔 費平章、 到鶩児、 到門 亦知 未開 雛 諅 蜂 寒 開 外无梅粉鉛華 梅須 清 遙 嬌 崖 自来不得 東墻羞頬逢誰笑 栽 可 今年底事 莫把枯梢容易折 半 分付南枝与君看、 到 料得故園 名 (培不得華腴 '惜芳時天不惜 得初冬夢 )謝花: 憐 夜 香全与江梅 黄染就宮粧様、 蜜已成蜂去尽 夜冷香清 和風 未識花消息、 遜雪三分白 神 飾 花 春 好 東風 色満 能賤 入夢、 )顔子、 看 似 万 地 客 中 有 乞与 香 又被東 豈 緣 野 雪 只 蘭 夜寒惟 南 三更雨歇 留 不 老 欠伸俄健 有 随 夫自 是東君 梅千 |赤輪 人花 欠横斜照 心 国 是宮中不賞花 煖尤宜愛日 看瘦影上窓来 知是雪是梅 車 紫暈 配 ÷ 枝教 **|顔強自**| 有露 風 要 梅 樹月明村 下 里 苝 蟗 誤 五更風 香 用 起 正 水 得 (意偏 段 尋 蓰 香 断 房 枝 烘 枝 腸 垂 深 看 香 梅 徊 来 牡丹 又 又 又 又 又 又 又 又 又 又 又 蝋 又 紅 又 又 又 梅 梅 張于 沈蒙斎 程滄 徐介軒 呉 姚 楊 石 易 鄭 高 劉 廬 江 李 異斎 舌心 泳 舎 疎 龍 文渓 晁具茨 渉 西 亦 梅 東堂 湖 人 洲 意 趣 Ш 寮 洲 坡

539 538 537 536 535 534 533 532 531 530 529 528 527 540 526 525 524 523 空谷媽 幾多 深院 君王 換 紅 三月淮 貪詩閉 少陵不賦 淡月看花似霧中、 双 雨 衣 移 小 向 香 后 却春 院蛮 紅粗翠袖 11年洞 後桃 墏 裁 根 春 [得坤霊秀気全] 薱 破破 紅 春 緗 千 無 然笑靨 紫赴晨 (人春 中三月 纈 倹御 風 花 里入名園 費 白惟梅耳 南鼓戦塵、 作片飛 態繊穠 海 欸! 生心、 経筵、 日長 番新 (棠詩) 々き 移 粧 開 暮 蘂珠団 酒暈 相煩 游蜂 又向園 斜 風 猶 水際雲涯到処尋、 閑却羊車今幾年. 検点南枝花尚遅 春 東風噤疹海棠寒、 少 留 遽呼燈燭倚花叢: 無双亭下隘遊人 瓊 在瑤 H 待 風 陽平 得 前 風 花放後百蜂来、 元自 紅 嬌羞似海棠 柳絮点人衣、 帰燕簡東風 来往燕飛忙、 **温流相** - 半落芳池、 |林作好春、 **「外蝶翩翩**、 池午酔中、 嬌気欲昏、 蜀 山木 国詞 待得 不 春 嫌 白髪宮人無 似是天工薄寒素 小 清明節近帰期遠 酬 海棠嬌甚成羞渋 却笑華清誇睡足、 聞 夜来月色明 此花不解興亡意 親曾后土祠 東君不怕 可惜春花吾老矣 自是東君分処劣 近清 妨 帰 陵忘汝渾 春 種 太真春 苶 暫向橋辺 未得偸閑力 |錦窠三百木 ·用怨風 明 嵵 春 節冷 職事、 (関事) 如 前看、 睡 帰 駐 醒 昼 去 雨 遅放海 更 東風 更遊 饒 憑仗東 也 留 无雨无風 趁渠新 風 海棠煙 海 又是将花客裏看 只今羅襪久無· 春 却 不 為桃花 党党花下 白年年開 光已不 向庭 待詩 他 嵐 是人間聚八 **丛先到海** 避離騒. 為纔起蜀 顏 雨閉 色減 棠他 無数落 火 風 人 敀 Ī 忘却 春 矖 催 削深 党技 開 他 幾叢 暁粧 人思 亦 番 夜 西 仙 春 開 詩 帰 紅 氈 梅 塵 紅 元 桃花 又 又 又 又 又 又 又 又 又 又 又 又 又 海 又 又 瓊 棠 花 曾蒼 劉克斎 湛道 全 (金 大 同 用 陳三 鄭雲 張 兪桂 不 馬 陳 黄 向 黄 趙 闪月潭 雪湖 勉窓 静 書 欺 陳止 樗 師 顔 裴父 嶼 定粛 斎 林 Ш 隠 Ш Ш 庵 Ш 睪

公

556 553 552 550 549 547 546 544 543 558 557 555 554 551 548 545 542 541 呉姫 多応 露 汎 萱 万柄 晩 睘 天 雨 愛花千古説淵 膩 扇 水辺舟子競招々、 雨 桃 八公憐 洗金 掃 様 原 似 泓 過 卡 草 颭宮羅衣漫床 余 来 流銭碧剪紗 煎 軒 天水染銖衣、 仙 西 官 緑荷衰颯尽 娉婷絶代无 無 花 我太岑 片頓 窓処 **本事倚欄** 棹鑑 発幾 围 虫 風 膚碧玉房 曲 山 採蓮 作 菊栽、 湖東 番 辺 # 晩 セ 幽 寂 崩 歌 種 涼 明 Ŧ 春 回首 豈是 墻 生 毎 層々碧玉晩楼台、 連雲老翠出新黄 肯把秋光不似春、 老兵怕礙客車来、 累々波面襯紅粧、 酒 雨 湘 陌上車塵晩更囂 水宮魚貫出瓊 媚水荷花粉未乾、 隊々峯巒入短篷 먑 歳慇懃 帞 中 頭 中不著客中愁 妃晚浴試紅粧 説 秋風 紅 姮 無可蓋眠鴎 漁 藤蔓自交加 埃 郎 娥月裡香 (透日飛 **选捲碧波**、 両 此 度開 問 鋪 津 急整離 我重 天孫 IJД 願 西 清 費 坐忘仏上三年夢、 芭蕉葉上 欄 只 縁何買得凌波女、 十万瓊珠天不惜 翠蓋不能擎雨露 秦帝謾労方士遣、 八有幽· 為児 芬一 |初乍畳青銭満 色藕花三十里、 拾落英将底用 風 人早晩勤 干月満難成夢、 滴 昨 |此華全晩節 々 孫積陰 |人無 下 夜吹香過 日 蒼玉 I来天闕 柏 無 宗事, |思涙 澆灌 多雨 佩 徳 東堂時 何似籬 来結· 鴛 長 暁雲光裏 博 世上龍涎不敢 賸 分与池荷 肯信池塘有暮秋 荷花深処弄軽 為有荷盤万斛 緑盤擎出与人看 淡粧濃抹錦 人在欄干待月来 風 向 畄 **鷺応怨夜寒多** 仙 栽三径伴開: 露侵人徹 諅 人間 [已是避 |秋深結此花 i 裏 薦 占一 辺白 渡河 肾涼 青紅 時 在開 夏涼 半 秦人 清 赦 盃 芳 身 橈 珠 岩桂花 菊花 又 牽 又 又 又 又 又 又 又 又 又 又 又 又 荷花 又 **羊**花 林峬 朱貫之 史益斎 王月 <u>虞</u> 司 🗓 晋 鄭 何 高 許 陳 劉 鄭 蕭 安晚 芤 梅 古 九 呉菊潭 行 菊 漫 氷 鄧志 斎 Ш 施 潭 山 万 Ш 屖 澗 塘 浦 崖

苔

東洲

576 575 574 573 572 571 570 569 568 564 563 559 567 566 565 562 561 560 6梅釀蘭 蝶 布 香雪支離半墜風、 雪 紅蓼 肥 柳 雪樹重々和涙冷 短 軽剪梢頭薄々羅 深 蜀 金 独 茶驚架倒 嫋 **紫**撲蜂粘 /蔵密 様 長亭外柳 魄 |鴨香焼午 嫌朱臉花顔俗 年 葉敷条翠作囲 類雲条 Z 漸 春事到 枯藤浅絳葩、 黄花 凋 啼 成陰万縷斜 葉人難 成 Щ 氲芍薬清 発出狂 血 無人架、 一架春、 玉 取 色仙 洒枝、 -夜煙、 **次秋、** |除職 依 覓 Z 酒中風 子規湔血恨難磨 碧 念我思帰 舞 飄 断送春光夢 幻 空弾宝瑟怨流年、 故宮遺廟有知音、 全学瓊台玉女粧 全似老夫狂酔時 香雪紛々又撲衣 自生芒刺護裳衣、 旃檀婆律萃天馨: 柔条無柰不成叢 夤縁直上照残霞、 籬笆処々碧牽牛、 然欲上 瑤 (腰柔弱弄韶華) |成紅艶送春暉、 幢 裏粲嬋娟 度夢中聞 未得帰、 一白雲郷、 空 粉蝶不 啼得 東風一 試開 道渠解笑何曾笑 無 袁 不須声裏催人去 秦呉万里皆芳草 素月共成中夜色、 昨 儘把檀心好看取 莫嫌野興難拘束 叼 東風不是無顔色、 老僧不作依附想、 風 蛮 煙入眼 庭 端 夜 林莫道香飛尽 春色無 如許風 血 却被遊蜂攪 秦趙当年日 架薔薇雪 番渓雨横 知行客恨 流成底事 倶 流骨、 人管 (成趣) 也 簷 綰 嫩 只 老尽春 打困 秖 只合更名小白蓮 纔見花開便合帰 染到山花恨最深 好風分散四隣香 又添苔蘚到花枝 与留春住莫教帰 只伴春風 何藉珠簾 過了梅花便 将謂青松自 桐声 (応都 住 恨 随 緑枝頭不用多 東風 風架点征 |秋千細 田 中 作映 [家歳 風是杜鵑 舞幾 ·飛尽花 亦見幾 翡翠屏 雨中 到君 I有花 Ш̈ 薄 衣 紅 収 杜鵑花白花 含笑花 柳花 凌霄花 又 又 又 又 杜 又 又 又 又 又 又 又 又 酴 鵑花 醿 易寓言 程金紫 周方泉 任拙斎 陳三松 虞 謝 顔 劉 陳 蘇 徐 ||双渓 顚 幼 詔 李梅亭 亀峯 盧蒲 蕭 橘 趙汝回 仲 仲 柳 謙 隠 蕭 **艾**图 山 渞 江 趙成

澗

徳

593 592 589 588 585 583 580 594 591 590 587 586 584 582 581 579 578 577 嬌困 翠 折 野 炎洲 霊 未説司 清 露 兀 妖 暁 水 漫 瑤 寸 献 来随 程扶: 受佳 穜 紅 菙 +看 幄 杂俄生几 浄法身如雪瑩、 山 池来宴老金家 総 面芙蓉秋已衰 伝聞出 洗 弄色絢 [白蘂殿春華、 **【扶頭憐半酔、** 《絳蘂簇枝間 緑 里 如 臨 **缺当**  大絶 城花 玉暮 流 意 女雪為肌 出通身白 花刻玉工、 挿銅. 結絳囊、 発時 池台、 如霞、 深光、 I縛籬 |越裳 可 憐 壶 酔倒 姿々 <u>+</u> 沈水 何 錦 不 濃淡分秋染此花、 多情長伴菊花芳、 繁条倒是着花時 尚 已 肯来林下現孤芳、 能白能香雪不如 多貯清香野老家、 淡濃宜面闘新粧 Ш 鉛 作 囊高下 如逸士気昂蔵 ]知名与仏相同 [深不用掩山扉、 **"鼎成丹七返還**" 人提挈上 一朱欄月未移、 /靨輔巧 . 匆々 風 熏成換骨香、 流萼緑華 照坤 蛮航 が承歓、 夜開 維 香逼簟 他年 近説 雖粧 若遇 終日 秋風 頻向 白玉 誰憐冷落清 <u> 1</u> 対花六月无炎暑 兀 並肩罌粟独多怨、 客来踏破松梢月、 乞与幽人伴幽壑、 可憐結了薫風子. 似 蚏 枝不用千金買、 I独醒干 露滴 梅 ... 我若修花史 根苗移上苑 蜀国三千色、 試与平章看 断笄金暈 春時占春榜、 花輸 前招蝶使 紋 似眠不得 垂 「秋後、 紅臉、 ·底事、 着 頂 幼 鶴 列 休慙系出 難 牡丹未必作花魁 晩 能把柔姿独拒霜 似 依旧身帰. 省爇銅匜幾炷香 枝肥葉密欠清 密通家籍省梅花 具体牡丹惟欠香 不 雨 為 何事当時林下香 渠醒 作 入幽 知 有 妨 洗 成癡絶女児花 向主人頭 湿爛酔! 朝開 箱 人間 風 過打鐘 風 対両朱顔 吹 却 本南 七月詩 色界中 是生 第一 暮 落悲 上飛 | 粲然 涯 時 香 癯 朱槿花 芙蓉 又 又 茉 又 又 又 山 山 又 又 蘭 又 薝 又 水 麗 蔔花 I 礬 花 仙花 春花 |丹花 花 莉 徐干 花 花 潘 鄒 許 江 張 胡 劉 劉 松窓 奎 良岑 立 圻 理 鄭 仲 趙 虚斎 荲 葉庭 父 李 屋 蒋梅 張季霊 徐渓 陸 鄭 啓 予章来氏 蕓 松

運

辺

月 西 窓

珪

609 608 606 605 597 595 612 611 610 607 604 603 602 601 600 599 598 596 渭 丹 亭 管領東風知幾春、 巧 清 臈 幇 花 蟄 編茅為屋竹為椽 秋 如 玉色瓷盆緑柄深、 素娥昔日宴仙家、 名貴已居三品上、 刻 雪逢 治都 蕽 飛 重 痩 Ш 別 葩点漆細馨浮. Ż 光及物眼猶迷 玉 ·雕瓊 菙 高出竹籬間 驚 水肥三月天 未暇栽千畝、 虞 歩上金鶏嶺 如 禓 舞対 起 春次第消 妃去不還 i由造化炉、 緑未乾、 西 作 龍 瑤 낅 角 台 葩 露滴 等 画 蛟室未呈 庭 愁雲空鎖九疑山 屋上青山屋下泉 蒼葉軽排指様柔、 極目漫山繭榛花、 **着葉婆娑擬碧鶏** 也 夜涼移向小窓陰 酔裏従他宝髻斜、 風 価高仍在五銖先、 清 檻 閑着脚上渓橋 渠流碧 **| 橈双動** 頂 ]将俗態染香塵、 磨雨洗好形模、 ?姿元不受鉛 聊須種数根 風 春雲若剪裁 吹血色乾 弄潺 木蘭 一双水犀、 々 船 華 瞑鴉過 柳条畢竟帯児女 世 半掩柴門人不見、 香案浄瓶安頓了 雪蘂瓊糸亦甚賞 学得京城梳洗様 精采十分伴欲動 誰 有人不具看花眼 児童莫訝心難展、 遺下玉簪天覓処: 花神果有神通力、 春来買断深紅色、 西 同本若為分魯衛 最愛深秋群木脱 人家尽換新楡火 l間多少相思涙、 風 為移根蓂莢畔、 偸 区 得余香去、 /東風 悪 惟 還 樵童 悩殺飄逢老病身 **(達)** 買断春光用得无 独 清 独 洒遍脩篁染不班 老牛将犢傍籬眠 旧 玉鶏知応太平来 未展心時正似簪 如今化作 焼得人心似火然 分与秋城无限花 五更只欠一声 1 欺風 夜東風 倚 嵐 能摩頂済 羅包卻綠雲鬟 有垂楊帯 衡 応不愧夷斉 蚕婦伐帰 闸 雨戦黄昏 眼 看 父不 林花 遠 泊煙 便 啼 嬌 Ш 家 鶏冠花白花 班竹 仏手花 玉簪花 又 又 又 又 又 楊 竹 竹 繭 又 又 黄雀児花 又 金 棒花 銭花 柳 呉 飯牛 章 楼 陳 王 厲 銭 趙 趙 八履斎 北 潜 坆 易元矩 藝斎 陳節 小 煕 循 福 楊監丞 Ш 斎 媿 Ш 劉允 道 翁 震斎 石懋 元 斎 翁

叔

王逢原 完広

625 623 622 621 630 629 628 627 626 624 620 619 618 617 616 615 614 613 寂寥 錯 紅 秦 処 東 万 下 騒 野 黄花褪束緑身長 洴 翁 滇 夢 春 六 認蒼 枝 綿 淮  $\overline{+}$ 凬 簾 客酔眠腸正苦 蔬  $\overline{\mathbb{H}}$ 携襏襫去 池 回 撮 줴 何 吹草 深与意 弘山芋慣· **、籬戸入泉声、** 藤 歴 先 班墀数十株 枝 綳 浪 千葉逓相親 嬌 白蒋 赤 姬 盛 生薄吉州 人為作牙 セ 黄染不成 Z 河 緑 雨 是 六 人 栽秋 離 寒酸 難 声中、 典 北 畄 商 緑 青 賊 々 量 到 糸 太一 中 紫 帰 西 尽 路 内 無 睡 羹 百 不 更 婦 窓 蔵 秋 添幽 金 望 . 結花心 結 皃 踏 影分明 来葉々 凉 /携猿鶴到京華、 魔 緑 鴻未穏 田 入黄陵古廟西 酒 従此 藜青事 蓋酌 糸包困 去 神 何 退聴骨先寒、 虀 Ш 繰 景向 州 如 黄頓 容 宱 車 変蕭 :頴昌遊、 1亦自清、 日夜忙、 , 暁色紅 是 寿 草 外 此 蚤 木腥、 結身、 ]暁霜、 蓬 武蔵鶯、 王妃、 夜長、 近誣、 々餐 疎 壸 江左 帝子 草木 及到 幅 弄 我 故 未堪 数 出来似有凌雲勢、 終 林 出戸方知是黄葉 行 灞 虚 成晩 公不 瘦得 /歳幾曾身飽暖 :下搘: .人自謂 Щ 筋 巾 日 橋 (至微猶 朩 木糸 新 投 夷吾甘半 岩壑応惆 雨 八餅供龍焙 何 年立春 知 来成 晴 限 老 向 来供燕息 歳 春又去、 秋草 鍾 郎 螺 仙 経 傷 当曲 有合 離別 行者、 Ш 住、 有分、 月 壁 悵 Ē 捻 長 駦 辛苦区々活数 殺 悲 糸瓜 逢 省 更 无 只 六 乱 依 且 却 剛 用 杠折无情 不 正 然只 (補人)[優 中携 是三郎 青原 |人猶 緣 Z 遣 詑 Ш 哉父子与君臣 無生菜上 作 沿上 無 峯 無 :丹梯得 尋 白鷺 主鷓鴣 (作秘 白説農 法寵 片在梧 涙 前 旗 面 花 壴 1繋馬 快活時 染脂 登 灑 只 贈 書香 溯 萀 墻 也 師儒 有情 新 春 魚 亭 家 啼 壇 盤 香 牛 無 桑 桐 時 天宝 又 読 賀 題 陳 黄 丁 木 茶 蒿 又 糸 笋 田 霊 梧 又 荊 Ĩ 周 叔 陵 杏 瓜 家 寿 葉 導 易被 遺 益 廟 木 公 高 戴 周 趙 劉 薛 王 **二公帰** 放 像 翼 事 厒 似 吟 梅 羲 黄漱 陳 独 漫 杜 魚 召出嵩 陸 碿 孫 軒 隠 北 턪 曾曲· 葺 畚 翁 Ш 瀾 芷 魏 休 汪  $\pm$ 

阜

203

鶴

尹 Ш

> 直 卿

羅

大経

水

Ш

晁 以道 規

646 644 643 642 641 640 639 638 637 636 635 634 633 632 631 648 647 645 鞭 久厭 大児阻 学 風 廼 世間官職似樗蒲 |落魄江湖二十年、 誰 |鑾坡蓬監両封書で | 覆羹直得皀囊書、 水流縦急境常静、 土床煙足紬衾煖、 慶元宰相事紛々、 往来塔下幾経秋、 好読床頭 山染嵐 克己工夫未肯加、 **护杭州曲子謳** 如元凱方成癖 帆斜颭漾晴 羸百里遠来遊 |翁尽灰教児書 |塵龍| 光帯日黄 飢頗廃書、 "万慮昏、 易 編 漪 采到 蕭 吝驕封閉縮 文似相如反類俳 驚起沙鴎掠水飛 花落雖頻意自閑 瓦釜泉甘豆弼新, 嚴谷陰雲瞑不収、 喜尋泉石暫清神、 説着令人暗断魂、 小 嬌児赤骭玉雪膚、 布衫闊袖裹風煙、 荷花十里桂三秋、 道院東西各付渠、 錦水元来勝石渠、 每恨無従到上頭、 盈 然茅屋枕横塘 ·児忍寒粟生膚、 虚 枯松亦大夫、 消息摠天然 如蝸 那知 琤嶸 自知寡与真堪笑、 試於清夜深思看、 独立孔門無一 寄語従今莫相訝: 不似世人忙裡老 遮断好山数不見, 目労足倦深山裏、 好聴当時劉弼語 婦縦有褌 厥妻曝日補破襦: 白石道人斯拝号、 如今個様新装束 乾道聖人無固必、 但宝銀鉤并鉄画 今日登臨方覓険、 万事不求温飽外 卉木無情物 歯頬皆氷雪、 無 事 襦 頼 剖 生平未始得開 漫然清世一 分貸官職乞平原 弊筐何有金十奴 断 典却清狂売郤顛 肯怕炎方有瘴煙 秖輸顔子得心斎 我心随処自忘 如何天意異人謀 猶勝低眉対俗人 不敢緣此相庸奴 牽動長江万里愁 是非付与直哉魚 何須玉帯与金魚 不如帰去臥林丘 有 破藩籬即 無繳駁任称呼 顔 瓢 閑人 大家 味長 機 顔 遊嵩· 韓平原 貧楽図 克己 送劉 過蘭 土床 遊重雲 自賛以冠堂写其真 和 贈姜堯章 胡季昭竄象郡 顔 天津感事 + 和 高 六和塔詩 -里荷花 楽 廟 戸 王才臣 斎 渓 Ш 左次魏 配享書跋 曹 謝 張 羅従彦 良佐 趙従道 楊亀 載 程頤 程顥 徐思叔 李彊父文清公 呂与叔大臨 潘徳父 謝処厚 邵 1山名時 楊伯子東 竹谷羅大経父 李

南 金

派 斎山 子

659 658 655 666 665 664 663 662 661 660 657 656 654 653 652 651 650 649 雲 雪 花 昨 画 往 天 心 何 白 酔 仲 幽 虹 江 万 松 行 I 角吹 意 騾 橋 柳 Z 凬 事 用 為 挿 連 人 梅已過杏花初 年五岳隔華戎 裹安亭松 日土墻当 年 芳洲 ė 来々三十年、 不 斻 吹 数 焼丹吝駐 代歩若奔雲、 琪花吹鳳簫 義 偏 茶白髮、 **不**帝 散 -知蒼海、 愛青山好. 合 来歳月深 体 断 赤城 玉 [幾千齡 +識 為腮、 孤秦 作間 Ė 面 頭 立 霞 顏 晴 顱 生 春光欲上翠微、 涯 蓬莱春 譙 更 染出連雲万樹 閙 閑 多 為是青山青不老 親手文公再造成 尚 屏 看 五 今 IΒ 万 茰春 (無踪跡 謝 苑 楼 人所至留詩 **| 怯春寒着蘂疎** 蔽皇家独祝融 書松下 朝竹牖 学 非 片青山、 無古 屠龍 城 逃来住海浜 君王送到 芾 虛 ī雨送残. 在西 儘逍遙 静 坐 意 亦 向 松根、 陽開 無 非 転 空林 今 濵 花 Щ 迹 来 春 疎 人間 :有雪相: 莫嫌 不 功 誤 時 欲 処士不生 白雲 我 Ш 何 待 賸 **閑来又倚松陰睡** 有 人心若道 成行: 入酔郷 随千 [中雲出 事人尚 子添 如 人若覓長 知 亦 得重来幾枝在、 喜 五黄鶴 嶽霊 紅紫都 帰 名姓問 東随煙霧去 待 劫 満昇天去、 Ī 我 迷路、 **受有伴、** 龍 迷 巫 無 無 雨乾坤、 助 去路、 (生薬、 一峡夢、 拘束、 吹尽 通塞 Ш 野 猶愛梅 源 征 丟 路 流 戍 乱尋 無 花 松竹青 回首山 閑 洗出 半 淅 新 傍 対 請 空煩雲 扶桑影裡看 岱宗新 明 肯令辛苦更冠 人 人心 境無 無楫 瀝松 自 未帰 看 看呉児弄 ·随蝶翅半蜂鬚 緑 闍 ||満||園 郴 何緣 1々何処 番 渡船 心 陽 雨 入版 声 頭月正円 笑忘還 続夢 是 山下石 青更好 有去来 下陽 還 大還 睌 金 撑 図 可 魂 中 家 台 潮 輪 人 儒 洗児即 辞後 与楊 杏花 偶 題 題 夢 隠 取 遊 書 寄 題 春 竹 入空 籍 夷 譙 峨 遁 煤 吟 嶽 懐 外 Ē 窓 南 楼 嵋 詞 唐 通 渓 嶽 書 朱子也 亩 壁上 胡 曲 呂祖 明 謝 州 Ш 羅 蔡 張 宗賜 枋得 真徳秀字 吹 庵. 湘 道 原 淵 栻 熹 李 角老兵 龙 仲 節字 Ė 文山 壁 謙 張 陳 斎伯 羅 中宋 宮 朱 静号 浮 胡 邵 女 松 西景 琥 Ш 五 <u>, - -</u> 斎自

陳摶

山元

交号

678 677 676 675 673 672 671 667 683 682 681 680 679 674 670 669 668 枝醬 曲 北 \* 踏 忙裡偷 万松嶺 萍粘古瓦水涵天, 処世紅塵五十八, 三千功満超三界、 抱天守一 古 誰 如 満 金 万籟沈々清夜闌 -篙春水 遍紅 藜 渚回 顧楼前 木陰陰繋短 能 峰 Ϊij 梨雪照斜曛 来乞玉泉書、 如 排月入藤蘿 上 開 [塘孰与期] 塵 火復如綿 日三梳頭 未得 是工夫、 四 簑煙、 笛風 間 閑 屋 篷 数葉田 飛過 杖藜終日自忘帰、 碧雲飛尽建康宮、 買 老 杖 金玉相逢価倍殊、 撮得根牢繋便休、 **埜水交流路不分** 城郭塵埃柰爾何 抱月懐中枕斗眠、 楼前独自倚欄干、 混沌独存今始没、 跳出陰陽包裹外、 懶漢如今一也無 幾多風月是良儔、 僧 (書幾帙不曾看 藜 平 扶 微陰落檻前 ·間雲半 々 (我過渓東、 `貼小銭` 蕳 隔岸一 隠顕 旋鋤月地移蘭 五更雲去逐行 材大従来無用処 沾衣欲湿 到了不干 大抵還佗肌骨好 大地生霊乾欲死 若到名山高着眼 隔林髣髴聞機杼、 江南二月多芳草. 説与時人休問我: 金鶏叫罷松風 時 終日銜杯暢神思、 朝来応笑酡 人若問吾帰処、 縦横得自由 声牛背笛 -藤蔓事、 香花 顔 種 動 雙 雨 雨 不 不 英雄回首即神仙 掃 酔 道不 又費工夫縛矮闌 吹 葫 不搽紅粉也 和 洞天深処異 知有人家住翠微 春 三十六宮秋月寒 酔 在濛々細! 泛人雲霞 :魂不復帰寧海 中却 [頭却羨老僧閑 須十丈藕 蘆自去纏 風 面不寒楊 成霖雨謾遮 柏 吹落渡頭雲 有郡 侔 風 **性胡蘆** 風流 八人多 輪月 如 柳 雨中 人扶 馬牛 舡 風 天 辞世 絶句 絶句 不出 夏雲 送僧 絶句 盆荷 金鑾 東園 偶 無 使欧陽景貸米子玉泉長老 天台道中 潤 仙 又 謝 州 人 題 居 題 頄 長老 世 雲遊 楼 上官道人南平人 北 黄春伯天谷 僧顕万 僧道 僧 僧 僧 僧 顧 馬 馮 凌原 居簡 奉忠 葛長庚 志 僧法秀円通禅師 楼 孫仙 缶 観 僧恵嵩 僧 南 潜 玉 恵 僧 姑

洪

仲 殊

700 699 696 695 694 693 692 690 689 684 701 698 697 691 688 687 686 685 朱槿 昔 比擬 琴 白 松 夜 風 竹 城 詩 自 舟 杖 数 竹 不 自 曾栩 僧 銀 下 来 波亭下浪滔々 裏 到 中 従携手出 入 屨 幅 逕 為栽松待茯苓、 過羊裘七 酒 沙 独遊 蒲 依 柴門昼不開 無 寸 移 忘言合大虚 世界金色身、 編 何用謁王侯 土如 人々日 醉 絃 栽 湾 帆 茅倚石根 スト南華、 [聴者稀] 釈 裁薬圃 破 上 長安、 1半陰、 床 寸 段 重 眠 <u>。</u> 清 灘 大 海 涼風 埜性 免教 老僧 只図 情与非情 只 不覚琵琶 千 竹 古今惟有 幽 三見秋風 枯 琴 尋 鼾 有 万留心 茎 蘆 樽多在釣魚船、 篙 思欲見古 中須 吹暮 胡蝶双飛来 風 春 如 [山水鎮長青、 和気有親 疎処見前村、 種竹只十个、 非是愛花紅、 小漲平 起 人懶: 在枕辺、 把舵牢、 納細 (満画欄) 作霜晴、 碧雲深、 共 鍾期 泊家 人難、 疎 真 流 JİΓ 幾回 朝開 誰 眀 蜜 伝 謹 閑 春 昨 江辺怕有梅 晩来花下 誰 毎 Ш 慇 折得藕花無寄処 語翰林 備 家池館 僧 蜂 眠 声 知 暗 風 夜虎丘山上望 向 懃 /樵笛 東風 擬 道 反 同 尽 慎勿長児孫 暮落渾閑事、 死後将不去 借 両脾大如璽 徳全無 時 舟 日 鼓陽春曲 問 [俱不 蘇学士、 -敲門者、 多楊柳 長橋外、 **滋憐薄命、** 渓辺 無 人意歹、 花発、 人対 照 事 用 今 不 将身推落在波濤 自 月満虚 穿我堦 秖 説 時 留 日 応 不 不 近 輪午 會弾 有誰 是山 I有清 是詩 与江 要人知色是空 輪 送飛花到客船 日為僧貴識 江 与梢工近岸撑 入禅心入容心 生不得近梅花 調用月照 風 堂下 |月雁 来把 前 動 風 前 苮 州 後是全身 莋 緑苔破 花又摧 為掃門 即 釣竿 条絃 捾 蘇州 声 酒 画 寒 屏 遅 仙 辞世 東坡 送岳 絶句 絶句 朱槿花 謁太守 寄江西 放船 秋日 偶 蝶 示 +泝 幽 栽 釣 州 竹 成 舟 居 松 台 偡 牧 命 飛至金山 僧 둜 社 ·妓戯与仏 僧 僧 僧 僧 僧 僧 僧 僧 別 江 僧省念首 友 浯渓 楚巒 本粋 僧道 僧紹 詩僧 州

207

詮

如

擘

ш

顕

忠

登

盯 舟

同

臥 道 仏 月 印

清

順 僧

癩

可

江宋 (西詩派) 僧

覚

庵

荊 舸

Ш

北

僧 墅

703 702 不是峯頭携得事、 不要三乗要祖宗、 三乗不要与君同、 **豈従鶏足付将来、** 自古聖賢皆若此、 君今欲会通宗旨、 後夜猿啼在乱峯 非吾今日為君裁 示僧 辞世偈示蘊仁 僧道常

705 704 秋庭蕭 曠大劫来秖如是、 **原々風魔** Z 如是同天又同地、 寒星列空蟾魄高 **搘頤静坐神不労** 同地同天作麼形、 作麼形号無不是 鳥窠無端拈布毛 明自己 秋夕閑坐 僧本 僧遇 臻 僧遇安

706 南枝向暖北枝寒 種春風有両般: 憑杖高楼莫吹笛 大家留取倚欄干 早梅哀子無立 劉 元載 妻

708 707 錦 暖有花枝冷有氷、 江々上探春回、 惟人没後却無憑、 消尽寒氷落尽梅、 預愁離別苦相対、 争得児夫似春色、 挑尽漁陽 年一 度 帰来 寄遠留夫侍母病

710 709 西 風不入小窓紗、 曲 清歌 束綾、 秋気応憐我憶家、 美人猶自意嫌軽、 極目江山千万恨 不知織女蛍窓下、 幾度抛梭織 依然和涙看黄花 ~得成 寄荊 呈寇莱公 公 荊公女呉安持之妻 蒨桃

夢 和残月過楼西、 月過楼西夢已迷 喚起一 声腸断処、 落花枝上鷓鴣啼第 一句寓筑之字也

711

残月掩塵埃、 防三春 郎手自栽 雨 依稀猶有開元字、 花落梨園 劉郎去後幾番開 笛風 想得清光未破時 百尺玉楼簾半掩 東君有意能愛雇: 蛺蝶 買尽人間不平事 夜深人在水晶宮 無情也不来 破銭 絶句 桃花 李氏十六歳作 李氏徐宥女 朱淑真

715 714 713 712

\*

輪

絮如

柳

尽是劉

更休落魄貪杯酒、

更莫猖狂愛作詩、

今日捉将官裹去、

這回

断送老頭

皮

真宗召処士楊

朴

妻

贈陳筑字夢和

倡

I 周 氏 楊朴

716

玉坒蟋蟀閙清夜、

金井梧桐辞故枝、

枕凄涼眠不得

呼燈起作感秋詩

題

駅 壁

陸放翁妾

夜燈以上三首号三英 惜別懼子遠遊

趙晟之母

唐茂先妻

733

破

帽

渓橋日又斜

**茫々独鶴満林鴉** 

些児心

事

無

八会、

帰

法法巡

簷笑問花

和

梅花百詠

王道

可名

元絶句

728 727 726 725 724 723 722 720 719 718 732 731 730 729 721 717 鄭 莫道文章不直銭、 白 学到逃禅自一 諸 大雅 春尽余寒去却回 翁媼相携入翠微 暁寒顧影悟金衣, 殺声沈後野 後五百年無放翁、 馬首径従庾嶺帰 功 長 春陰柳絮不 夜半房星下九関 楽鐘 先生酔従官冷、 成不用服丹砂 毛 侯負漢已堪憐 紅点巧安排、 清 風久不聞 声拆号時 颪 能 家 悲 飛 陳后山貧耐忍寒 笑指雲霞惣是家、 布衣親到玉皇前 勾引春風背上来、 江天五月未聞雷 三台八座列参差 洗空塵墨即江沙、 転頭猶有可憐児、 著意聴時不敢啼 直 漢月高時望不帰、 雨足蒲芽緑更肥 狂歌酔舞与誰同、 王 渥洼龍種入天閑、 蒒 盃 |筆何為亦魏編| |聊為洗荒墳 到処悉平夷 南風 朱絃三嘆無今古 清 好詩未足三千首 莫解雕鞍橋下洗 自憐手把天瓢水 筆端不有蘭亭骨、 丹砂不是神仙薬、 飛入柳陰深処去 却愛曹瞞台上瓦、 白骨已枯沙上草、 政恐前 漁人入得桃花洞、 擔頭不帯江南物: 宣和得此 同是梅花清苦操 暁 山中三尺雪: 秖在浮雲外、 呵驚白鷺 渾 (無用、 九原叫 説与江東日暮雲 佳 神駿 道人神気似梅花 又為梅花入瘴煙 恐随流水泛天台 弾拆朱絃喚不来 莫写園林雪後花 勾漏帰来鬢已糸 数声只許落花知 至今猶属建安年 独 猶有梅花信 只 (挿梅花 滴郷関不得私 騎款段遶 人猶自寄寒衣 争雄粉墨間 起古人難 湖帰 未通 両 枝 桃花 寄諸 弔辺人 李白: 謫会昌 夏日 葛仙 探梅 度梅 梅 題 楊補之墨梅 銅 聞 即 宣 陳此 雀 謍 興 和 菒 第 馬 翁移居図 亙 関 蔡正孫 画 黄 溍 <sup>晋</sup>卿 劉会孟 馬 Ш 趙 虞 楊仲弘 盧疎 扇 滕玉霄名賓 馬伯 欧陽玄字元功 集 劉 孟 伯 囏 程鉅夫号雪楼 因 顔 斎 貫 范**梈**字徳機 袁桷字伯 (酸斎

209

746 744 743 742 741 740 739 738 736 734 明 748 747 745 737 735 荊門 通 知 玉立堦除春正融、 誤入蓬山頂上来、 几 華髪衝冠感二毛、 霜落風高恣所如 無常説法現神通、 牡丹花畔鶴精神、 老母越南垂白髪、 絶 化 和 老大蛾眉負所天 天女慇懃織得成、 有 句 鈞曾費巧工夫、 海干戈未息肩 寧沙中撲邀筆、 都大邑人争馳 南山 別各成翁 松 後株、 鋳 清標不与衆芳同 芙蓉芍薬両辺開 書生豈合老林泉、 西 史臣以代鉛槧事、 帰期回首是春初 忍将離怨付哀絃、 千里飛梅一夜松、 飛並雲林似倚人 病妻寒北倚黄昏、 三十一年如夢中、 龍綃千尺脱機軽 入 泉一 出金銭不用模 風 (山射至幾於菟) 涼透鸛點袍、 石小亦奇、 袖中一 **箇是陶籬真富貴** 為花掃雪開東閣 此身得似偷 仰天不敢長嘘気 百司訳写高昌書 雲深路絶無人処 上林天子援弓繳、 夜深正如看明月、 万里青霄不帰去、 蛮煙瘴雨交州客 幾欲封尽問安否、 剛 撫機欲発又何日、 万事夢醒雲吐月、 風 吹落廬山頂、 把龍泉剣 |香蝶 遊戯花叢 却 観音寺裡 将誰負弩效前 対花何必恨金. 撑拄東南半壁天 化 龍蛇復見古文字 縦有径山誰得知 窮海累臣有帛書 洛陽能有幾時春 三処相思 行人倉卒意難窮 錯被人呼瀑布名 人在光風霽月中 作虹霓万丈高 抱琵琶過 日幾廻 夢魂 別 声 鐘 無 船 駆 梅花 絶句 東泉山 使交趾 答蘭英蕙英 又 輦下曲元朝用蒙古: 雁 題天満宮日本人求之 寄 問 金 賦 程国儒有鶴傍牡丹図 廬 李潭 銭 温山瀑布 訊 琵琶亭譏呂文煥 賈氏 菊 李 韋珪 Щ 全氏 張逢 洪震老 陳 滕子載 人 郝経文忠公 剛 顧 女 于済黙斎 謹 原滕 鄭生 張光弼 薩

龍 麟洲

天錫進士薩都 呂玄英

749

共憑花几倦新

粧 玉

|女陰符読幾行、

銅

雀

莂

能

脱鎖春

色

解将

奇 策教周

郎

喬

観兵書図

高

啓

日 梅 未 Z

[乗興

**八看晚晴**、 失釣鉤、

忽々佳気満金陵

礼楽再興

衣

冠 有清

重

被

黄

宮怨

礼

陵

何

人移上碧峯

雖

然

団

也

766 765 764 763 762 761 760 759 758 757

人間

無

巡 不

支

公 清

却

误黄

(金餽夜中)

千 夢

載 中 上得

四

知

台下 君王寵 八龍虎地、

過

馬 却

頭

猶

自 鸝

起 叫

清

風 声

楊

震

几

知 張

台 尚

薛

瑄

庭 是 昨

院

沈々昼漏

開門

.春草共愁生、

750 751 落 上 皇宮殿 尽紅衣見緑 深碧参 差 房 折来猶帯水雲香、 嗟 |我来登見廃基、 尽道 柔糸零落芳心苦、 河 辺 金 緑 柳 腰 未及秋風已断腸 肢猶似 李師 Z 折蓮子呈孟 登 荣 宮 故基 載 楊 徐 基 賁 倪

753 752 塚上白楊今十年、 望 |中煙草古長洲、 楼頭燕子尚留 不 -見当時麋鹿遊 連 銅台多少丁寧恨 満目越来渓上水 誰 流将春夢過杭州 向 .西陵望 墓 田 越 来渓名在呉国 盼 Z 楊 維 禎 呉 中

瓚

石鼎 赤壁江寒葉漸稀 微 熏茉莉 香 椰 黄泥坂静鷺斜飛` 瓢 満貯茘枝漿、 木綿花落南風 洞 簫 声裹当時月、 起 応 五月交州海 照千 年 化 気涼 鶴帰 嶺 蘇 公 南 赤 雑 鎱 壁 汪広洋 張 以寧

754

756 755

能 山薬草雨余肥、 野峯高血 食祠、 只今海上波濤穏、 松根琥珀也応肥、 万里好風須早帰 当年徐福求仙 賜 和日本僧 薬 中 直 ·津賦三山 到如今更不帰 太祖皇 中 津字絶海号 帝 '蕉堅其詩云' 熊

野峯前

芙蓉湖上夕陽低, 衣僧帽道人鞋 入層霄富士岩、 楊柳 蟠根直圧三州間: 到 処 技頭 青山骨可埋、 鳥 棲 六月雪花 還憶少年豪侠興、 独倚闌干看山 1翻素毳、 色 何処深林覓白 五 白雲飛過若耶渓 陵裘馬洛陽 開雪富 街 三士 州国 押中 次韻 自 替 豆最 和 駿高相山 王文明 顧 瑛 也六 月山 漫 上有 興 劉 日

> 基 東 曲 宋 濂

雪

翮

能追万里風、

坐

슦

狐

(兎草間空)

詞臣不敢忘規諌、

却

憶当

袓

御

.西鷹房

唐

粛

儒

絶

猟

北

風

吹 倒

人

乾坤

無処不沙塵、

胡児凍

死長城下、

誰

信江

南 時魏鄭

別

有

春 公

梅 太

会稽王冕元章

蚕

成 厳

糸葉已無

鬢雲 療乱粉痕枯 頭 官中羅 為軽如. 1円象、 布 争得王孫見此図 蚕 婦 図 趙太守

整鳳 光照 凰 九 城 州 絶句 新月 建文君懿文子 懿文太子太祖子

211

767 768 能 画 回能詩 鄭広文、 丹成揮手謝塵気、 不 ·知笙鶴 遊何処、 留 得 瀟 湘 片雲 懐鄭鑑 黄鎮成元至正間 文正

蕭

Z

行李向東還

要

(過前途最険灘)

若有贓私并土物

任他沈在碧波間

巡按貴州贈金還之

769 風 動 疎簾月満台、 敲棊不見可人来 只 ,消幾紙閑文字、 待得燈花半夜開 題剪燈 録後 瞿 **E祐字宗吉** 

770 風 煖般 庭尚薄寒、 御炉香繞玉闌干、 黄門忽報文淵閣、 天子看書召講官 侍講 方希真

771 捧領郷 書謁九天 偶 !然趁得浙江船、 ## 蕳 固有偶然事、 不意偶然又偶然 及第二共呼曾偶然 永楽辛丑掄 (元)

772 洞門 逕入煙霞、 九 ]曲渓泉繞洞斜 鉄笛 声 「山月冷、 独 「騎黄鶴 闘 仙 家 題 方壶道 人山房 王恭

775 774 瑞 緑 **燄焼空駕彩鰲** 嫩 遙 看更碧柔 清平 非 煙 -調裏楽声高 非霧 競難収、 □東早散霓裳舞、東京 牆 高不使花飛過 只恐宵衣聖体労 却 化浮萍出 I御溝 壬戌元宵応制 咏 京南内 .; 新 柳 呉寛 王九思

莫道金針不伝与、 江門風月釣台深

江門

釣台附湛民沢

陳 謙

776

王

一帝伯都帰尽、

雪月風

花未了吟、

778 777

> Щ 皇

近月遠月覚小、

便道此山大於月、

若人有眼大如天

考亭々下蹟荒蕪

野

鳥

Щ 曱

一独自呼、

欲向白沙

問真処

773

夜合枝頭別有春

**浄含風露入清晨** 

任他

明月能相照

斂尽芳心不向

夜合花

李

東陽

曾鶴齢

魯 自留辛苦在 還見山小月更闊 人曾咲宋人愚 || || || 石沙読詩! 蔽月山 石 灰 陳 白 不悵 及恨 房 于 砂庁壁 謙愍粛公 王守仁十一歳作

紀名氏

月在西岩七十峯 遊 小 琅 松 琊 解縉七 寺 峯 荘

782 781 780 779

鏡中白髪難饒我

湖

(上青山欲待誰

千里故人分橐少、 塵埋下界三千丈 如今正好低頭看

百年公論蓋棺

遅

贈

王文端

公

聶

**野大年** 

泉

偶

F Z 槌

|蓬莱第

峯

道人今夜宿芙蓉、

小

青松未出欄

枝々葉々

耐霜寒 錬 爾 顔

他

日参天仰

굽

千

万鑿出

深

Щ

大

八家坑中

粉

骨砕身皆不顧

793 790 789 800 799 798 797 796 795 794 792 791 788 787 786 785 784 783 多年 別 金碧佳 竊薬 君 石耳 鬱林東下対扶桑、 林 草 習 戦 窓 健 夏 沙 詔 生 踏 芽半 木沈 酒淋 青 屖 家 Ŧ +開 児白馬紫金鞦 磧茫々塞草肥、 下 死. 蕪 峰 調 私 団営大点兵 輪 騎 無 池 帰 面 養在 上章 漓満 人堕 -吐参 事 来尽 前古寺 奔計已窮 人月正明 Z 々緑蔭濃 硘 馬 白臨 水風 未還 差碧、 声 数 武 路 **香冥**、 萋 雕 冠 微 秋 Z 戎 岐 籠 家 藁 推 花蘂初開 流 **靺輪親調白玉弓** 紫纓騮馬 五月江空冷照衣、 逢 不 後峯鶯語応前峰 桔槹峯上暮煙飛、 酒 放出初飛 鷓 黒霧沈山 我 前 公 **柴砧応恨** 窓欹枕 **设皇親作** 僧 闌 主伝宣 水 向 鴣 身幼出鶴 成渠 留 沙場便酒楼 無柰客東西 林裏闘芬芳、 宿話裴休、 浅淡紅、 跨金鞍、 失旧叢、 量 :冠軍行、 洞 稲 坐 睡 﨟 房空 作畦 魔 仙 軽 黄 霊 茶 夜来 多情 穿花 当 安得黄金高北斗、 Ш 千 可 此 有 石牀曲 交河北望天連海 我為恩深未能去 鷓 九河圧地楼船去 十二欄杆 年一 莳 I簡不来 '憐万国 【艇果如天上坐、 |人問 鴣 秋 騎紅袍斉扈蹕 詩 啼 射 独有斜陽色 |貫縷盤香雪: Ë 覚揚州夢、 日弓猶 句 汝因縁事、 賭青銭尽 几間調息 企容散、 一桄榔樹、 知 城 春 多少、 (頭月、 似 在 海 聴尽瀟 照 莫道前 曾 菙 隔 何 尽 居 臂鷹遙出 茶 尚 消尽浮雲意万里 蘇武曾将漢節帰 朝 八 把 風· |人猶 煙化 来還 表帰 窓間 事 見沙場白骨寒 寸 月横天剣 輸青帝買東 有囊中 路慇懃送馬蹄 鄉 無 流悩 来又姓 [殺碧桃] 能 唱 Z 作綵雲飛 生是石頭 繞上陽宮 心万里長 菜上声 **山建章宮** 占銅 近月中 血 戟明 陸郎 髑 鞮 風 髏 花 素馨花即茉莉 秋夜 擬古宮 諸将 舟次石 石峰 春日 塞下曲 嫦 習 初 丙戌出京題謝 放内苑諸 送人之鬱林 皇 訊 訪 市 正平 娥 夏 池 ·橋会郭千戸 太守王恕 駙 奔月図 入朝 僧 漫 馬 頭 不 興 詞 王寵 南 孫 辺 貢 歌 羅 禽 凱 遇 唐 還 元 洪 順 薛 徐 蘭 薫 禎 何 李 先 之 諸 陳 鄭 歌 周 孫 楊 景 夢 送客 沂 廷 卿 洪 賁 慎

夫 王 謨 廷

相

文徴

明

朗 陽

816 814 813 812 811 810 809 808 807 806 805 804 803 802 801 818 817 815 采石 紫極 月写 草 深 銀 五 遙憶当年拒蒯生、 **洎陽纔駐使君標** 歳寒相見在天涯、 人到白頭終是尽, 漢竪紛々不可為 五月王師大合囲、 為憐芳樹点春紅 憶 石 丈人安得守茅茨, 普聯 柳 席縄床夜不眠 勢巑岏碧水流 夜無眠風露清 作天河玉作隄 双蛾霧結衣 磯 清壇 先生漉 頭坐白雲、 班覲寿闈 道士家、 酒巾 事垂青史定誰真、 望夫山上望夫帰 帰 間 晚涼新浴坐青天 石 幾度憑軒坐雨中、 御 何人岩畔着羊裘、 天移北斗坐間横 河流倒挂与天斉 蕭然東壁掛青春、 本欲趨迎懶折腰; 玉色珠光帯露華、 将軍心事自分明、 先生明哲已先知、 独上金陵看絶奇、 如 :来瑤草落紛々、 騎白鹿弄雲霞 (炉香焔靄金扉) 雨下矢如飛 月明一 為語 朝雲歳歳含愁散 夜深吹笛江亭上, 蕭台旑旎金光草、 健児不識昼生面 逢時欲上千 千年始悟厳陵好 幽 可憐拋向崑崙頂 遠公此日応相咲 莫恠野人疎礼節 笑殺玄都狂道士. 可憐宇宙無窮恨 夢中不識身猶繋、 如何不把幾微事、 捏嬌姿無限好 人不作紅塵夢、 闖凰 片禾頭露 台上 秋鏡 客 明月窺 暮 春 半 有 看作長陂十里煙 不須開口咲東風 雲水蒼茫隔帝畿 閲尽興亡一釣鉤 月照空山鶴 也学蓮花社裏人 好従楊尽説陽喬 種花何不種梅花 尽在中霄悲樹声 又逐東風入紫宸 説向陳蕃下榻時 殿虚 雨年 人来 夜挑燈認繍 到人間濁似泥 和謫 々作涙揮 無玉樹花 人恐是君 声 福 衣 詩 平寧夏 望夫石 長春観 夏日田 宿香山 投趙尹 韓信嶺 孺子祠 送沈石 過采石 題 雨 万 渡黄河偶成 止 梅 杭章斥宦官下下 垂釣 寿 酒 花 中看海棠 飾 I懐李白 者 亩 家雑興 李 劉 呉国 **- 攀龍** 遊金 謝榛 延美 盧 蔡可 石星 彭公福 斛山楊 胡敬 裲 穆考 李先芳 王世貞 陵 宗臣 王世懋 獄 功 爵 友人 鄒

霜落江空楓葉凋

接天寒色広陵潮

清宵憶

爾聴鴻処

明月揚州第幾橋

送宗子相還広陵

徐中行

魯

834 830 829 828 827 825 823 822 836 835 833 832 831 826 824 821 820 819 陰 天子屡 露骨 窈窕雲蘿四 誰 夢 微 和 気 玉 満 燈 傍 楼 高 曾 千 竹 中七 船 煙 靖 朔 蘂 谷 前 ш 秋 家 向 粁 車 塢 淡月照高 先生不 朔 華 (僊人体骨軽) 西 結 短 Ш 纔 盈 織 無 **頒蠲** 孈 応識 屋 夜散牂 前 随 塵 風 錦 月照秦山 笛弄高秋 虚又一初 日好精修、 (借煙霞) 月色高 洞口過 椒 雨 日 吹窓、 [望春、 談故吾、 葉稀、 税 Ē 葼 錫 妻 牁 詔 曛 台 孤 夜聞 猶 如 嫦 **斀持絳節下青冥** 天上人間 穿林片々 忽憶行人未渡江、 松 **絃管春声入櫂歌** 縦 東去浮雲不可攀、 官家猶索旧 暗 三峯高処白雲多、 謝 楚山深処是荊巫' 数 娥 有 何 [裏藤蘿映月華、 逢天子不称臣、 逐江風到客舟 師 畜 啼 因風 後代 胡 底事半分無 相 騎在臨洮 勧 鳥 最後開 !有孫児、 得自由 凍雲飛 出 隔 I緡銭、 迷途、 花聞 却干 芳心 **暁起不** 瘴雨 漢儲 東南財 将軍 想君自是閑花柳 荒 織出鴛鴦才一 已遣天風 愁処不知郷路近 仙 不 湘 語 五岳三山 蕪 原 房隠隠依巌竹、 知 江秋尽多蘭芷, 祈問遇: 得 車 蛮煙新日月 未定身還出 未挂平羌印 無処分明 声 知 望 酒 力君親見、 **世黄龍後、** I無覓処、 《吹紫気、 和 応 涼 春去尽 風露冷 春酔 無数、 風 有 半 起 道 待郎 肯負匡 清夜経 還 吹落江 銜 不 恰似先天太極 閑殺高僧 提壺汲水自 錦 始 為余相送過 梅花飛尽水悠 独 **咲採幽芳当折** 花応 是孤 夜東風 信当 ~ 与 盧 人随便是丹丘 江王塁旧 倚長虹看 帰 相隔 声出 生 Ш 時 時 城 日始成双 一説夢 梅 喚 在翠微 為避 第 万樹 樹枝 未醒 函関 宝刀 年 I澆花 诟 [薜蘿 篇 来 無 図 河 秦 Z 蘆 雲 客有 皐蘭 初月 弟仲 江上 送僧· 榖 織 送同 紅 清 山 凱 過 華 贈 開 北 泉寺 ( 錦辞寄 歌答郭 茅山 営仙 居 雨 梅 商 ·隠送李道 Ш 丽 年万楓 之楚 Ξ 称 通 雑 Ш 観 訪 林逋十 蘇福八歲; 空中陰頌 図の泳 **验**思 候 顚 謁 笛 道 祝世 兵 楝花 i 侍児 于茗瀛 中 四  $\pm$ 禄 遠 皓  $\widetilde{\pm}$ 潭 伯 屠降 呉 憑 皇 黄梁 諸 世 廟 南 維 惟 王 甫 費元! 王穉 張 学不 孫 趙 李 都 嶽 訥 防 受貞吉文粛ハ 化 潰 者 張 佳 兵 遇 九 胤 諌 跡 陳

兪

憲

蔡 汝

有

嗣

初

巻 頭



識語・印記

徐 清 岩 水 村 大 宗 康

介

銀 柱

花園大学国際禅学研究所客員研究員

花園大学教授

妙心寺派徳林寺住職

花園大学非常勤講師

瀧

瀬

尚

純

竹下・ルッジェリ・アンナ 花園大学教授 京都外国語大学専任講師

濃尾歴史文化研究所主宰・花園大学国際禅学研究所客員研究員 鶴見大学文学部ドキュメンテーション学科教授

廈門大学哲学系副教授

林 横 堀 野

觀

潮 雄 司 敬

山 JII 

住 貴 善

# 白隠と菩提心思想

# 竹下・ルッジェリ・アンナ

#### はじめに

白隠慧鶴 (1685-1768) の最も根本的な教えである「菩提心」(bodhicitta) とは、自己本来の心の自覚を得ようと努めることである。一般的には、阿耨多羅三藐三菩提心の省略であり、「さとりを求める仏道を行おうとする心」と定義される(1)。

しかしこれだけではなく、実は「菩提心」には、二つの意味がある。一つは、「向上門」であり、自己自覚を求めて仏道を行ずる心のことである。そしてこの理解がより広がると「向下門」的な方向へ転ずる。このような心の自覚を得ることによって、衆生を救うことを求めるという心が二つ目の意味である。つまり「菩提心」は、自らが救われるとともに、他の人を救おうと願う心である。白隠においては、禅の修行によって、個人の心の自覚、および普遍的救済の心が菩提心としてともに働くのである。その両面的な働きは白隠が強調する「上求菩提、下化衆生」という仏教の表現に表わされる。言い方を変えれば、これは菩薩の道である。白隠にとっては自分自身が大悟を開いてからも、決して修行をやめることなく、「後悟の修行」に入り励んだと知られている。自分の人生は自らそのような課程を歩んで、飽きることなく他人にも同じ生き方を進めていったのである。

白隠の書物を読んでみると、菩提心による「上求菩提、下化衆生<sup>(2)</sup>」の教えは様々な形で語られている。それほど数多く説明された教理であることから、白隠にとって根本的な概念であったということが分かる。他の教えに関しても白隠が何度も繰り返して語り続けたということが事実であるが、菩提心においては特別な熱意が見られるのである。

本論では、白隠による菩提心の重要性を紹介してみたい。そのために、 白隠だけではなく、まず仏教全体にとってこれは根本的な教理であるとい うことを説明する。

## 1. 仏教における菩提心

菩提心の定義は、昔から上求菩提、下化衆生の心となっているが、いつから、どのような文献をもってそうなったのかはっきり特定するのは困難である。仏陀の悟りは上求菩提、下化衆生の誓願をもとに達されたと伝えられたことは菩提心の定義の始まりとされている。菩提心は文献上で無上正等菩提への心と解釈されるが、実は釈尊によって求められたものではなく、発見されたと考えられている。従って、菩提心は釈尊にあるのではなく、弟子たちにのみある心であるということになる。正確に言えば、釈尊の菩提心というのは菩提を発見しようとする心であり、そしてこれに対して弟子たちの菩提心は彼に発見された無上正等菩提を求める心である(3)。

菩提心の正確な意味を理解するために、仏教の様々な経典を検討する必要があると思われる。このテーマについて、膨大な研究はすでに存在している。田上太秀の『菩提心の研究』において、菩提心という言葉およびその思想は、原始仏教文献から密教の文献まで検討されている。本論では、この研究を参考にするが、とくに白隠における菩提心の理解をより深めるために役に立つ点を触れる。

まず、田上太秀によれば、原始仏教文献に菩提心という用語が出てこない。なぜならば、この文献において釈尊に発見された真理の開陣をまとめたものであり、自らの釈尊の菩提心について述べるはずがない。それに対して、弟子たちの菩提を求める心について語られているが、菩提心という用語そのものがない。これについて田上は次のように述べる。「菩提心の用語は(省略)、当然原始仏教文献のなかに記述されているものと考えられるが、実際には、一つもその用語がない。また、部派仏教の文献、とくに大乗仏教が興記する以前の文献のなかにも菩提心の用語がない。ただ大乗仏教興記以前の文献は菩提心に代わるものと考えられる表現が見られるだけである(4)。」つまり、予想できるように、菩提心は大乗仏教特有の用語であり、その時代に造られ用いられたということになる。原始仏教の文

献では、後の大乗思想の特徴である利他行に徹する大悲心という意味を表す菩提心がない。ただ、文献の後の漢訳が行った時に、訳者によるが、菩提心という言葉が見られる。しかし、元のパーリ原典やサンスクリット原典には実際にこの用語がなく、さらに大乗仏教的な意味も含まれていない。たとえば、『雑阿含経』の場合はそうである。また、『増一阿含経』では、菩提心ではなく、菩提心の意味に近い用語が見られる。この文献でbodhicittaの漢訳語と思われるのは次の表現である。「菩薩心」、「菩薩意」、「道意」、と「道心」である。さらに、このような用語には菩提心の意味が見られるにしても、ここに誓願の意味は含まれていない。つまり、大乗思想と違って誓願と菩提心は、概念的に別々に知らせているということがわかる。このような誓願に功徳的なものは見られない(⑤)。

また、原始仏教の経典においては、菩提心に相当する用語はアンニャーチッタ(aññācitta)と考えられる。これは阿羅漢果の智を求める心であるが、仏陀のみの証智と呼ばれるサンマーサンボーディ(sammāsambodhi)と区別されていた。このような表現上差異は興味深いものである。田上によれば、次のような発展に導くのである。「アンニャーチッタは阿羅漢の智を求める心を意味しても、とりわけ、阿羅漢がとくに強調され、ブッダの智とは異なるものを求める心という意味が色濃く受け取られるようになったと思われる。これは後代になると、声聞、縁覚は阿羅漢果を求め、菩薩は無上菩提を求めるという三乗と絡めて、得果の相違と区別に発展することになる。従ってアンニャーチッタは声聞、縁覚が起こす求道心で、サンマーサンボーディチッタは菩薩が起こす求道心ということになり、後者が大乗菩薩の菩提心に発展したものと考えられる(6)。」

また、大乗仏教以前の阿毘達磨文献においても菩提心の用語が見られない。『施設論』の中に「大菩提心」という表現が述べられているが、この文献に関して成立年代に疑問があるので、菩提心思想は大乗仏教特有のものではなく阿毘達磨仏教の中にも存在したということは言い切れない。さらに、原本において bodhicitta や mahābodhicitta (大菩提心)という用語が発見されていない。おそらく、原語は「心」という用語に当たり、後に「菩提心」に訳されたという推測ができる。『施設論』の「大菩提心」

という用語の意味は、正しい信心をもって出家したものは必ず大菩提心を起こし、逆に大菩提心は起きなければ正しい信仰生活があり得ないということであるので、内容的に大乗仏教の菩提心に先駆けるものに見えるが、この文献自体が大乗仏教興起後のものであることによってそのようになり得ない、と田上は暗示するのである(\*)。大乗仏教的な菩提心の先駆として考えられる用語は『大事』の中にあると思われる。この文献において、菩提心の原語が出ていて、しかも偈頌に表れる。偈頌と言えば、伝承者たちの記憶として伝えられ、元々口伝されてきたことから、『大事』の作者には「菩提心という用語は知識としてあったのではなく、その用語が生まれる前の未分化の状態にあった(\*)」と思われる。『大事』の偈頌に書かれた菩提心の用語は、最初に用いられた例の一つと、田上が考えている(\*)。

初期大乗仏教経典中、菩提心の原語であるボーディチッタは数典に見られるが、漢訳された経典の中に同じ菩提心の用語が出ると限らない。翻訳者とその時代によって習慣と流行があったと思われる。多くの漢訳者のなかで鳩摩羅什(344-413)、玄奘(602-664)、法護(?-1058)、闍那崛多(?-600)、真諦(499-569)、菩提流支(?-?)が目立つのである。しかし、彼らは、菩提心という用語だけではなく頻繁に「道意」、「道心」、「発心」、「発意」、または「無上菩提心」、「大菩提心」、「阿耨多羅三藐三菩提心」のような菩提心を含む訳語も利用したと見られる(10)。

初期大乗仏教経典中、ボーディチッタの用語が定着したもの、用語はあるが定着していないものとまったくその用語を見ないものがある。たとえば、『無量寿経』で一回、『法華経』で二回しか菩提心の用例が見られない。そういうことからも、当時ボーディチッタをよく利用していた経典群と、新語としてあまりなじめずに、その代り別の表現である「菩薩の求道心」を利用した経典群があったと、田上は推測する。また、漢訳では、古訳時代にボーディチッタはボーディサットヴァチッタ(bodhisattvacitta)、つまり菩薩心の略語形であったと考えられる(11)。

大乗仏教の経典のなかで、白隠ともっとも関わると思われる文献をもう少し触れたい。まず、白隠が大悟(42歳)の瞬間に読んでいた『法華経』の中に菩提心の用語は、前述したように二回しか出てこない。たしかにこ

の経典の菩提心説は他の多くの大乗経典と異なっていると思われるが、発菩提心に類する表現が見られることによって、菩提心の思想に関わると思われる。とくにこの「発心」という用語の内容は、『法華経』の中心的なテーマである方便(upāya)と結びついているのである。『法華経』において二種方便が見られる。「大悲方便」と「菩提心方便」である。前者は大悲心の根本であり、それをもって如来は衆生に手段を設けて説法し教導する。これに対して、衆生は方便に誘発され、回心して、この方便に頼りながら、さとりへ発心し、修行する。これは菩提心方便である。大悲方便は如来によって行われるが、菩提心方便は如来によって方便が施設されても、衆生の悟りへの意志を起こし、実現させるので、衆生によって行われる。しかし、両方とも衆生の発心を中心にして現実とされる(12)。

『華厳経』の中に、とくに『十地経』と『入法界品』は、具体的に菩薩とその行について述べているので、菩提心と深い関わりを持つ。ここに表れる菩提心は覚体、または正覚の本体であり、そして発菩提心という表現は「菩提心が生起する」、「菩提のために心が生起する」、「菩提への心を発する」というような意味である。さらに『華厳経』の菩提心思想では、菩提心、菩提と衆生(煩悩)の三つは一つであるということがわかる。菩提心は如来の本性であり、菩提は如来そのものであり、そして衆生は無明に覆われた当体である、と田上は説明する(13)。

大乗仏教の思想が深まるとつれて、菩提心の意味が拡大し続ける。様々な意味のなかで、菩提心は一切の教理または菩薩行の根本であることや如来出生の種子であるというようなものもあるが、中心的な意味は上求菩提、下化衆生の働きをする心作用であり、この心は菩薩の因位の心を示す。それによってこの菩提心に衆生を救済する誓願を含むものになる。しかし、この点において重要な思想的問題が発生するのでる。つまり、菩薩は菩提心を生起し、衆生済度を誓願として立てるが、その順番に関して、自ら得度をしたあとに衆生済度を実行するか、それとも得度以前に済度をするか、という問題である。『般若経』や同じ立場を表わす『華厳経』の『十地経』を注釈している龍樹の『十住毘婆沙論』の中に、この問題の答えが述べられている。結局、自らの得度後に衆生済度の誓願を果たすことになる。

自分が泳ぎ方を知らなければ、溺れそうな人を救うことができないと同様に、自ら正覚を得ていないものが他人を済度することができないのである(14)。ここで菩提心における自らの修行の重要性が明らかになる。

菩提心思想が拡大するにつれて、唯識思想、如来蔵思想や中観思想において影響を与え、次々数多い論書に取り扱われることになる。その後、最後に菩提心思想は密教の菩提心に大きな影響を与え、『大日経』や『菩提心論』のような文献の中心になるものの一つとなる(15)。

田上太秀の『菩提心の研究』は、インド仏教を中心にしているため、ここで終わるが、中国仏教の文献そして禅宗の文献において菩提心はどのように扱われていたのか、ということを少し触れたい。

まず、禅宗に深く影響を与えただけではなく、体系的に仏教思想を組織立てていた『大乗起信論』があるが、この論書において菩提心の用語がない。しかし、菩提へ志向する心について論じていて、そしてそれを表わすために発心という用語を利用する。ここにこの発心は、菩薩修行階位に応じるものであると見られる(16)。

禅宗の語録の中に、菩提心の用語は見られるが、それほど数多くのことではない。『二入四行論』では、菩提心は三回ほど述べられていて、その中に一回「発菩提心」、そして一回「不発菩提心」として表現されている。菩提心の用語が現れる文章は次のようである。「心体は開通して、無障無碍なるが故に、名づけて菩提心と為す(17)」。この説明並びに「金剛経心」、「波若心」、「摩詞衍心」の説明も述べられている。

『六祖壇経』では、菩提心の用語は見られないが、「道心」という表現が見られる。この道心は「真道を見せんと欲得せば、正を行ずる即ち是れ道なり。自ら若し道心無くんば、闇に行いて道を見ず(18)」という頌の文章に表現されている。同じ頌において「菩提は自性に本づく、心を起こせば即ち是れ妄(19)」という文章が見られるが、上記の表現には菩提または仏道への正しい辿り方を述べていると考えられる。

『頓悟要門』では、菩提心の用語は一回のみ表われるが、発心は三回述べられている。ここにも発心は菩提心または阿耨多羅三藐三菩提心の意味をもつ<sup>(20)</sup>。しかしここにも、他の文献と同じように、衆生の済度につい

て触れずに、ただ菩提心という心がどういうものであるかということに集中していると思われる。菩提心の一ヵ所は次ぎの文章にある。「只箇に一切処に住せざる心、即ち是れ仏心なり。亦た解脱心とも名づけ、亦た菩提心と名づけ、亦た色性空とも名づく(21)」。また菩提心の用語は『禅源諸詮集都序』では一回(「菩提心開発(22)」)、そして『輔教編』の中に一回(「母菩提心者(23)」) 表現される。検討した禅の文献において、全体的に印象として、以上述べたように、菩提心という心の説明に当たるが、衆生済度とその誓願についてあまり触れていないと思われる。この点において白隠の説明と比べると相違があると言わなければならない。

すべての中国禅の文献を検討することは不可能であるが、他の主な語録では菩提心の用語は見当たらない。日本禅の文献では、白隠以外に菩提心について語るものは、日本の曹洞宗の祖師である道元希玄の『正法眼蔵』の第六十三章、すなわち『発菩提心』である。それ以外に菩提心を含む文献を検討するのは、興味深い研究であるが、本論では扱う余裕がないため、次の課題として残すことにしたい。

### 2. 白隠による菩提心

-『歓発菩提心の偈-附たり御垣守』を中心に-

前述したように、白隠は菩提心について語り続けた。彼にとって根本的な教えであることは、残された文章の中の菩提心に関わる話題の多さから明らかになる。いくつかの例を述べてみたい。

まず『白隠和尚年譜』を見ると、27歳(翌宝永八年)の正月に白隠は遠州浜名郡の龍谷寺にいた時、『沙石集』の中の文章を目にした。「一切の智者及び高僧にして菩提心無き者は、尽く魔道に堕す<sup>(24)</sup>」。この瞬間から菩提心に気付き、長い間その内容について疑問を持ったが、ついに42歳の大悟の時に、菩提心の意義を深く理解したという。『年譜』にはここまで語られていないが、全体的にこの話を述べる作品は『壁生草』、すなわち白隠の自伝である<sup>(25)</sup>。文章は次のようである。

中に就いて貴ぶべきは悟後の修行なり。作麼生か是れ悟後の修。菩提心を以て第一と爲す。古え春日の大神君、笠木の解脱上人に告げ玉わく、大凡倶盧孫佛より以來の智者高僧、菩提心無きは、皆な盡く魔道の墮とす。予大いに常に此の事を疑うこと久し。怪しいかな、剃髪染衣、菩提心に非ずや、誦經諷呪、菩提心に非ずや。況にゃ彼の上古以來の智者高僧をや。豈に無菩提心からんや。然りと雖も、忝なく春日神君の御神託、豈に其れ容易ならんや。初め廿五歳の時、此の事を疑つて、漸く四十二歳の時、不慮に此の大事に撞著して、豁然として、常と見るが如し。作麼生か是れ菩提心。法施利他の善業是れなり。此れより誓つて四弘誓願輪に鞭撻して、馬年既に八旬餘に到れども、終に怠墮せず、請に應じ五十里百里を經ると雖も、少しも恐れず分に隨いて法施を行ず。怪しかな、古來佛教祖録の中、終に未だ菩提心の判を見ず。貴ぶべし春日大神君、纔かに二三行の神勅と雖も、其の善巧、諸經論にも超過したまわんか。歡喜に堪えず、文字の鳥焉を顧みず、略大概をす。是れ又た少しき法施の菩提心ならんか(26)。

この話の前文に関しては、『年譜』と『壁生草』の間に、白隠の年齢の相違が目立ち、さらに年譜にない菩提心の理解はここで重要な点になる。上記の文章によって、後に述べる白隠にとっての菩提心と「悟後の修行」、そして「四弘誓願」の関連を示すのである。菩提心とは法施利他の善業であり、四弘誓願の実践になり、菩提心があるからこそ悟後の修行にも入り励むことができるので、衆生の救済が可能になる、ということがわかる。他の例を見てみよう。

- 1. 作麼生か是悟後の修行。謂る菩提心是なり。直に是佛國土の因縁、菩薩の威儀と云ふ。昔し春日大明神、解脱上人に告げ玉わく、抱留尊佛以來の智者高僧の菩提心無きは、皆悉く天狗道に墮す、と教へ玉ひき。寔に恐るべく、誠に愼しむべし。(省略)菩提心の足らず、四弘誓の淺きとやせん。癈福は三世の冤とや云ふべき(27)。
- 2. 菩提心なきや皆々魔道、菩提心とはどうした事ぞ、山まん婆女郎も 歌ふておいた、上求菩提と下化衆生なり、四弘の願輪に鞭打當てゝ、

- 人を助くる業をのみ。人を助くにや、法施がおもじや、法施や萬行の上もりよ、有難ひぞや法施の徳は、たとひ佛口も盡くされぬ。法施するには見性が干要(省略)(28)
- 3. 何をか佛國土の因縁、菩薩の威儀といふぞとならば、大段、四弘の 誓願、是なり、是れ即ち二乘小果の空谷を超越して、大乘菩薩の寶 處に趣く善巧なり。此故に維摩經に曰く、慧なきの方便は足有りて 目なきが如し、方便なきの慧は、目ありて足なきが如し。目足互に 相扶けて終に寶處に到ると。大凡十方の賢聖、古今の智者、法成就 に到らんがために、常に願輪に鞭うつ。此故に普賢に七十の願あり、 彌陀に四十の願あり。何れも上求菩提の爲めに下化衆生の大法施を 行ず(29)。
- 4. 人界は即ち然らず、若し人纔かに菩提心を起こし、次第に進み進んで退かざる則ば、いつしか聲聞縁覺の二階を超過し、圓頓菩薩の階位に登り、果して果滿妙覺の十力を成就す。即ち受け難き人身は、 遥に天上の善界に勝れる現證ならずや(30)。
- 5. 癡福は三世の寃とは、不易の金言ならずや。縱ひ一旦見性得悟の力ら有りとも、四弘の行願に依らずんば、菩薩の威儀にもはづれ、特覺小果の深坑に沈んで、法成就には到り難かるべし。(省略)智徳ありとも菩提心なきは皆な此の惡趣に入りたるぞ。和僧も學問の功はおはせど、菩提心をわせぬ故に迎へ行きて、此の道に引き入れんとて、來り集りたれども、少しき慈悲心をわして、末學の後輩を憐み玉ふ故に、捗々した取り得ることは叶わぬぞとよ。然れども終には引き落され玉うべきぞ。相い構へて油斷は仕玉いぞ。維摩、法華等の大意を汲んで、早く菩提心に本ぞき玉いてよ、とて雲霧などの冲る如く消へ失せ玉いける由し(31)。

以上の例は同じ様な内容を表わしているが、菩提心について語っている 白隠の文章として一部だけである。仮名法語の種に属するものだけではな く、漢文で書かれたものも見られる。そして、「五位<sup>(32)</sup>」や「四智<sup>(33)</sup>」 のような白隠による仏教教理の説明においても、菩提心の用語が表われる。

他の書物の中にも、白隠は「菩提心」について偈を残している。これは 『歓発菩提心の偈-附たり御垣守(34)』という短い書物である。この漢文で 書かれた書は、『さし藻草(35)』巻之一と巻之二という仮名法語の間に著さ れて、その現代訳を著した芳澤勝弘は、「漢字七字の偈の形をとるが、訓 読すれば、仮名法語と同じものである<sup>(36)</sup>」と理解する。この偈は、『考証 白隱和尚詳伝』の著作者である陸川堆雲によると、『さし藻草』とともに 宝暦10 (1760) 年に書かれ、当時白隠は76歳であった<sup>(37)</sup>とされるが、芳 **澤勝弘は相違の意見を表わしている。芳澤によれば、成立年代について判** 定しにくいものである(38)。さらに、だれのために書かれた書状であるか といことに関しても、学者の間で意見の違いが目立つが、おそらく大名ま たは参勤交代で苦しんでいた殿だったかもしれない(39)。この書は菩提心 による悟後の修行について説明している。また、最後に菩提心をよりわか りやすく説くために、仏教の根本的な教えは人格化され、心王と魔王の間 の合戦がイメージされる。煩悩に引き起こされそうになった魔王軍に属す る眼・耳・鼻・舌・身・意の六賊が心王の宮殿の塀を取り囲んで、乗り越 えようとしているので、心王軍は戦いはじめる。そこで、この偈が御垣守 と名付けられている理由は、この六賊を止めようとしている心王の兵士を 例えるためである、と白隠は述べている。他の魔軍の兵士は唯識論の阿頼 耶識と摩那識を含む八識であり、彼らに抵抗する心王の兵士は将軍である 般若波羅蜜多、先陣である上求菩提、後備えである下化衆生、そして心王 に侍してその法城を守護する四弘誓願の四人などである。四智の光として の大円鏡智と大勇としての平等性智も登場する。この興味深い比較の終わ りに、白隠はなぜこの書を書いた理由を次のように説明する。

老來強いて文術を好むに非。唯だ願はくは無縁の人を利濟せんことを。世上若し陰徳を好まん人は、竊かに此の偈を印施して衆を利せよ。此の偈、若し世上に行はるゝことと有らば、盡く虚生浪死の人を利せん。人を利するは菩薩の大善行、此の外更に菩提心無し。願はくは此の功徳を以て普く一切に及ぼし、我等と衆生と皆な俱に佛道を成ぜん(40)。

いままで上記された白隠の文章から、彼は様々な形で衆生の済度のために全力で勤めていた、ということがわかる。白隠は四弘誓願の実践である悟後の修行の重要性を訴え続けるのである。修行は最初の見性で終わってしまえば、無意味になる、と白隠は説明する。修行は永遠に続くものであり、その内容は公案の修行だけではない。悟後の修行は、衆生の救済に繋げるために、「法を説く」ことが必要である。これは白隠の思想において最も中心的な点であると思われる。直接彼の言葉を見てみよう。

永く不退の大勇猛を發して、常に菩薩の大行を精修し、編く無量の 大法財を集め、尋常、勤めて大法施を行じ、永く四弘の誓願輪を鞭う ち、一切の苦衆生を利濟し、同じく共に無上菩提を成ぜん、虚空は盡 くるとも弘願は盡くること無し。是を當家眞の種草と名づく。勸發菩 提心の偈と道う<sup>(41)</sup>。

さらに、白隠は菩提心の意味を知らない人の多さに遺憾を感じ、そしてなぜそれほど大事であるにもかかわらず、悟後の修行が様々な禅の語録と 文献に示されていないということに非常に驚いている。

古人も此の意を知らざれる多し。此の意を知らざれば邪道に落つ。 縱い一回打發ひ去ると雖も、眞正の指南を聞かざるが故に、虚豁々地、 空蕩々、更に一法の懷に掛く可き無し。此れより斷無の惡見を發して、 憍慢心のみ有つて所作無し。盡く天狗道の部類に墜す。悟後の修を知 らざるが致す所なり。傳燈會元、廣續燈、碧巖、虚堂、宗鏡録、及び 一切の諸經論の中、何ぞ專ら悟後の修を示さざる(42)。

白隠は『歓発菩提心の偈』において、菩提心がなければ、禅の悟りあるいは仏道そのものがない、と断定する。この書にも彼は、27歳の時、「一切の智者及び高僧、菩提心無き者は、魔道に堕すと<sup>(43)</sup>」の『沙石集』の言葉<sup>(44)</sup>を見て、「菩提心」とは一体何かという疑問を生ずる。やがて42

歳に到って、「菩提心は四弘の輪なることを決定す<sup>(45)</sup>」と確信を得るのである。白隠は、このような領域に到って、最も深い大悟を開いたと思われる。従って、白隠自身の人生は菩提を求めながら、菩提心を起こし、修行し、菩提を得て、そしてまた全力で菩提心とその重要性を説き続けたという人生であったと思われるのである。

ここまでの分析によって、白隠による菩提心が四弘誓願の実践であり、 さらに四弘誓願の実践が悟後の修行である、ということは明らかになった が、四弘誓願とは具体的に何であろう。次の節においてこれについて考察 する。

### 3. 菩提心と四弘誓願の関連

「四弘誓願」とは、仏道修行に入るにあたっての次の四つの誓いのことである。「衆生無辺誓願度、煩悩無尽誓願断、法門無量誓願学、仏道無上誓願成」。現代日本語にしてみると、「衆生は無辺であるが、誓って彼らを救うことを願い、煩悩は限りなく生じるものであるが、誓ってそれらを断滅させることを願い、仏法は無量なるものであるが、誓って学び尽くすことを願い、仏教を信じる者の道は限りないものであるが、誓ってその道を成就することを願う」を内容とするものである(46)。つまり、仏になることは「仏道に生きる」ことであり、そして仏道に生きることは菩提心の現成である無辺の「四弘誓願」から初め、無限の「四弘誓願」に終る、すなわち「四弘の誓願」の実践に生きることであるといえよ。

白隠は、この「四弘誓願」について、「願海四弘の智巨となんぬ<sup>(47)</sup>」と述べる。さらに、四弘誓願によって大慈悲心を起こすことになるのである、と白隠は説明し、「再び無縁の大慈悲を起して、上求菩提下化衆生の善巧を企わだて、(中略)流轉常没の苦域を利益し、(中略)塵沙劫を經て退轉せず<sup>(48)</sup>」と述べる。

晩年において、白隠の禅は普遍的な方向に向う。その普遍性とは、衆生 の心性は個々人によって差があっても、本来的には「一」であるという真 理を伝えることであった。白隠は、そのためにあらゆる手段や方便を取る。 白隠にとっては、これは菩提心そのものの働きであったと思われる。つまり、白隠の生涯と白隠の会得した真理とは、同一なのである。そこでは真理と存在、非現象の世界と現象の世界、理と事、正と偏は同一なのである。白隠は、「四弘誓願」について解説することによって、具体的にこの菩提心の重要性を説く。

作麼生か是四弘の誓願輪。衆生無邊誓願度、煩惱無盡誓願斷、法門無量誓願學、佛道無上誓願成、是を四弘の誓願輪と云ふ。若人無上の佛道を成就せんと欲せせば、先づすべからく誓て一切衆生を利濟すべし。若し夫れ衆生を利濟せんとならば、勇猛の精進力を憤起し、刻苦精錬して、一回見性、掌上を見るが如くすべし。若人見性、掌上を見るが如くなる事を得んとならば、勵み勤めて急に須らく隻手の無生音を聞くべし。隻手を聞き得て徹底なる事を得ば、捨て去て一切の音聲を止めよ。而して後、精しく諸經論を探り、廣く諸史百家の書を究めて、偏く大法財を集め、常に勤めて大法施を行ずべし。是を菩薩の威儀と云ふ。法施を行ずるに制禁有り。毫釐も勝佗の心を交へ利名を貪る心有らば、是を不淨説法と云ふ。(中略)菩薩は上み菩提を求め玉ふが故に、常に衆生を教化し玉ふとは、是此の謂なり(49)。

仏教哲学者および禅思想家である鈴木大拙 (1870-1966) は、四弘誓願の重要性を次の言葉で強調していると見られる。「これが佛の『煩悩』である、誓願である、人格のはたらきの細目である。こんな誓願のないところには宗教はない。宗教と云うのは即ち此誓願である (50)」。おそらく彼にとって、仏教だけではなく、すべての宗教の根本になるのは四弘誓願の内容に含まれている衆生救済のことである。言い換えると、衆生救済がなければ、宗教がない、つまり宗教が存在する理由がなくなるということであるう。この概念は、白隠の考えに非常に近いものであると思われる。白隠によれば、四弘誓願の実践としての菩提心の理解は、向上がそのまま向下になり、つまり修行がただ本来の心を自覚するための道ではなく、むしろこの自覚を得ることの本来の目的が衆生済度にあるということを理解する

のである。しかし、第1節に前述した大乗仏教の菩提心思想を示すように、白隠にとっても順番として自ら菩提を得てから衆生を救うことになる。自ら仏性を自覚していない者は他人を指導することができず、もしそういうことをすれば、最も危険な人間になる、と白隠は強く警告する。白隠にとって、修行の目的である生死(輪廻)の苦しみからの衆生の救済は、「切衆生の類ひ、若くは濕生、若くは卵生、若くは胎生、若くは化生、若くは有想、若くは非有想、若くは非無想。我皆無餘涅槃に入らむ $^{(51)}$ 」ことである。しかし、一切衆生を悟らせようと思えば、まず自身が悟らねばならない、と白隠は述べる。「汝若一切衆生をして無餘涅槃に入らしめんと欲せば、汝先須く無餘涅槃に入るべし $^{(52)}$ 」。なぜならば、自分が悟ることもできなければ、人を悟らしめることなど永遠に不可能である $^{(53)}$ からである。そして、「汝若先無餘に入らんと欲ば、先須く謹で隻手無生の微妙音を聞くべし $^{(54)}$ 」、と白隠は述べる。

ちなみに衆生の救済とは何か。

## 4. 衆生の救済

キリスト教における救済の中心的な概念には、立法によって引き起こされる人間の罪の意識の自覚と、肉体的な死が関わっている。罪の意識の自覚がなければ救済は不可能であり、罪の意識を滅することによってこそ、救済は可能となる。そしてそれを実現するには、自らが救済を強く求めることが必要なのである。ところが、キリスト教における救済は、人間自らによって行うことではない。救済に対して人間ができることは、ただ信仰による希望を通して、神の救済に答えるのみである。これは愛と善における行為によって生じるものであるので、キリスト教の信仰の基本的な立場は、対人的な徳によって生きることである。

これに対して仏教では、人間は本来的に仏であり、そして修行によって 仏そのものになる可能性を持った衆生は、直接救済の責任を持つと見られ る<sup>(55)</sup>。とくに、白隠の場合にこの責任観が最も強調されているものであ ると思われる。 白隠は、「善」について次のように述べる。

法施利佗の善行は貴ぶべし。一切萬善行に勝れることを菩提心と云ふ。是を悟後の修行と云ふ。是等の大事を知らざる故に、古今多少の智者高僧往々に邪道墮ず<sup>(56)</sup>。

白隠は、自我に基づく衆生の救済を斥ける。仏心の自覚をさせること、 さらにそのための道を教えることが、そのまま衆生の救済になるのである。 しかし、自覚をするのはあくまで自己自身である。これは、「廟然無聖」 (『碧巌録』第一則<sup>(57)</sup>)という『碧巌録』第一則に採用された公案で明白で ある。この公案には、梁の武帝が菩提達磨に、「仏教における最も聖なる 真理は何だというのか」と問うた時、達磨が「カラッとして聖なる真理も ない」と否定的な表現によって答えた。さらに、『景徳伝燈録』第3巻菩 提達磨章には、武帝が質問し、仏教に対するいろんな善行をした自分には どのような功徳があるのかと質問した。これに対しても達磨は空の立場か ら「功徳など無い」と、一言の下に否定したのである(58)。「聖諦第一義」 と呼ばれる真理が空であれば、功徳もまた空である。ところが、一切が空 であるということ、およびそのことの自覚への道に導くことが、菩提心の 働きであり、真の救済である、と白隠は述べるのである。そのために彼は 釈迦牟尼仏を本来のパラダイムとして取り上げるのである。「忝くも吾が 大覺調御の如きは、娑姿往來八千度、其の中、辛勤精修の功、三明を具足 し四智を圓にし、三界を徹見し玉ふこと掌果の如し。山河大地唯だ一人、 能見無く、所見無し。一法の人の爲に説く可き無し(59)」。

さらに、この境地に止まらず、「越いて無縁の大慈悲を發して、一切衆生を利濟せんが爲に、且らく半滿の諸輕論を説き玉ふ(60)」、と白隠は述べる。大乗の教えとは、「滿字は無相平等の法。十方、大地虚空無し(61)」であり、小乗の教えとは「差別無量の法(62)」を説いたものである。釈迦牟尼仏は、あらゆる階層の衆生に受容できるように、その教えはレベルによって分けられ、さらに「一法の人の爲の説く可き無し」、つまり一法として説くべき法はない、と白隠は最終的には達磨と同様に突き放すのであ

る。白隠は、真理とその教えに対する広範な見方を持つにもかかわらず、 小乗を、まだ修行の立場であって、衆生救済に出ない立場であると批判す る。なぜなら、彼らは衆生を救う心、すなわち最後まで菩提心を発さない 立場であるからである。小乗のような不十分な領域に止まる人間は、仏教 者や僧侶にもかかわらず、白隠にとっては地獄に必ず落ちる人々であると 断ずるのである。

地獄のイメージを、白隠は頻繁に取り上げる。白隠自身、地獄の恐怖は 宗教の世界に入る要因の一つとして考えていた。そのように体験した恐怖 を、さらに修行の救済のために方便として扱ったのである。白隠にとって 地獄のイメージは、仏心から離れた心の領域であると考えられている。し かし、仏陀と同じように、万物の各々の心の自覚というレベルに合わせて、 それによって言葉という方便、しかも仏法を説くためにこの地獄のイメー ジを使用したと考えられるのである。

白隠の言葉をまとめてみると、菩提心というのは人を救済せんとする心であり、これはまた法を説くことである。しかし、修行を続けるために、最も不可欠であるのはまず心性すなわち仏心を自覚することである。

菩提心、すなわち上求菩提、下化衆生は、ある意味では心の中にすでに存在する利他の力を自覚することであると言えるであろう。これは四弘誓願の実践によって実現する。そして、白隠にとっては、四弘誓願の実践とは、公案も含む修行と同時に実生活においてなされることである。従って、修行は、結果的に衆生の救済を最終目標とすることがわかるのである。そして、そのような「衆生の救済」において、言葉は重要な働きをなす。本来の心性を自覚しても、「菩薩の威儀を知り玉わず、法施利佗の菩提心おわせぬ(63)」場合には、いまだ真実に仏そのものになることなどできないのである、と白隠は述べる。つまり「悟る」ことは内面に向う働きであり、その境地から「語ること」は外面に向う働きである。

菩提心を円熟するために悟後の修行において様々な公案を参究し、これによって根本無明である八識を超越し、すべての「四智」を円満し、すべての「五位」を透過するに到り、「色空不二」、「理事無礙法界」、「唯有一乗」、「明暗双々」などのあらゆる「法の声(64)」を理解するのである。そ

して最後に「下化衆生、上求菩提」という菩提心の完成をさせるために「四弘誓願」を実現する。すなわち「真の法を伝えることのできる人物」になって生き切ることである。これが白隠による衆生の救済であり、各々の不可欠な瞬間において長く苦しい過程として考えられる。これらは白隠自身が生涯を通して貫いた仏道であり、これを進むための最も重要な方法論が、公案なのである。しかし、その進む原動力とも呼べるものは自らの心(主心(65))であるという真実と、その自由自在な自覚が全ての根底なのであると言える。さらに白隠は、「グローバルな真理論」を表わして、これを『遠羅天釜』巻之下において次のように説明するのである。

心の外に法華經なく、法華經の外に心なく、心の外に十界なく、十界の外に法華經なし。是れ即ち決定至極の法理にて、愚老に限らず、三世の如來も十方の賢聖も、極處に到りては皆々斯の如く説き玉う事にて、法華本文の大意は、大段これらの趣きを宣べ玉いたる事にて、此の外にも八萬四千の法門を宣べ玉いたれども、皆權教の説にして方便の間を出でず、至極に到りては、一切衆生と三世十方の如來と山河大地と法華經と、悉く不二同體なる法理を諸法實相と説き玉いたる、是れ即ち佛道の大綱なり。(中略) 儒門には此の處を至善と云ひ、未發の中と云。道家には守一無適と云ひ、神家者は高間が原と相傳す。天台には一念萬年止觀の大事とす。眞言には阿字不生の觀法と云ひ、家々の祖師達の坐禪を勸め、誦經を勸め玉う (中略) (66)」。

白隠によれば、真理は自らの禅宗に限らず、他の諸々の宗教においても 示されている。ただしその表現の仕方は、決して同一のものとはならない。 このグローバルな真理観は仏教に止まらず、他の宗教と思想を含む、と白 隠は考えるのであろう。

白隠において真理そのものは「言外に意有り<sup>(67)</sup>」の領域に到るものであり、いくら方法論を示したとしても、自らの心の唯一性および不可欠性を自覚するためには、自らによっては不可能であるからである。「仏祖の言教」を参究することが必要であるのは、すなわち「仏祖難透の話頭を究

明」するためである。ここでは、明らかに修行の段階が示されている。たとえ心性の自覚を得たとしても、仏祖の言葉とその中に含まれている深い意味が理解できなければ、これをまた伝えることができない。つまり、仏法の真理における方便としての言葉の必要性は、ただその真理を伝えるためである。心性を自覚し、仏法の真理を伝えることは、そのまま衆生済度に繋がる。とくに白隠の場合は、言葉だけではなく、絵画も自己の境地の表現として使用されるのである。禅は「不立文字、教外別伝」と言い、真理は自らが体得すべきことを強調するものの、さらにこれらを言葉などによって表現し、衆生に伝えることは必要不可欠なことなのである。

白隠は「是眞正の禪流、(中略)、圓頓菩薩の大行なることを<sup>(68)</sup>」や、「忝くも吾が大覺調御の如きは、(中略) 越いて無縁の大慈悲を發して、一切衆生を利濟せんが爲に、且らく半滿の諸輕論を説き玉ふ<sup>(69)</sup>」、「一切衆生と共に無上菩提を成ぜんが爲めに、ひらがな書寫の大善行を誰々も精修し玉へがし<sup>(70)</sup>」などと述べる時、上述したようなことを指向していたと思われる。

# 終わり

本論は白隠による菩提心をめぐって論じたものである。まず、菩提心の用語を分析し、原始仏教と大乗仏教における菩提心の利用と理解をまとめてみた。そして、中国禅の文献におけるこの用語の扱い方を検討してみた。その後白隠の仮名法語を中心に紹介しながら、白隠の独特な菩提心の理解とその思想的な関連を説明した。それによって、なぜ白隠がそれほど菩提心を強調し、あらゆる形で説いたということが明らかになったと思われる。白隠は、自らの人生経験を参考にしながら、菩提心を次のように説明する。つまり、菩提心という菩提=悟りを求める心が発することによって、自ら得度し、仏道に入る。そこで自己の修行に励んで、見性に到るが、決してここにとどまることなく、悟後の修行に進まなければならない。悟後の修行の実践を可能にするのは四弘誓願という強い心の誓いであり、その内容は衆生済度のことである。そのためにあらゆる方便を利用することになり、

またこの方便の目的は仏法を説きながら、他人に菩提心を起こすことである。つまり、菩提心は仏道によって開かれる究極の目的は衆生の救済であり、個人の心の自覚(見性)から普遍的救済の心への転換を導くものである。白隠の書物を見た限り、彼があらゆる方便を利用し、様々な法の解き方を試み、この目標を全身で果たしたと思われる。この点において白隠の素晴らしさとオリジナリティがあるという印象を受ける。白隠には、教えのオリジナリティよりも、この教えがどのように伝えたという点が彼の本当のオリジナリティであると思われる。これは白隠自身の菩提心から発するといえよ。

なお、現在は欧米で禅の思想と実践は一般の人に人気を集め、修行者を次々生み出している。しかし、欧米の禅の理解において「自己のための修行」という概念が強くて、菩提心の重要な一部が場合によって抜かれているという気がしないこともない。白隠の教えを参考にしながら、誓願の根本である衆生救済を修行上に、もう一度考察すべきだと思われる。従って、白隠による菩提心の強調は、この時代にこそありがたく感じられる。

#### 注

- (1) 中村元『広説仏教語大辞典』下巻、東京書籍、1528頁。サンスリットの原語である bodhicitta は、初期の漢訳において、「無上道心」、「無上道意」、「道心」などにも翻訳され、悟りを得ようとする意味である。大乗仏教では、菩提心の意味とニュアンスが変化し、元の意味に利他的な見解を含めて、強調していうようになる。つまり、悟りを求めて、さらに他の人々を救おうと願う心になり、その時点で「上求菩提、下化衆生」を思う心として理解される。
- (2) この用語は、『摩訶止観』の表現として知られているが、正確に言えば 『摩訶止観』の原文では、「上求佛道、下化衆生」となる。『大正蔵』巻 46、16頁 a。
- (3) 田上太秀『菩提心の研究』、東京書、1990年、13-14頁。
- (4) 同上書、14頁。
- (5) 同上書、32-33頁。
- (6) 同上書、58頁。
- (7) 同上書、65-67頁。

#### 白隠と菩提心思想

- (8) 同上書、117頁。
- (9) 同上書、117頁。
- (10) 同 上書、121-125百。
- (11) 同上書、137-139頁。
- (12) 同上書、316-318頁。
- (13) 同上書、294-305頁。
- (14) 同上書、289-293頁。
- (15) 詳しく同上書、443-468頁を参照。
- (16) 同上書、22頁。
- (17) 柳田聖山『達磨の語録』禅の語録 1、筑摩書房、189頁。原文は「心体 開通、無障無碍、故名為菩提心」。
- (18) 中川孝『六祖壇経』禅の語録4、筑摩書房、139頁。原文は「欲得見真 道、行正即是道。自若無道心、闇行不見道」。
- (19) 同上書、138頁。原文は以下の通り、「菩提本自性、起心即是妄」。
- (20) 平野宗浄『頓悟要門』禅の語録6、筑摩書房、47、65、197頁。
- (21) 同上書、39頁。原文は「只箇不住一切処心者、即是仏心。亦名解脱心、 亦名菩提心、亦名色性空」。
- (22) 鎌田茂雄『禅源諸詮集都序』禅の語録9、筑摩書房、244頁。
- (23) 荒木見悟『輔教編』禅の語録14、筑摩書房、227頁。
- (24) 書き下しは、加藤正俊『白隠和尚年譜』、思文閣出版、132頁。原文は 以下の通り、「一切智者及高增、無菩提心者、盡墮魔道」。白隠和尚全 集』第1巻、龍吟社、29頁。
- (25) 芳澤勝弘によると、『白隠和尚年譜』に述べられていないが、『年譜草稿』の補記の中に見られる。芳澤勝弘『白隠―禅の世界』、中公市新書、263頁。『白隠年譜』と『白隠年譜草稿』の対比については、陸川堆雲『考証白隱和尚詳伝』、山喜房仏書林、444-546頁、を参照。
- (26) 書き下しは『白隠禅師法語全集』第3冊「壁生草」巻之上、芳澤勝弘訳註、禅文化研究所、訳註、禅文化研究所、194-197頁。原文は以下の通り、「就中可貴悟後修行。作麼生是悟後修。以菩提心爲第一。古春日大神君、告玉笠木解脱上人、大凡自俱盧孫佛以來智者高僧、無菩提心、皆盡墮魔道。予大常疑此事久。怪哉剃髮染衣、非菩提心哉、誦經諷呪、非菩提心哉。況彼上古以來智者高僧哉。豈無菩提心麼。雖然忝春日神君御神託、豈其容易哉。初廿五歳時、疑此事漸四十二歳時、不慮撞著此大事、豁然如見掌上。作麼生是菩提心。法施利佗善業是也。從此誓鞭撻四弘誓願輪、馬年既到八旬餘、終不怠墮、應請雖經五十里百里、少不恐隨分行

法施。怪哉古來佛教祖録中、終未見菩提心判。可貴春日大神君、纔雖 二三行神勅、其善巧超過諸經論歟。不堪歡喜、不顧文字鳥焉、略記大概。 是又少法施菩提心乎愿夫。」。『白隠和尚全集』第1巻、174-175頁。

- (27) 『白隠和尚全集』第6巻、179-180頁。『白隠禅師法語全集』第10冊「假名達」、109-111頁。
- (28) 『白隠和尚全集』第6巻、235-236頁。『白隠禅師法語全集』第13冊「お婆々どの粉引歌」、32-34頁。
- (29) 『白隠和尚全集』第4巻、396-397頁。『白隠禅師法語全集』第12冊「隻手音聲」、65頁。
- (30) 『白隠和尚全集』第5巻、462頁。『白隠禅師法語全集』第8冊「さし藻草」巻之一、115-116頁。
- (31) 『白隠和尚全集』第5巻、272-273頁。『白隠禅師法語全集』第2冊「於仁安佐美」巻之下、153-154頁。
- (32) 五位とは洞山五位のことである。五位と菩提心の関係について、とくに「正中來」を参照。『白隠和尚全集』第2巻、87頁、を参照。「正中來。無中有路出塵埃。但能不觸當今諱也。勝前朝斷舌才。此一位、上乘菩薩、不住所證之果地。無功用海中、煥發無縁大慈、乘四弘清淨大誓、鞭上求菩提下化衆生法輪。所謂、向去中却來、却來中向去也。更須知有明暗雙 雙底時節。是故、且設兼中至一位」。
- (33) 四智とは、「大円鏡智」、「平等性智」、「妙観察智」、「成所作智」の四つの智慧である。白隠における四智について、アンナ・ルッジェリ「白隠の唯識観ー『四智辨』を通して一」『花園大学国際禅学研究所論叢』第2号、151-179頁、を参照。白隠と菩提心の関係について、とくに妙観察智の説明を参照。『白隠和尚全集』第6巻、328-329頁。さらに、『白隠禅師法語全集』第2冊「於仁安佐美」巻之下、306-307頁。これは、前述したように、『白隠和尚全集』にないものである。
- (34) 『白隠和尚全集』第5巻、465-476頁。
- (35) 同上書、451-476頁。
- (36) 『白隠禅師法語全集』第8冊「さし藻草·御垣守」、ii 頁。
- (37) 陸川堆雲『考証白隱和尚詳伝』、山喜房仏書林、206-207頁。
- (38) 『白隠禅師法語全集』第8冊「さし藻草・御垣守」、261-262頁。
- (39) これに関して、陸川は池田侯を推測し、芳澤は鍋島侯または君主一般を暗示する。陸川堆雲『考証白隱和尚詳伝』、206頁。『白隠禅師法語全集』第8冊「さし藻草・御垣守」、262-275頁。
- (40) 書き下しは『白隠禅師法語全集』第8冊「さし藻草・御垣守」、172頁。

原文は以下の通り、「老來強非好文術。唯願利濟無縁人。世上若好陰徳 人、竊印施此偈利衆。此偈若有行世上、盡利虚生浪死人。利人菩薩大善 行、此外更無菩提心。願以此功徳普及於一切、我等與衆生皆俱成佛道。」 『白隠和尚全集』第5巻、476頁

- (41) 書き下しは『白隠禅師法語全集』第8冊「さし藻草・御垣守」、150頁。 原文は以下の通り、「永發不退大勇猛、常精修菩薩大行、徧集無量大法 財、尋常勤行大法施、永鞭四弘誓願輪、利濟一切苦衆生、同共成無上菩 提、虚空盡弘願無盡。是名當家眞種草。道勸發菩提心偈」。『白隠和尚全 集』第5巻、471-472頁。
- (42) 書き下しは『白隠禅師法語全集』第8冊「さし藻草・御垣守」、151-152 頁。原文は以下の通り、「古人不知此意多。不知此意落邪道。縱雖一回 打發去。不聞眞正指南故。虚豁豁地空蕩々。更無一法可掛懷。從此發斷 無惡見。有憍慢心無所作。盡墜天狗道部類。不知悟後修所致。傳燈會元 廣續燈。碧巖虚堂宗鏡録。及一切諸經論中。何專不示悟後修」。『白隠和 尚全集』第5巻、471頁。
- (43) 『白隠禅師法語全集』第8冊「さし藻草・御垣守」、154頁。原文は以下 の通り、「一切智者及高僧、無菩提心、墜魔道」。『白隠和尚全集』第5 巻、472頁。また同じ話は、『白隠禅師法語全集』第5冊「八重葎」巻 之一、141頁。
- (44) 元の言葉は『華厳経』巻42のものである。
- (45) 書き下しは、『白隠禅師法語全集』第8冊「さし藻草・御垣守」、156頁。 原文は以下の通り、「決定菩提四弘輪」。『白隠和尚全集』第5巻、472頁。
- (46) 四弘誓願の原形について、他の研究のなかで、藤田宏達「本願思想の系譜」『印度学仏教学研究』第16号・2、28-35頁、を参照。
- (47) 『白隠禅師法語全集』第2冊「於仁安佐美」巻之下、306頁。読みやすくするために、カタカナを平仮名に変化した。
- (48) 『白隠禅師法語全集』第2冊「於仁安佐美」巻の下、307頁。前述した ように、『白隠和尚全集』にないものである。
- (49) 『白隠和尚全集』第6巻、32-37頁。『白隠禅師法語全集』第5冊「八重 葎」巻之一、144-147頁。
- (50) 鈴木大拙『鈴木大拙全集』第13巻、松ヶ岡文庫、289頁。
- (51) 『白隠和尚全集』第6巻、117頁。『白隠禅師法語全集』第10冊「假名 養」、102頁。
- (52) 『白隠和尚全集』第6巻、177頁。『白隠禅師法語全集』第10冊「假名葎」、 21頁。

- (54) 『白隠禅師法語全集』第10冊「假名葎」、102頁。『白隠和尚全集』第6 巻、177頁。
- (55) 宗派によって、若干の相違が見られる。
- (56) 『白隠和尚全集』第6巻、36-37頁。『白隠禅師法語全集』第5冊「八重 葎 | 巻之一、152頁。
- (57) 原文は以下の通り、「挙、梁武帝、問達磨大師。如何是聖諦第一義。磨 云、廟然無聖」。平田高士訳註『碧巌集』、45-50頁。
- (58) 原文は以下の通り、「帝日、朕即位已来、造寺写経度僧不可勝紀。有功 徳。師曰、並無功徳」。『大正蔵』巻51、219頁 a。
- (59) 書き下しは、『白隠禅師法語全集』第8冊「さし藻草・御垣守」、26頁。 原文は以下の通り、「如吾大覺調御、娑姿往來八千度、其中辛勤精修功、 具足三明圓四智、徹見三界如掌果、山河大地唯一人、無能見兮無所見。 無一法爲人可説」。『白隠和尚全集』第5巻、469頁。
- (60) 書き下しは、『白隠禅師法語全集』第8冊「さし藻草・御垣守」、139頁。 原文は以下の通り、「越發無縁大慈悲、爲利濟一切衆生、且説半滿諸輕 論」。『白隠和尚全集』第5巻、469頁。
- (61) 書き下しは、『白隠禅師法語全集』第8冊「さし藻草・御垣守」、140頁。 原文は以下の通り、「滿字無相平等法。十方無大地虚空」。『白隠和尚全 集』第5巻、469頁。
- (62) 書き下しは、『白隠禅師法語全集』第8冊「さし藻草・御垣守」、140頁。 原文は以下の通り、「差別無量法」。『白隠和尚全集』第5巻、469頁。
- (63) 『白隠和尚全集』第6巻、37頁。『白隠禅師法語全集』第5冊「八重葎」 巻之一、153頁。
- (64) 『坐禅和讃』に出てくる言葉。『白隠和尚全集』第6巻、284頁。
- (65) この表現は白隠によってよく使われている。これについて「主心お婆々 粉引歌」が著された。『白隠和尚全集』第6巻、231-238頁。
- (66) 『白隠禅師法語全集』第9冊「遠羅天釜」、348、360頁。『白隠和尚全集』第5巻、171-172、177頁。
- (67) 白隠禅師『碧巌集秘抄』、成功雑誌社、大正5年、430頁。
- (68) 『白隠和尚全集』第5巻、400頁。『白隠禅師法語全集』第4冊「夜船閑話」、237頁。
- (69) 書き下しは、『白隠禅師法語全集』第8冊「さし藻草・御垣守」、139頁。 原文は以下の通り、「如吾大覺調御、(中略) 越發無縁大慈悲、爲利濟一

### 白隠と菩提心思想

切衆生、且説半滿諸輕論」。『白隠和尚全集』第6巻、469頁。

(70) 『白隠和尚全集』第6巻、47頁。『白隠禅師法語全集』第5冊「八重葎」 巻之一、177頁。

# 円相の考察

# - 『宗門円相集』に見られる円相の形-

徐 銀柱

### はじめに

円相は周知の通り、禅宗の中で使われている。その使用は南陽慧忠 (?-775) から始まる。以後、潙仰宗では悟りの表現や禅問答を行うさい に方便の一つとして使われ、円相の使用は潙仰宗を代表するまでとなった。 しかし、それは時がたつにつれ、潙仰宗の僧に限らず多くの禅僧の間で使われ、唐代末期から宋代の初めにかけ円相使用のブームが起こった。

これら円相使用の記録を集めた本が韓国に現存する。この本は高麗の僧、 静覚国師志謙 (1145-1229) によって編集されたものである。志謙は円相 使用の古記事を収集し、『宗門円相集』にまとめて刊行 (1219) した。円 相使用の記事はすでに、『人天眼目』や『伝灯録』にもその例が記されて いる。ところが、両書は円相記事を目的としたものではないため、円相の 形や円相の使い方を把握するには限界がある。

そこで、円相の形にどのような図形があり、どのような場面で円相を描いたかを調べるにあたり『宗門円相集』が相応しいと判断し、テキストとして『禅學典籍叢刊』第六巻上(柳田聖山・椎名宏雄共編、臨川書店、2001年3月)に収録されている『宗門円相集』を使うことにする。

さて、本稿では円相の思想には触れず、通常知られている円相の図形は どのようなものがあるのかを考察した後、『宗門円相集』の記事の中で収 録されている円相の図形を表にして視覚化する。そこでみられる円相図形 の相違から、どのような円相があり、誰がどのような円相を描いているか を考察したい。また円相を示している人物の宗派等を『宗門円相集』の記 録順に調べ、最後にそれぞれの僧侶たちが描いた円相を再び確認し、実際

#### 円相の考察

に使われた引用文を例にしてどのような場面で円相が示されているかを調べることにする。これにより通常知られている円相の形と唐時代以後禅宗 内で使われた円相の形の相違などが明らかになる。

#### 円 相

円相は主に禅僧たちにより今日までも描き続けられている。この円相はただ一つの丸い形をしたものであるが、そこに示す意味は一言で言いきれない深い意味を持っているようである。円相の意味は、仏性・法身・真如・心性・法性・本来面目・真人・本体・本覚・本心・真我・仏法の当体等々の言葉で示されている。

ところで上で挙げた、仏性・法身・心性…という語は一般的に凡夫(心)とは離れた真理である。また悟りという体験はかなり不透明であり、曖昧なことだとも思われる。故に古くから禅師達は"言語道断"という、言葉で表現できない神秘的な領域をあるものに例えたり円相を描いて禅機を表したりしたのである。

まず、円相の形を調べる前に世に知られている円相はどのような形の円相であり、一般的にどう考えられているかを二つの例からみてみたい。

## 1. 円相の形

円相の形といえば、一般的に丸い形をした円「〇」である。これを禅宗では円相、または一つの円相という意味で「一円相」ともいう。花園大学内にある教堂にも白隠禅師(1622-1693)が描いた円相が掲げられている。そのもとになったものが下図である。

以下の二点は白隠禅師と遂翁禅師(1717-1789)が描いた円相である。



次の引用文は『禅画の円相』という画集での柴山全慶先生の解説文をそのまま引用した。禅画、または墨跡としてとりあげた場合、例外なく引用 文のようなコメントが付けられる。

有名な禅門中興の祖五百年間出の偉人、と称えられている白隠禅師の 円相である。現在白隠禅師の墨跡は、恐らく全国に数え切れないほど 多数遺されているといっても好い。それだのに、どうしてか、円相の 墨跡は、現在この一点より発見せられていない。(略)書かれている 讃語の文字は、細く美しく、それでいて気骨にみちた風格に高いのも であり、まだ毒々しさの現われていない中年期の作品と推定され、白 隠禅師の墨跡としては、むしろ若書きに属するものというべきであろ う。讃語「遠州浜松よい茶の出どこ、娘やりたやいよ茶をつみに」 (略)白隠禅師は、円相に、どうしてこのような世話を付けられたの であろうか。

これは、恐らく(略)最も身近かな、ありふれた日常生活の一齣を、そのまま素朴に唄ったものに外ならない。しかし、そこには意味深い平常底の提示があり、「平常心是道」の妙旨というべきであろう。白隠禅師は、この円相を大肯定の一位として愛用し、しかもそれを、禅臭のない庶民的な世語で示されたのだと思う。

柴山全慶『禅画の円相』(中央精版印刷、昭和44年12月) p.66

また、もう一点を挙げよう。



これは遂翁禅師の円相である。(略)線の確かさは流石に絵の名手であると感歎させられる。円相の謹厳さに比して、讃語の文字は思いのほか無心に、淡々として書かれているように思う。いずれにしても、遂翁禅師の円相は稀少であり、珍什と言うべきものであろう。讃語「不立文字、教外別伝、直指人心、見性成仏。」(略)この四句は達磨禅の特質を示す標語として有名であり、古来から棒読みにするのが禅界の常識となっている。また達磨大師の画像の讃に書かれるのが常套とさえなっている語句である。遂翁禅師は、この円相を、達磨禅の象徴と見立てられたのであろうか。

柴山全慶『禅画の円相』(中央精版印刷、昭和44年12月) p. 78

このように、一般的に知られている、または認識している円相と言えば 丸い「〇」に限るだろう。勿論、柴山全慶先生が『禅画の円相』という本 題で、示しているように禅画として円相を捉えているから、そこに記録さ れているのは丸い形をした円相が主流になるのは当然であろう。

上例の二つの円相は普段目にする円相を代表している丸い円相の図形である。円相を一つの墨跡として人々は接している。『禅画の円相』に見られる円相の模様からも丸い円相(〇)が主流である。いずれにせよ、この

ような円相は、コメントをつけた禅画として、人々に知られている。

さて、円相という名で呼ばれるものは丸い形をしたものだけを言うのであろうか。『宗門円相集』には円相の意を説明している以下の文がある。

暗機者、不明用音聲語言答對、但以相而示之。則事理意度玄妙、非不盡也<sup>1)</sup>。(暗機とは、明らかに音聲語言を用いて答對せず、但だ、相を以って之に示す。則ち事理の意度玄妙なるも、盡くさざるに非ず。)

默論者、一則不明以音聲、設授因縁、比喩棒喝等、以方圓多種相示之<sup>2)</sup>。(默論とは、一には則ち明らかにするに音聲・設授因縁・比喩棒喝等を以ってせず、方圓の多種の相を以って之を示す。)

圓相者、非方非圓、非不方不圓、且以圓爲號爾。則一切聖凡、依正事理、聞見知覺、根塵陰處、盡眼耳所到不到皆相也。學者既不曉、遂以方圓變態、而曲巧示之。所以謂圓相爾<sup>3)</sup>。(圓相とは、方に非ず圓に非ず、方ならず圓ならざるに非ず、且つ圓を以って號と爲すのみ。則ち一切の聖凡、依正の事理、聞見の知覺、根塵の陰處、盡眼耳の所到不到は、皆な相なり。學者、既に曉らず、遂に方圓の變態を以って、曲巧して之を示す。所以に圓相と謂うのみ。)

これから円相の形は丸い図形に限らないことがわかる。

具体的にいえば「暗機」で「不明用音聲語言答對、但以相而示之。則事理意度玄妙、非不盡也。」といって、音や言葉を使わず相を描いて見せる。これが円相が持っている意の一つであり、その相は「以方圓多種相示之。」だという。即ち、その形は多種多様であり丸くてきれいな形をした円相もあれば、そうでもない相もあるということが理解できる。

さらに説法のさい、多様な因縁説法がなされるように、円相の使用も同じく、場合により多様な模様で取り上げる。例えば「圓相者云々」という引用文によると、円相というものは丸いものだけを指すのではなく、六根や六塵などの感覚で感じられる全てが円相であるというのである。

#### 円相の考察

禅宗内で円相使用が定着するにつれ、模様にこだわり、様々な円相を描き始める。これに伴って次のような円相図形もみられる。

このように「この相は三乗求空相云々」と円相に名前を付けた例も現れ 始める。円相の形はその場に応じて変わる可能性を示しているともいえる し様々に描き分けられるのである。

本稿のテキストである『宗門円相集』に収録されている記述の中でも 様々な円相の形を取り上げて問答したり、法を示したり、禅機を表してい る。故に『宗門円相集』の中で使われた全ての相を円相であるということ を前提として具体的にみよう。

#### 2. 『宗門円相集』の中に見られる円相の形

『宗門円相集』は文字通り宗門、即ち禅宗内で使われた円相に関する記述を集めた一冊の刊本である。ここに記されている文の内、ほとんどが円相を描いている。勿論円相を使っていない問答もあるが、その例は数少ない。『宗門円相集』において確認できる円相にはどの様なものがあろうか、また、それを描いたのは、どのような人物・派等であろうか。それらを表に纏めてみると次の如くである。

|      | 円相の形 | 人 物    | 生沒年代    | 宗 派          | 相名/その他  |
|------|------|--------|---------|--------------|---------|
| 1-1  | 0    | 南陽慧忠   | ?~775   | 六祖慧能下        |         |
| 1-2  | @    | 南陽慧忠   | ?~775   | 六祖慧能下        |         |
| 2-1  | 0    | 馬祖道一   | 709~788 | 南岳下洪州宗       |         |
| 2-2  | •    | 国一法欽   | 714~792 | 牛頭宗          |         |
| 3    | 0    | 耽源應眞   | 唐代      | 南陽慧忠の弟子      |         |
| 4    | 0    | 仰山慧寂   | 807~883 | 潙仰宗          |         |
| 5    | •    | 趙州從諗   | 778~897 | 南岳下          |         |
| 6    | 0    | 南泉普願   | 748~842 | 南岳下          |         |
| 7    | #    | 資福如寶   | 未詳      | 潙仰宗          |         |
| 8    | 0    | 小師(未詳) |         |              |         |
| 9    | 9    | 京兆草堂禅師 | 唐代      | 馬祖道一の弟子      |         |
| 10-1 | 0    | 本溪和□   | 唐代      | 馬祖道一の弟子      |         |
| 10-2 | 0    | 龐蘊居士   | ?~808   | 馬祖道一下の居<br>士 |         |
| 11   | 00   | 潙山靈祐   | 771~853 | 潙仰宗の祖        |         |
| 12   | 0    | 潙山霊祐   | 771~853 | 潙仰宗の祖        |         |
| 13-1 | #    | 五冠山順之? | 829~893 | 潙仰宗          |         |
| 13-2 | 88   | 芭蕉繼徹   | 未詳(宋代)  | 潙仰宗          |         |
| 14   | 車    | 潙山靈祐   | 771~853 | 潙仰宗の祖        |         |
| 15   | 0    | 仰山慧寂   | 807~883 | 潙仰宗          |         |
| 16-1 | _    | 未詳     |         |              | ほぼ同じ内容が |
| 16-2 | +    | 仰山慧寂   | 807~883 | 潙仰宗          | 二回登場、省略 |
| 16-3 | 卍    | 未詳     |         |              |         |
| 16-4 | @    | 仰山慧寂   | 807~883 | 潙仰宗          |         |

## 円相の考察

| 17–1  | 0           | 仰山慧寂    | 807~883      | 潙仰宗            |        |
|-------|-------------|---------|--------------|----------------|--------|
| 17-2  | Œ           | 仰山慧寂    | 807~883      | 潙仰宗            |        |
| 18    | 0           | 未詳      |              |                |        |
| 19    | 0           | 王敬初     | 未詳(唐代)       | 潙山に師事した<br>居士。 |        |
| 20    | 0           | 仰山慧寂    | 807~883      | 潙仰宗            |        |
| 21-1  | 0           | 陸相公(居士) | 未詳           |                |        |
| 21-2  | •           | 仰山慧寂    | 807~883      | 潙仰宗            |        |
| 22    | 0           | 鄂州無等    | 747~830      | 馬祖道一の弟子        |        |
| 23    | 0           | 大潙喆     | ?~1095       | 臨済宗            |        |
| 24    | 0           | 未詳      |              |                |        |
| 25    | 0           | 南塔光涌    | 850~938      | 潙仰宗            |        |
| 26-1  | 0           | 西塔光穆    | 未詳<br>(唐末五代) | 潙仰宗            |        |
| 26-2  | 0           | 西塔光穆    | 未詳<br>(唐末五代) | 潙仰宗            |        |
| 27-1  | 0           | 五冠山順之   | 829~893      | 潙仰宗            | 所依涅槃相  |
| 27-2  | <b>(</b>    | 五冠山順之   | 829~893      | 潙仰宗            | 牛食忍草相  |
| 27-3  | **<br>****  | 五冠山順之   | 829~893      | 潙仰宗            | 三乘求空相  |
| 27-4  | #           | 五冠山順之   | 829~893      | 潙仰宗            | 露地白牛相  |
| 27-5  | 告           | 五冠山順之   | 829~893      | 潙仰宗            | 契果修因相  |
| 27-6  | $^{\oplus}$ | 五冠山順之   | 829~893      | 潙仰宗            | 因圓果滿相  |
| 27-7  | 皐           | 五冠山順之   | 829~893      | 潙仰宗            | 來空精行相1 |
| 27-8  | <b></b>     | 五冠山順之   | 829~893      | 潙仰宗            | 漸證實際相  |
| 27-9  | \$          | 五冠山順之   | 829~893      | 潙仰宗            | 想解遣教相  |
| 27-10 | $\triangle$ | 五冠山順之   | 829~893      | 潙仰宗            | 識本還源相  |
| 27-11 | 犁           | 五冠山順之   | 829~893      | 潙仰宗            | 迷頭認影相  |
|       |             |         |              |                |        |

| 27-12 | $\bigcirc$ | 五冠山順之          | 829~893       | 潙仰宗          | 背影認頭相 |
|-------|------------|----------------|---------------|--------------|-------|
| 27-13 | (          | 五冠山順之          | 829~893       | 潙仰宗          | 擧凾索盖相 |
| 27-14 | 0          | 五冠山順之          | 829~893       | 潙仰宗          | 把玉覔契相 |
| 27-15 | <b>(4)</b> | 五冠山順之          | 829~893       | 潙仰宗          | 釣入索續相 |
| 27-16 | <b>(B)</b> | 五冠山順之          | 829~893       | 潙仰宗          | 已成寶器相 |
| 27-17 | Œ          | 五冠山順之          | 829~893       | 潙仰宗          | 玄印旨相  |
| 28-1  | 000        | 未詳             |               |              |       |
| 28-2  | 0          | 五冠山順之          | 829~893       | 潙仰宗          |       |
| 29    | 000        | 未詳             |               |              |       |
| 30    | %          | 巌頭全豁           | 828~887       | 青原下          |       |
| 31    | 0          | 雪峯義存           | 822~908       | 青原下          |       |
| 32    | (1)        | 資福如寶           | 未詳            | 潙仰宗          |       |
| 33    | 0          | 資福如寶           | 未詳            | 潙仰宗          |       |
| 34    | 0          | 資福如寶           | 未詳            | 潙仰宗          |       |
| 35    | 0          | 未詳             |               |              |       |
| 36    | 0          | 玄沙師備           | 835~908       | 青原下          |       |
| 37    | 0          | 鏡淸道怤           | 868~937       | 雪峰義存の法嗣。     |       |
| 38    | <b>(#)</b> | 徹禅師<br>(芭蕉繼徹?) | (宋代)          | 潙仰宗          |       |
| 39    | 智          | 徹禅師<br>(芭蕉繼徹?) | (宋代)          | 潙仰宗          |       |
| 40    | Ω          | 徹禅師<br>(芭蕉繼徹?) | (宋代)          | 潙仰宗          |       |
| 41    | 舌          | 徹禅師<br>(芭蕉繼徹?) | (宋代)          | 潙仰宗          |       |
| 42    | 圕          | 徹禅師<br>(芭蕉繼徹?) | (宋代)          | 潙仰宗          |       |
| 43    | 0          | 楊億居士           | 974?~<br>1020 | 臨済に参じた居<br>士 |       |
| 44-1  | •••        | 慈明楚圓           | 986~1039      | 臨済宗          |       |
|       |            | <u> </u>       |               |              |       |

|      |                              |      | 1             |        |     |
|------|------------------------------|------|---------------|--------|-----|
| 44-2 | 一荒                           | 慈明楚圓 | 986~1039      | 臨済宗    |     |
| 44-3 | 到                            | 慈明楚圓 | 986~1039      | 臨済宗    |     |
| 44-4 | 抽                            | 慈明楚圓 | 986~1039      | 臨済宗    |     |
| 45   | 0                            | 慈明楚圓 | 986~1039      | 臨済宗    |     |
| 46   | <b>(2)</b>                   | 大慧宗果 | 1089~1163     | 臨済宗陽岐派 |     |
| 47   | တ္န                          | 香山蘊良 | 未詳(宋代)        | 臨済宗    |     |
| 48   | Q<br>040                     | 香山蘊良 | 未詳(宋代)        | 臨済宗    |     |
| 49-1 | <b>(1)</b>                   | 香山蘊良 | 未詳(宋代)        | 臨済宗    |     |
| 49-2 | 0                            | 香山蘊良 | 未詳(宋代)        | 臨済宗    |     |
| 50   | ( <del>B)</del> <del>P</del> | 香山蘊良 | 未詳(宋代)        | 臨済宗    |     |
| 51   | <u></u>                      | 香山蘊良 | 未詳(宋代)        | 臨済宗    |     |
| 52   | 重                            | 香山蘊良 | 未詳(宋代)        | 臨済宗    |     |
| 53   | 金                            | 香山蘊良 | 未詳(宋代)        | 臨済宗    |     |
| 54   | Ø                            | 香山蘊良 | 未詳(宋代)        | 臨済宗    |     |
| 55   | ⊗                            | 香山蘊良 | 未詳(宋代)        | 臨済宗    |     |
| 56   | 杏                            | 香山蘊良 | 未詳(宋代)        | 臨済宗    |     |
| 57   | 呆                            | 香山蘊良 | 未詳(宋代)        | 臨済宗    |     |
| 58-1 | **                           | 香山蘊良 | 未詳(宋代)        | 臨済宗    | 五陰相 |
| 58-2 | $\bigcirc$                   | 香山蘊良 | 未詳(宋代)        | 臨済宗    | 涅槃相 |
| 59   | <b>(H)</b>                   | 香山蘊良 | 未詳(宋代)        | 臨済宗    |     |
| 60   | *                            | 清平令遵 | ?~919<br>(唐末) | 清原下    |     |
| 61   | :0:                          | 香山蘊良 | 未詳(宋代)        | 臨済宗    |     |
| 61-1 | À                            | 香山蘊良 | 未詳(宋代)        | 臨済宗    |     |
| 61-2 | 0                            | 香山蘊良 | 未詳(宋代)        | 臨済宗    |     |
|      |                              |      |               |        |     |

| 61-3 | Ä           | 香山蘊良 | 未詳(宋代) | 臨済宗 |      |
|------|-------------|------|--------|-----|------|
| 62   | 0           | 香山蘊良 | 未詳(宋代) | 臨済宗 |      |
| 63   | 2           | 香山蘊良 | 未詳(宋代) | 臨済宗 |      |
| 64   | <b>(</b>    | 香山蘊良 | 未詳(宋代) | 臨済宗 |      |
| 65-1 | ွဲ့         | 香山蘊良 | 未詳(宋代) | 臨済宗 |      |
| 65-2 | $\Diamond$  | 香山蘊良 | 未詳(宋代) | 臨済宗 |      |
| 66-1 | ୍ରୀ         | 香山蘊良 | 未詳(宋代) | 臨済宗 |      |
| 66-2 | <b>(a)</b>  | 香山蘊良 | 未詳(宋代) | 臨済宗 |      |
| 67-1 | 呈           | 香山蘊良 | 未詳(宋代) | 臨済宗 |      |
| 67-2 | 呈           | 香山蘊良 | 未詳(宋代) | 臨済宗 |      |
| 67-  | 害           | 香山蘊良 | 未詳(宋代) | 臨済宗 | 利他相  |
| 68   | <u>(4</u> ) | 香山蘊良 | 未詳(宋代) | 臨済宗 |      |
| 69   | 통           | 香山蘊良 | 未詳(宋代) | 臨済宗 |      |
| 70   | <b>®</b>    | 香山蘊良 | 未詳(宋代) | 臨済宗 | 如來藏相 |
| 71-1 | 囚           | 香山蘊良 | 未詳(宋代) | 臨済宗 |      |
| 71-2 | $\oplus$    | 香山蘊良 | 未詳(宋代) | 臨済宗 |      |
| 71-3 | <b>#</b>    | 香山蘊良 | 未詳(宋代) | 臨済宗 |      |
| 72-1 | 土           | 香山蘊良 | 未詳(宋代) | 臨済宗 |      |
| 72-2 | 土           | 香山蘊良 | 未詳(宋代) | 臨済宗 |      |
| 72-3 | 土           | 香山蘊良 | 未詳(宋代) | 臨済宗 |      |
| 73-1 | 目           | 香山蘊良 | 未詳(宋代) | 臨済宗 |      |
| 73-2 | 囯           | 香山蘊良 | 未詳(宋代) | 臨済宗 |      |
| 73-3 | •           | 香山蘊良 | 未詳(宋代) | 臨済宗 |      |
| 73-4 | <b>(H)</b>  | 未詳   |        |     |      |
|      |             |      |        |     |      |

| 74–1 | •                | 香山蘊良 | 未詳(宋代) | 臨済宗 |               |
|------|------------------|------|--------|-----|---------------|
| 74-2 | +                | 香山蘊良 | 未詳(宋代) | 臨済宗 |               |
| 74–3 | •                | 香山蘊良 | 未詳(宋代) | 臨済宗 |               |
| 75–1 | \$               | 香山蘊良 | 未詳(宋代) | 臨済宗 |               |
| 75–2 | 牛字               | 香山蘊良 | 未詳(宋代) | 臨済宗 |               |
| 76–1 | <b>⊕</b> •       | 香山蘊良 | 未詳(宋代) | 臨済宗 |               |
| 76-2 | ( <del>f</del> ) | 香山蘊良 | 未詳(宋代) | 臨済宗 |               |
| 76–3 | <b>(</b>         | 香山蘊良 | 未詳(宋代) | 臨済宗 |               |
| 77   | 맫                | 香山蘊良 | 未詳(宋代) | 臨済宗 |               |
| 78-1 | (                | 香山蘊良 | 未詳(宋代) | 臨済宗 |               |
| 78-2 | 0                | 香山蘊良 | 未詳(宋代) | 臨済宗 |               |
| 79-1 | <b></b>          | 香山蘊良 | 未詳(宋代) | 臨済宗 |               |
| 79-2 | <b>(27)</b>      | 香山蘊良 | 未詳(宋代) | 臨済宗 | 非幻相           |
| 79–3 | (里)              | 香山蘊良 | 未詳(宋代) | 臨済宗 |               |
| 80   | 開                | 香山蘊良 | 未詳(宋代) | 臨済宗 |               |
| 81-1 | 閉                | 香山蘊良 | 未詳(宋代) | 臨済宗 | 涅槃相           |
| 81-2 | 生                | 香山蘊良 | 未詳(宋代) | 臨済宗 |               |
| 82-1 | 75)              | 香山蘊良 | 未詳(宋代) | 臨済宗 | 佛壽量相          |
| 82-2 | 本字               | 香山蘊良 | 未詳(宋代) | 臨済宗 |               |
| 82-3 | 迹字               | 香山蘊良 | 未詳(宋代) | 臨済宗 |               |
| 83   | ) (              | 香山蘊良 | 未詳(宋代) | 臨済宗 | 空不空有不有相       |
| 84   | 明                | 香山蘊良 | 未詳(宋代) | 臨済宗 | 身影兩忘不忘身<br>影相 |
| 85   | ₤                | 香山蘊良 | 未詳(宋代) | 臨済宗 |               |
| 86-1 |                  | 香山蘊良 | 未詳(宋代) | 臨済宗 |               |
|      |                  |      |        |     |               |

|      |              |      | *               |        |       |
|------|--------------|------|-----------------|--------|-------|
| 87-2 | C            | 香山蘊良 | 未詳(宋代)          | 臨済宗    | 非理非事相 |
| 88   | 0            | 未詳   |                 |        |       |
| 89-1 | 4            | 大寧道寛 | 北宋              | 臨済宗    |       |
| 89-2 | (#)          | 大寧道寛 | 北宋              | 臨済宗    |       |
| 89-3 |              | 黄竜慧南 | 1002~1069       | 臨済宗    |       |
| 89-4 | **           | 法昌倚遇 | 1005~1081       | 雲門宗    |       |
| 89-5 | $\ominus$    | 黄竜慧南 | 1002~1069       | 臨済宗    |       |
| 89-6 | 0            | 法昌倚遇 | 1005~1081       | 雲門宗    |       |
| 89-7 | OI           | 明教契嵩 | 1007~1072       | 雲門宗    |       |
| 90   | 0            | 未詳   |                 |        |       |
| 91-1 | 0            | 楊岐方會 | 992~1049        | 臨済宗    |       |
| 91-2 | 0            | 未詳   |                 |        |       |
| 92   | ⊗            | 保寧仁勇 | 未詳(宋代)          | 臨済宗楊岐派 | 不圓非相  |
| 93   | <del>+</del> | 懐璉禅師 | 1010?~<br>1092? | 臨済宗    |       |
| 94-1 | 0            | 未詳   |                 |        |       |
| 94-2 | 0            | 未詳   |                 |        |       |
| 94-3 | 0            | 未詳   |                 |        |       |
| 94-4 | 一字           | 泐潭洪英 | 1012~1070       | 臨済宗黄竜派 |       |
| 95   | 0            | 長蘆宗賾 | 未詳(宋代)          | 雲門宗    |       |
| 96   | 0            | 長蘆宗賾 | 未詳(宋代)          | 雲門宗    |       |
| 97–1 | •            | 牧菴法忠 | 1084~1149       | 臨済宗    |       |
| 97-2 | 0            | 牧菴法忠 | 1084~1149       | 臨済宗    |       |
| 97–3 |              | 牧菴法忠 | 1084~1149       | 臨済宗    |       |
| 97–4 | 0            | 牧菴法忠 | 1084~1149       | 臨済宗    |       |
|      |              |      |                 |        |       |

| 97–5  | <b>£</b>     | 牧菴法忠  | 1084~1149 | 臨済宗    |
|-------|--------------|-------|-----------|--------|
| 98    | 0            | 佛眼清遠  | 1067~1120 | 臨済宗陽岐派 |
| 99-1  | •            | 天童覺和口 | 1091~1157 | 曹洞宗    |
| 99-2  | (H)          | 天童覺和口 | 1091~1157 | 曹洞宗    |
| 99-3  |              | 天童覺和口 | 1091~1157 | 曹洞宗    |
| 99-4  | 0            | 天童覺和口 | 1091~1157 | 曹洞宗    |
| 100-1 | 0            | 天童覺和口 | 1091~1157 | 曹洞宗    |
| 100-2 | <b>(II</b> ) | 天童覺和口 | 1091~1157 | 曹洞宗    |
| 100-3 | 0            | 天童覺和口 | 1091~1157 | 曹洞宗    |
| 100-4 |              | 天童覺和口 | 1091~1157 | 曹洞宗    |
| 101-1 | •            | 長蘆宗賾  | 未詳(宋代)    | 雲門宗    |
| 101-2 | ҈₩           | 長蘆宗賾  | 未詳(宋代)    | 雲門宗    |
| 101-3 | $\oplus$     | 長蘆宗賾  | 未詳(宋代)    | 雲門宗    |
| 102-1 | •            | 慈航了朴  | 未詳(宋代)    | 臨済宗黄竜派 |
| 102-2 | A A          | 慈航了朴  | 未詳(宋代)    | 臨済宗黄竜派 |
| 102-3 | 0            | 慈航了朴  | 未詳(宋代)    | 臨済宗黄竜派 |
| 102-4 | 0            | 慈航了朴  | 未詳(宋代)    | 臨済宗黄竜派 |
| 103-1 | $\oplus$     | 心聞曇賁  | 未詳(宋代)    | 臨済宗    |
| 103-2 | $\oplus$     | 心聞曇賁  | 未詳(宋代)    | 臨済宗    |
| 103-3 | <b>+</b>     | 心聞曇賁  | 未詳(宋代)    | 臨済宗    |
| 103-4 | $\oplus$     | 心聞曇賁  | 未詳(宋代)    | 臨済宗    |
| 103-5 | 0            | 心聞曇賁  | 未詳(宋代)    | 臨済宗    |
| 103-6 | ₿            | 心聞曇賁  | 未詳(宋代)    | 臨済宗    |
| 103-7 | $\ominus$    | 心聞曇賁  | 未詳(宋代)    | 臨済宗    |
|       |              |       |           |        |

| 103-8 | Φ | 心聞曇賁  | 未詳(宋代)  | 臨済宗 |  |
|-------|---|-------|---------|-----|--|
| 104   | J | 雲門文堰? | 864~949 | 雲門宗 |  |

<sup>\* 『</sup>宗門円相集』の記録順番に従って調べたものである。

表は、『宗門円相集』の記録順に従って、円相や人物を主に調べたものである。時代別に使用された円相の形を詳しく考察するということは難しいことである。登場する人物の生沒年代を表に載せたのは年代を調べることにより円相の模様等の変化を一目で確認できるからである。それでは初期の円相使用者から何人かの例を簡略に挙げて円相模様の変遷をみよう。

南陽慧忠 (?∼775):「○」「❸」

 $\downarrow$   $\downarrow$   $\downarrow$ 

仰山慧寂 (807~883):「O」「十字」「伴」「①」

1 1 1

五冠山順之 (829~893):「拳」「告」「卍」「足」「宝」「告」「⑥」…。

111

香山蘊良 (未詳 (宋代)):「摰」「戠」「」「◎」「◉ㅂ」「夆」「岴」…。

 $\downarrow \downarrow \downarrow \downarrow$ 

心聞曇賁 (未詳 (宋代)):「⊕」「⊕」「⊕」「⊕」「◐」「✨」「⊖」「①」

ここに示す例は一部に過ぎないが円相模様の変化と自由自在な使い方が 表れている。それに円相と文字を組み合わせた円相や円相の中に線を入れ たりしたものもあり、丸い円相の形からさまざまな形へと変化して使われ た。

さらに、上記の表からもわかるように、円相を始めて使ったとされる南陽慧忠が最初に描いたものはシンプルな「〇」である。しかし、南陽慧忠が使用した円相がこの二つの形だけだとは言い難いところでもある。なぜならば、『宗門円相集』文頭に

為仰宗派云、達磨第十世為山靈祐禪師法嗣袁州仰山慧寂通智禪師 然忠國師 久爲侍者、後造耽源之門。耽源謂仰山曰、<u>國師當時傳得六</u> 代祖師 圓相、共九十七箇授與老僧<sup>5)</sup>。

という。この記録によれば、南陽慧忠は九十七個という円相を表したことになる。表では南陽慧忠が描いた円相は「〇」と「⑧」の二つであるが、上記の記事からみて、より多様な円相を描いた可能性がある。しかし現段階では証明できる文が見当たらないため、南陽慧忠が伝えた円相図形は確認できない。

この、南陽慧忠の円相法を受け継ぎ、円相使用の代表とされる宗派といえば、潙仰宗である。その潙仰宗の潙山霊祐と仰山慧寂が使用した円相はどのような形であるか。ほとんどが「〇」の形であり、他に円相の中に卍字や水字を書き入れた「卍」「汆」がある。

そして潙仰宗の影響を受けた南塔光涌が描いた円相は「〇」だけである。それに対し仰山慧寂の下で修行した新羅僧、五冠山順之が使用した円相は表からわかるように潙山霊祐や仰山慧寂に見る円相の模様とは異なり、多様な形をみせている。また円相一つ一つに名前を付けていることが五冠山順之の特徴である。円相使用の初期から考えると順之の円相は活発で多様性がある。

次に潙仰宗以外の禅僧たちが使った円相の形をみてみる。早くは馬祖道一が円相を使っている。また、趙州從諗や南泉普願らも円相を使用している。その円相の初期の図形は主としてシンプルな「〇」であったが、後代になると、多様で個性的な円相が現れる。これらのことから禅僧たちの円相使用は定着化したといえよう。

『宗門円相集』のなかでも香山蘊良が使用した円相の数や形は他の人よりも、多種多様である。「〇」の形もあるが、より独特な円相が多くみられる。文字にしか見えない「開」「閉」といったもの。「〇」や「□」の中に文字を入れて書いたものなど。香山蘊良は、このような様々な形の円相をもって何を説いたか。これに関しては本稿では触れず今後の課題にする。では人物別に、使った円相の形を纏めてみる。

南陽慧忠:「○」「圖」

馬祖道一:「〇」

国一法欽:「●」 耽源應眞:「○」

仰山慧寂:「○」「十字」「卍」「汆」「⊙」

趙州從諗:「●」 南泉普願:「○」

資福如寶:「⊈」「顩」「○」

京兆草堂:「⑨」 本溪和口:「〇」 龐公居士:「〇」

潙山靈祐:「◎◇」「〇」「車」

五冠山順之:「串」「〇」「串」「轟」「告」「卍」「皐」「電」「街」

[A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A] [A]

芭蕉繼徹:「♣」 王敬初:「〇」

陸相公:「〇」

鄂州無等:「○」 大潙喆:「○」

南塔光涌:「〇」

西塔光穆:「〇」

巖頭全豁:「**ஃ**」 雪峯義存:「〇」

玄沙師備:「〇」

鏡淸道怤:「〇」

徹禅師(芭蕉繼徹?):「鷽」「惺」「Ω」「圊」「囯」

楊億居士:「〇」

慈明楚圓:「薑」「鬲」「琲」「抽」「〇」

大慧宗果:「戲」

香山蘊良:「摰」「❣️」「Ѿ」「◎」「◉ㅂ」「뵉」「Щ」「紸」「❤」

清平令谟 : 「寒」

大寧道寛:「①」「④」 黄竜慧南:「巡」「〇」 法昌倚遇:「��」「〇」

明教契嵩:「○|」 楊岐方會:「○」 保寧仁勇:「◎」 懐璉禅師:「<del>○</del>」 泐潭洪英:「一字」

長蘆宗蹟:「○」「④」「承」「⊕」 牧菴法忠:「●」「○」「⊜」「患」

佛眼清遠:「〇」

天童覺和□:「◉」「Î」「(]」「◎」「○」「Î」「⊕」「(]」

慈航了朴:「⊙」「赑」「○」「◎」

心聞曇賁:「伊」「⊕」「⊕」「⑫」「⑫」「⇨」「⊖」「①」

雲門文堰?:「ノ」

不明:「〇」「一」「卍」「〇〇〇」「卍」

(以上のものは、『宗門円相集』内に記録されている、円相の形だけを扱い、表の順に従った名前順である。重なる円相の形は重複して表記せず、不明の場合は後ろに纏めて表記した)

ここで、再び確認できるのは、円相の数と、その多様性である。特に五 冠山順之と香山蘊良の円相は他の僧よりも際立って多い。ただし様々な図 形の中、四角や文字等の円相もあるが、ほとんどが「〇」の形から離れて いない。「〇」を変容したような図形が多くみられる。 何故、このように様々な円相を描いているのだろうか。まず考えられるのは、禅機を示す方便であるということ。次に玄妙なる法を音や言葉を借りずに視覚化したということである。多様な円相は真理の象徴的表現であるといえよう。

禅僧が真理を示す時は、環境と対象の根気にあわせて多様に表出する。 その器量によっては一般的に理解できない例も多くみられる。円相使用に おける表現法は、一定の決まりがない。多様な円相は禅の象徴的な表現、 禅機の表現といえよう。

真理である法は一定した時間に決められたものでもなく、また一定した 空間とある対象に限定されることでもない。それは我々の感覚や環境、ま たは対象に合わせて説かれたからである。円相使用に当たってもその形式 はない。それは直感的直心によって表出されるのである。

## 3. 円相使用の数

次に、説法または問答の際に示す円相の数と、その円相図形の変化をみてみよう。この問題をわかりやすくするため、まず表番号の中の一つの例 (71-1・71-2・71-3) をとりあげる。-1、-2、-3は、一回の問答または説法の際に描かれた円相の回数を示す。通常、考えられるのは一回の問答、または禅機を示す場合、一つの円相を描きコメントをつけるということである。ところが、『宗門円相集』では一回の問答に一つの円相だけを使うなどの決まりはないということは指摘した通りである。

また、禅問答を行うとき、互いに円相を用いて禅機を示すことがほとんどで、この時一、二、三回円相が描かれる場合もあるのである。例えば、例1のように問答のとき質問に応じてそれに相応しいと思われる円相を表すということがしばしばある。この場合、質問者に対して円相を一回描いて見せた後、話を続けることが多い。また先に円相を表してからその円相に合わせた説法が行われることもある。この場合、円相の形や回数は一回である。このやりかたで目立つのは例2の五冠山順之の円相である。

### (例1)

「国有人問身從何而立 乃以此相示 之 學云某甲未曉此事 云你不見經中道 堅相為地 口相為水 煖觸為火 動搖為風 分汝湛圓為視為聽 為汝不知 更向汝道 性風眞空 性空眞風 清淨本然 學云口然如是 為何有相逼時 云汝不見淨名以須彌口 芥子中云彼聖人也 曰你口聖心未口此事難構<sup>6)</sup>」

### (例2)

「告此相者 契果修因相 何以故 初發心住 雖成正覺 而不碍衆行 慧等 佛地 行不過位 故表此相也 古人云 履踐如來所行之跡 則此相也 若有 人將此相來問 又作月輪相中心着 卍字對之7〕

そして表番号、99-1から100-4までの天童覺和口の円相使用方法は、 他と異なる。その原文は、次のようである。

天童覺和口 因覽仰山小釋迦語成唱 道二首

□盡諸緣空不空 杳無邊表喩難同 • 須知月蛙腸中物 體取雲犀角 裏通 ① 建化何妨行鳥道 廻途復妙顯 家風 ① 大平游子歸來也 雲鬢霜眉□ 轉功◎

### 一念全超曠劫初〇

玉人端坐白牛車(目)

往來歷盡傍叅妙 🔴

廻首途中物物 渠(□8)

これは独特で、一般的な円相の使いかたとの相違がわかる。円相の数も 豊富で、偈頌が一句終わるごとに円相を描くという特徴がある。

最後に『宗門円相集』ではどのようなやり方で円相を示したかを簡単に

纏めてみると以下のようである。

- ① 説法中で円相を示す(話に合わせて円相の形を変えることもある)。
- ② 円相を示してから説法する (示した円相の意味に合わせた話になる)。
- ③ 禅機の表現(禅問答の際によく見られる。この場合無言で円相だけを示す ことが多い)。
- ④ 偈頌とともに描く。
- ⑤ 一つの話題に一つの円相を描く。
- ⑥ 一つの話題に幾つかの円相を描く。

初期の円相使用者達には主に①③⑤⑥番のやりかたが多くみられる。後の時代の禅僧たちは、①~⑥にわたる様々な円相使用でそれぞれの個性的な使いかたがめだつ。しかし決まった使い方や決まった規則はない。

### 結 論

円相の図形・模様を分類し、円相の形にはどのようなものがあり、どのような使い方をしているかを中心に論じた。『宗門円相集』に見られる円相の形態から一般的に知られている丸い円相以外にも多種多様な形のあることが確認できた。

そして初期の円相使用者達より後の禅僧たちの方が、個性的で自由自在 な活用がみられ、円相使用の定着化が見られた。いずれにせよ、唐代の禅 宗内で、方便の一つとして取り上げられた円相は今日まで伝わり今もなお、 描き続けられている。

言わば、何かを示す象徴性、そこで示す真理の象徴性の一つが円相であり、そして円相の象徴的表現は禅機であること、禅師が真理を示すとき、教える方法として対相の根気に合わせて多様に表出することを禅機ということになろう。しかし禅師によっては、予想できない一般的には理解できない例外的なことを実行するときに示した、円相の数々がその一つである。円相の図形は限りないという。

その円相の形や、使用法あるいは円相がどのように生動しているか思想 との関連性は、今後の課題にしたい。

#### 注

- 1) 柳田聖山·椎名宏雄共編『禅學典籍叢刊』第六巻上、(臨川書店、2001 年3月) p. 103
- 2) 『禅學典籍叢刊』p. 103
- 3) 『禅學典籍叢刊』p. 104
- 4) 『禅學典籍叢刊』p.89
- 5) 『禅學典籍叢刊』p.83
- 6) 『禅學典籍叢刊』p.95
- 7) 『禅學典籍叢刊』p.89
- 8) 『禅學典籍叢刊』p. 106

# 悟りの現象学的考察

岩村宗康

### はじめに

「妙悟を求めず、只黙然たるを以て極則と為す(1)」一派を別にすれば、 禅は「悟りを以て則と為す(2)」のである。悟りとは、「実参実究により父 母未生以前本来の面目に目覚め、体究錬磨を重ねて絶学無為の閑道人とな ることであり、それを基盤として夢中の事を行ずること(3)」である。即 ち、本来自性清浄の自己に目覚め、その本来性を生かす無所得無所悟の人 となり、迷いにも悟りにも住せず、自性清浄の自己を説いて仏祖の恩に報 いることである。要約すると、悟りとは自他「本来の面目の現成である (4)」と言える。本来の面目は、人々に具足し、各々に円成しているにも 拘らず、情塵煩悩に覆われて、悟らなければ現成しない。そこに、〈悟り とは何か〉〈本来の面目とは何か〉と問う所以がある。若し、その問いに 論理的に答えられるならば、誰もが悟りを理解することができるであろう。 一般に、「禅そのものは思想ではない(5)」と言われ、「悟りとは自己 の宗教経験によって体得すべく冷暖自知すべき境地であって、人の言説 によって理解すべき性質のものではない(6)」と言われるように、悟り は記述し得ることではなく、理解し得ることでもないと見做されてい る。しかし、悟りが体得すべき冷暖自知すべき境地であるならば、それ は何らかの体験である。E・フッサールが『イデーン(ア)』において述 べている「何らかの体験は、或るものについての意識である(8)」とい う現象学の命題に即して見るならば、悟りは何かについての意識体験 Bewußtseinserlebnis<sup>(9)</sup>、即ち、志(指)向的体験 intentionale Erlebnis<sup>(10)</sup> であると言い得る。従って、「(現象と呼ばれる)体験へと視線を転じ、 純粋に体験そのものを経験し規定することが現象学的見方(態度) phänomenologische Einstellung(11)」であり、そのような「現象学的態度に

おいてなされる、超越論的に純粋な体験の、記述的本質論であろうと欲する(12) 現象学が、禅や悟りと無関係ではあり得ないであろう。

ところが、「さとりは対象のない自覚である。すなわち無媒介で、主客未分のところから出る全体性の感覚である(13)」と言われ、「さとりは自性(真の人間、本来の面目、仏性)を対象的に感ずることでも、欲することでも、内観することでも、また識ることでもなくて、自性が自性に覚めることである(14)」と言われるように、悟りは対象として観察しうることでもなく、個我が何かについて意識するというような素朴な体験でもなく、悟りは覚体が覚の相用に覚めるというような直接的で超時空的な絶対的なこととされている。それ故、悟りは客観的相対的な学問研究の対象にすることはできないと見做され、従って、悟りと現象学とは比較対照すべき共通の基盤にないと見なされる。

しかし、飽くまでも、悟りを〈或る個人が或る時に体験した歴史的出来事〉と見做す(迷悟を分別する)相対的立場を取るならば、例え、悟りに対象がなく、常識的な範疇で量ることのできない超越的絶対的なことであるとしても、悟りが或る個人の〈自覚〉である限り、それはその人の意識現象であり、主観性の領域に属することであると言い得る。従って、フッサールが「あらゆる心的作用、ないしは志向的体験の総称としての意識(15)」としての、その「意識に立ち帰り、その立ち帰りによって明らかにされる純粋主観性 reine Subjektivität を原理的に限界付け、その内部(領域)を体系的に究明すること、以上のことが現象学とよばれる仕事である(16)」と言っているように、現象学は悟りの領域を開示し、それを体系的に究明する可能性を有していると言い得るであろう。そこで、小論は、E・フッサールの、殊に『イデーン』における現象学の方法と見方(態度)に依拠しつつ、悟りがどのような意識体験なのかを解明しようと試みるものである。

## 1. 唯心の妙性と純粋体験の志向性

悟りについての記述は無数に有り、どれを基準にすべきかを決めるのは 困難であるが、ここに〈悟りの現象学的考察〉を論述しようとするに際し、 相対的(迷悟を分別する)立場で迷いより悟りに至る過程を明快に述べている点で、圜悟克勤の所説は〈何を、どのようにすれば、どう悟るのか〉という問いに応えており、悟りを理解しようとする拠り所になるものである。そこで次に、圜悟の見解の要約を記し、考究の出発点とする。

諸仏が開示し、祖師が直指したのは「唯心の妙性(17)」である。それは 思考によって理解できることではない。それ故に、「禅は意想に非ず、名 理を絶する<sup>(18)</sup>」と言われる。それは志向して得ることではない。従っ て、「道は功勲を絶し、無心を貴ぶ(19)」と言われる。心性は「人々に具足 し、各々に円成している(20)」が、煩悩妄想に遮られ、証さなければ見え ず、修めなければ現れない。若し、これを知ろうと要するならば、「上に 諸聖を見ず、下に凡夫を見ず、外に一切の境界を見ず、内に眼耳鼻舌身意 を見ず(21)」「従前の妄想見解世智弁聡彼我得失を将って、到底一時に放却 し、直下に枯木死灰の如く、情尽き見除き浄裸々赤灑々(シン)」として「情 識を擺脱し、一念不生(23)」の処に到れば、豁然と契証し、「本地の風光を 証し、本来の面目を見る(24)」であろう。その後、「仏と衆生を一と為し、 煩悩と菩提を一と為し、心と境を一と為し、明と暗を一と為し、是と非を 一と為し、乃至千差万別の悉くを皆一と成し、都慮混じて一片と成し、而 も一も亦立てざる<sup>(25)</sup>」(平等性智) ことを得、その後、「山は是れ山、水は 是れ水、僧は是れ僧、俗は是れ俗(26)」「行は是れ行、坐は是れ坐、著衣は 是れ著衣、喫飯は是れ喫飯。初めて計校を作さず、随所に現成する(27)」 (妙観察智) ことを得る。それ所以に、「万機頓に赴きて而も其の神を撓さず、 千難殊に対して而も其の慮を干さざる(28)」(成所作智)ことを得る。しか し、そこにも住せず、更に「粘を解き、縛を去る向上の機関(29)」が有る ことを知らねばならない。この向上の事とは「雕弓己に掛け狼煙息み、万 里の歌謡太平を賀ぶ<sup>(30)</sup>」(大円覚)というようなことである。

要するに、悟りとは〈識を転じて智を得る〉ことなのであるが、〈何を悟るのか〉と問えば、圜悟は〈唯心の妙性〉あるいは〈心の本性〉と応えるであろう。ここに謂う〈心〉は一般的世俗的な意味での心ではないとも

言えるが、迷いの心であれ、悟りの心であれ、それが〈心〉であるならば、それは現象学が探求する〈意識〉と無関係ではない。現象学において、意識とは「あらゆる〈心的作用〉ないしは〈志向的体験〉の総称としての意識(31)」を意味している。この志向的体験の本質を究明し記述することが現象学の目指すところであるが、その大要を述べれば凡そ次のようである。

「指(志)向的体験という時の指(志)向性とは、意識が常に或るものに ついての意識である(32)」という意識の基本的特性を表現している。即ち、 志向性とは、「あらゆる意識作用、あらゆる意識体験が、何ものかを思念 し、そしてそのつどみずからの意識対象を、思念されたものというしかた でそれ自身のうちに有している(33)」という、意識の本質を意味する。こ のような本質特性を共有するすべての意識体験は「志向的体験(34)」と呼 ばれるのである。それはまさに志向という意味で対象に関係するのである が、志向的体験の本質的な記述的性格は、思念し表象し判断し欲求し、目 標とされている対象が体験され、それと並んで、その対象に向う志向的体 験が体験されるというような、二つの事象が体験のうちに現在しているの でもなく、また、部分とそれを包摂する全体という意味で二つの事象があ るのでもなく、「たった一つ志向的体験だけが現在している(35)」のであり、 「体験と呼ばれる何らかの心理的出来事と、これとは別の対象と呼ばれる 実在的現存在との関係でもなければ、客観的な現実性の領域において二つ のものの間に成り立つ心理物理的なまたそのほかの仕方で実在的な何らか の結合でもない<sup>(36)</sup>」ということである。従って、志向的体験そのものに は、ごく自然に生きている人が、ごく普通な態度で述定的に言い表し、定 立しているような〈自我〉や〈実在〉を直接見出だすことはできないので ある。このような本質的性格として記述される志向性、即ち、「絶対的な 固有存在における純粋意識 reines Bewußtsein(37)」は、あらゆる物事、 即ち「理念的に実現されるべきまた調和的に続行されるべき習慣的妥当諸 作用の、志向的相関者としての世界的超越物を、おのれのうちに内蔵し、 それをおのれのうちで構成する<sup>(38)</sup>」のである。

このようにあらゆる物事(世界的超越物)を構成する純粋意識、あるいは、 物事の意味のすべてを発生させる能作を、フッサールは「構成的志向性 konstituierende Intentionalität(39)」と呼んでいるが、構成的志向性は、よ り厳密に言えば物事を構成するのではなく、物事の意味を構成する故に、 構成の仕方によって、あるいは構成する態度によって様々な世界を所有す ることができるのである。若し、貪欲な態度であれば、それに相応する意 味の世界を構成するであろうし、自然的態度であれば、自然的な意味の世 界を構成するのである。物理科学的態度であれば、物理科学的な意味の世 界を構成し、中立的態度であれば、中立的な意味の世界を構成し、現象学 的態度であれば、現象学的な意味の世界を構成し、禅的態度であれば、禅 的な意味の世界を構成するのである。即ち、三界は構成的志向性の所造な のである。その志向性に視点を据えて言うならば、〈唯、志向性のみが現 存する〉と言ってよいであろう。そのような意味での志向性は、もはや普 通の意味での客観に対する主観でもなく、普通の意味での主観の作用性格 でも作用内容でもなく、〈個〉を超えた意識の本質に他ならぬ故に、それ は圜悟の謂う〈唯心の妙性〉であり、更に言えば、それは〈本来の面目・ 本地の風光〉であると言ってよい。

園悟は、「声色の翳障を全く消し、聞見の源もまた脱し、直ちに浄裸々赤灑々なることを得るならば、一片は本地の風光、一著は本来の面目なり。(中略)所以に、此の見聞は見聞に非ず、無余の声色君に呈す可し。箇中に若し了れば、全く無事の体用にして、何ぞ分不分を妨げん。箇中において見聞は是れ体、声色は是れ用なり。声色は是れ体、見聞は是れ用なり。分けるもまた得し、分けざるもまた得し(40)」と述べている。情識では、見聞覚知する主観(能取)と、見聞覚知される色声香味触法の客観(所取)とは全く別の物事と見做されるのであるが、浄裸々赤灑々なることを得て後は、それが本来の面目であり本地の風光であり、体用一如な自心なのである。現象学的見方で言えば、志向性とは「意識作用としてみずからの意識対象をそれ自身のうちに有するという、意識のこの一般的な根本特性を意味するものにほかならぬ(41)」故に、本来の面目とは志向性の作用性を意味し、本地の風光とは志向性の対象性を意味すると見做さざるを得

ないのである。それらは、現象学的態度で見られた体験、即ち超越論的に 純粋な意識体験の本質を言い表しているのであり、従って、悟りとは、超 越論的に純粋な意識体験の志向性を自覚することだと言い換えることがで きる。

しかし、悟りが〈情識〉を転じ、禅的な見方(態度)に立脚して始めて 〈大智〉を得るのと同様に、純粋体験の志向性は、自然的見方(態度)を現 象学的見方(態度)、即ち超越論的見方(態度) transzendentale Einstellung に変更しなければ開示されないのである。従って、次に問われるのは、態 度変更の意味とその方法であり、迷いより悟りへの転回点に介在する〈一 念不生〉との関係である。

## 2. 一念不生と現象学的エポケー

園悟克勤は、〈情識〉の東縛を離脱し、一念不生の処に至る具体的な方法について、何も述べていないが、情識的な見聞覚知(意識作用)が一転すれば本来の面目であり、色声等の六境・六塵(意識対象・意識内容)が一転すれば本地の風光であり、それが元来一心の両面であることを明示すると共に、その転回点において一念不生の処が必須の契機として介在することを示唆した。そのことは、現象学において、自然的態度より現象学的態度への態度変更の遂行がもたらす純粋意識(超越論的体験)の開示が、〈無限定性・無規定性〉についての反省(直観的知覚)を抜きにしてはあり得ないのと対比することができる。その無限定性・無規定性を際立たせ、態度の変更を促す方法は、現象学的エポケー(判断中止)と呼ばれるのであるが、それはおおよそ次のような方法である。

ごく普通の生き方をしている人々が意識している世界あるいは現実というものは、直接直観的な経験において、「現にそこに存在しているものとして眼前に見い出すものなのであり、それがおのれを与えてくる通りに、実際また現に存在するものとして受け取り(42)」信じていることである。人々自身がその世界の「成員(43)」であり、その中で「表象し、判断

し、感情作用をし、意欲し(44)」、生活しているのであって、逆に、人々自 身がこの現実を定立し、それに意味を付与しているとは決して思っていな い。現象学はこのような「自然的な態度 natürliche Einstellung (45)」にお いて見い出された自己と「手の届く向こうに存在している(46)」と意識し ている環境世界に「普遍的懐疑の試み<sup>(47)</sup>」をすることを出発点とする。 ごく普通な態度で「それは存在する、或いは、それはこれこれの状態に なっている(48) | 等と言い表される全ての物事を総括する世界、即ち、「自 然的態度のなす一般定立<sup>(49)</sup>」に全面的な懐疑を施すのである。「意識され た何かを懐疑しようとする試みは、定立を或る種の具合に停止する(50)」 ことが必然的である。いわば、自然的態度による一般定立を「作用の外に 置き、働かせないで置くのであり、スイッチを切ってその定立の流れを止 め、その定立を遮断するのであり、その定立を括弧に入れる(51)」のであ る。従って、この「全自然的世界を、括弧の中に置き入れるのである。こ の全自然的世界は、恒常的に現にそこに、手の届く向こうに存在している のであり、それを括弧に入れても、意識すれば括弧に入れる以前の現実と 同じように、絶えずそこにあり続ける(52)」のである。従って、括弧入れ を行う場合、「世界を、あたかもソフィストのように否定するのではない し、世界の現存在を懐疑論者のように懐疑するのではなく(53)」、空間的時 間的現存在上の各々の判断を徹底的に受け付けない「現象学的エポケー phänomenologische Epoché<sup>(54)</sup>」を行うのである。

この〈現象学的エポケー〉とは一種の判断中止であるが、この「判断中止は、古代懐疑論のそれではなく、デカルトの方法的懐疑でもなく、問題になっている事柄に直接的に没入するような判断を差し控えることであり、判断内容に対して中立的な態度をとることである。このような判断中止を通じて現象学的還元という、より積極的な反省が可能となるのである。言い換えれば、還元とは直線的、非反省的な立場のとり方から反省的な立場のとり方に移行する(55)」こと、即ち、現象学的態度をとるのである。ここにおいて、自然的より現象学的への立場の移行に際し、中立的な態度を実現する方法が現象学的エポケーであることが明らかにされたであろう。

現象学的エポケーによって、世界が否定され消滅する訳ではない。現実

は相変わらず眼前に見出だされるのであるが、我々がそれに新たな判断を下さず中立的な態度でいる限り、それは現にある通りのままであり続けるのである。従って、新たに定立をしないのであれば、それに〈世界・現実・一般定立〉等と名付けるのは、既にある種の限定をしたことになることは言うまでもない。若し、厳密に普遍的懐疑を遂行するならば、必然的に一切の限定を排除する、全〈中立的で無限定な名付けることのできない状況を現出するのである。これは、自然的態度に戻って見れば、単なる〈世界〉や〈現実〉に過ぎないのであるが、現象学的態度で反省を施し、〈諸現象〉や〈諸現出〉に即して言うならば、それは「事象そのもの Sachen selbst (56)」に他ならないのである。

フッサールが、現象学は、「事象そのものに準拠し、言説や思いこみを 捨てて事象そのものに立ち帰り、事象をその自己所与性において問いただ し、事象に無縁なすべての先入見を排斥する(57)」と言っているが、ここ に言う〈事象そのもの〉は、決して自然的態度によって見出だされる諸現 象・諸現出を指すのではない。現象学的態度により、現象学的還元を遂行 して見出だされたが故に、〈事象〉ではなく〈事象そのもの〉なのである。 前述したように、現象学的エポケーを施し、自然的態度より中立的態度へ と態度の変更が為されるならば、あらゆる定立が括弧に入れられ、そこに 〈無限定・無規定〉な領域が開示されるのであるが、これに〈積極的な反 省〉を為す際に取られる態度によって、その中立的で無限定な先反省的状 況に対する、名付け方が異なるのである。ここで〈事象そのもの〉と名付 ける時は、原則的には中立的態度を保留しながらも、〈各々に規定しうる 事柄そのもの〉という意味において、既に、括弧を外して限定し定立する ことにより顕在化する〈諸現象〉を予想した態度が取られているのである。 従って、現象学的環元によって見出だされた〈事象そのもの〉は、中立的 態度における先反省的無規定性の一つの見方に過ぎないのである。

〈事象そのもの〉は、『中論』において、諸々の見を離れ<sup>(58)</sup>、一切の戯論を滅し<sup>(59)</sup>、心行言語断じて分別無く<sup>(60)</sup>、不可得なる空である<sup>(61)</sup>、と説かれる「諸法の実相<sup>(62)</sup>」と相応する。中立的態度において開示され

る〈無限定・無規定なこと〉の〈何ものでもない〉という否定的な面は、〈空〉と言い、この〈無限定・無規定〉なことの〈ある通りのまま〉という肯定的な面は、〈如〉と言い、この〈無限定・無規定なこと〉の〈諸々に限定し、規定された事柄の真相〉という面は、〈諸法の実相〉と言うのである。即ち、この〈無限定・無規定なこと〉は、我々が任意に用い量る尺度に応じて、様々に名付け得るのである故に、フッサールが言うところの「規定可能な未規定性の地平 ein Horizont bestimmbarer Unbestimmtheit  $^{(63)}$ 」に他ならないのである。若し、今まさに規定しようとしている〈意識〉に視点を置くならば、その無規定性の地平に「純粋な意識領圏 reine Bewußtseinsphäre  $^{(64)}$ 」と名付けることも可能であり、全存在の無限定性に即すれば「絶対的存在領域 absolute Seinsregion  $^{(65)}$ 」と名付け、限定し規定する作用性に即すれば「超越論的主観性 transzentale Subjektivität  $^{(66)}$ 」と名付け、また、意識の作用性格や作用内容に即すれば「純粋体験 reine Erlebnis  $^{(67)}$ 」と言い得るであろう。

ここにおいて〈絶対的・純粋・超越論的〉という形容は、〈現象学的態度 (見方) において言うところの〉という意味であり、自然的態度 (見方) で言う〈存在・意識・主観性〉と区別する為の語であるが、現象学的エポケーを施し、まさに、全世界が括弧に入れられたままであるとき、〈無規定性の地平〉と名付ける以前の〈それ〉は、どのように巧みに形容し得たとしても、本来の〈それ〉ではなく、既に何等かの限定を加え、定立した〈それ〉に過ぎず、真相は文字言説によって表現し得ないのである。厳密に言えば、〈それ〉と言うすら既に事実から離れることになる。しかし、逆に言えば、〈無規定性の地平〉なるが故に、視点をずらせば、どのようにも規定し得るのであり、どのようにも名付け得るのである。ここに即ち、世界に名を付けることができ、世界に意味を付し、世界を構成する志向性が明るみに出るのである。

フッサールが、自然的態度による素朴な経験の中で生きることをやめ現象学的態度を採り、「経験される超越的な自然を理論的に研究するのをやめて〈現象学的還元 phänomenologishe Reduktion〉を遂行する<sup>(68)</sup>」ことを薦めるのは、理論的に研究する対象とする自然そのものが超越的に定

立し構成したものなるが故に、その当の定立し構成する作用の方に反省の 目差しを向け、〈あらゆる世界的超越物を、おのれのうちに内蔵し、それ をおのれのうちで構成する〉絶対的存在、即ち、〈絶対的な固有存在にお ける純粋意識〉を開示し、それがそれである絶対的存在のあるがままで把 握するためなのである。

このようにして明らかにされる、志向的に世界を構成する、より厳密に言えば、志向的に世界の意味を構成する純粋意識は〈超越論的主観性〉あるいは〈構成的志向性〉とも言うのであるが、これが構成し付与した意味の世界や現実は誰のものでもなく、その主観性や志向性そのものであることが理解される。従って、「尽乾坤大地是れ爾<sup>(69)</sup>」という禅語における〈爾〉も〈本来の自己〉も〈構成的志向性〉として理解されるべきである。

## 3. 無と無規定性の地平

現象学的エポケーは〈無規定性の地平〉を開示し、現象学的還元は、そ れに積極的な反省を加え、〈超越論的体験の志向性〉を明らかにした。圜 悟は〈一念不生の処〉に至る具体的な方法や、そこより〈本地の風光・本 来の面目〉を〈省悟〉するところは、〈忽然〉〈豁然〉と言うのみで詳しく 記していない。しかし、「直下に情識を擺脱して一念不生なれば、本地の 風光を証し、本来の面目を見ん。然る後、山は是れ山、水は是れ水、僧は 是れ僧、俗は是れ俗なり(70)」と述べているように、一旦は全面的に否定 された思量分別が、差別のあるがままで肯定される、即ち、絶対的な否定 を経て絶対的に肯定される悟りの過程を明確にしている。この原理は、永 光院真が「懸崖に手を撒して自ら肯て承当し、絶後再び蘇れば君を欺くこ とを得ず(フ1)」と言い、五祖法演が「命根を断ぜずして須らく是れ大死ー 番すべし、却って活して始めて得し(72)」と言い表し、一般に〈大死一番、 絶後再甦〉と言い慣わされている。圜悟克勤の法嗣、大慧宗杲は、思量分 別に普遍的な懐疑を施すことが大死への要件であり、大悟の前提であるこ とを強調し、「大疑の下に必ず大悟有り(73)」と述べ、これによって〈大疑 ―大死―大悟〉という悟りのプロセスを明確にした。大慧は、その手段と

して特定の公案(話頭)を専心工夫する(看る)方法、所謂〈看話禅〉を唱えたのであるが、大慧の宗風は後世に多大の影響を及ぼし、今日の臨済禅においても〈看話〉は悟りへの手段として活かされている。従って、悟りについて論述しようとするならば、大慧の看話禅に対する考察を避けて通る事は出来ないのであろう。

大慧の語録には、話頭を看ることによって大疑を起し、やがて深い懐疑の深淵に身を沈め、一切の思量分別を絶し、恰も死人のようになる過程について他の語録には見られない記述がある。この過程と、現象学的エポケーを施し、自然的態度による全ての定立を遮断し、世界を括弧に入れ、それによって純粋意識の領域を開示する現象学の過程とを対比してみると、両者は極めて類似していることが認められる。次に記すように、大慧の説く話頭を看る心得は、自然的態度による一切の判断を差し控える現象学的エポケーと異なる処がないと言わざるを得ないものである。

日常生活の中で、殊更意識せず用いている識情は、全ての事柄について 思量分別して生活を都合良く按配しているのであるが、思い煩って、自ら 苦悩悲嘆の渦に浮沈するのも亦この識情の為すところである。若し、日頃 拠り所にしている識情を一時に放下し、本地の風光・本来の面目を徹見す るならば、識情による思慮分別が、真空の妙智に転ずるのである(74)。若 し直截にこの事を理会しようと欲するならば、生死を計り、諸見を起こす 識情の一念を一気に破らねばならない。それでこそ生死を超越し得るので あり、究極的な安楽の処に悟入し得るのである。しかし、一念が破れるの を待つことに心を置いてはいけない。そのような心掛けでは、永劫にも破 れる時がないであろう。ただ〈妄想顛倒底の心、思量分別底の心、生を好 み死を悪む底の心、知見解会底の心、静を欣び閙を厭う底の心〉を一時抑 え、そこで一つの話頭を看なさい。〈僧趙州に問う、狗子にも還た仏性有 りや也た無きや。州云く、無。〉此の〈無〉の一字こそが様々な悪知悪覚 を砕く道具である。この無を有に対する無と理解してはならない。そもそ もこの無に何か道理があると思ってはならない。また心や意識の本体につ いて思量憶測するのを止めねばならない。かと言って、眉をあげ目を瞬く

すら憚ることが無だとしたり、逆に何事にも意識を集中しないで無事安閑 たるところにとどまってもいけない。他人の言葉の端や書物の文字面にとらわれてそれを証拠にすることは勿論、チラッと起きた一念を早合点してこれが無だと思ってもいけない。一切の思いを棚上げして、朝から晩まで行住坐臥の中で何時でもこの〈無〉を工夫しなさい(75)。但、此の話を挙し、忽然として技倆が尽きる時、便ち悟るのである(76)。

ここに明らかなように、〈無〉を看ることは、 圜悟が言う〈従前の妄想 見解世智弁聡彼我得失を将って、到底一時に放却し、直下に枯木死灰の如 く、情尽き見除き浄裸々赤灑々の処〉に到る方法であり、大慧自身が、諸 法の空相を体会するには「只不可得の処に向い、心意識を死却せよ(77)」 と指示していることの具体的方法である。前述のように、諸法の実相は、 諸々の見を離れ、一切の戯論を滅し、心行言語断じて分別なく、不可得に して〈空〉である。〈空〉とは、言うに言われず説くに説けない霊妙不可 思議なる〈何か〉なのではなく、〈心意識が死却していること〉なのであ る。従って、心行滅し言語断じて分別のあろう筈がないのであり、諸々 の見解を離れるが故に、どんな議論も起こしようがないのであり、全く ニュートラルな状態であろう。まさに、空とは中立的態度において見出だ される〈無限定性・無規定性〉に他ならず、〈無〉を看ることは〈空〉に なることであり、それはまた〈不生の処〉に至ることなのであろう。この ような看話の効用は〈無字〉を看るだけではなく、他の〈話頭〉を看るこ とによっても同様の結果が認められる。次に紹介する〈乾屎橛〉の話につ いての大慧の指示は、看話禅の特質を端的に言い表しているであろう。

今時の参禅者は、生死を了り得ると、生死を了り得ざるとを問わず、只速効を求めて禅を会得しようと欲し、誰一人として不説の道理が有ることを知らない。その道理を愛説するのを見て、遂に〈僧雲門に問う、如何なるか是れ仏。門云く、乾屎橛。〉という、一箇の沒道理の因縁を彼に与えて看せしむるのである。彼が道理で理解しようとするのを恐れ、予め「道は屎溺に在り、道は稊稗に在り、道は瓦礫に在る。色に即して心を明らめ、

物に附いて理を顕わすのである。あるいは、処々に真であり、塵々尽く是れ本来の人である。このような類いのことを言ってはいけない」と説いて置く。すると、彼は此の話を看る手段を失い、奈何とも手の下しようがなく、気力を尽くしても終に看破ることができないのである。或る日、忽然として此の事が道理を以て通ず可きではないと省得し、便ち、我に箇の悟処在りと道い、「此の話を看て、直に〈言語道断、心行処滅〉なることを得たり、言無くして説く可く、理無くして伸ぶ可し。繊毫も修学の心を起こさず、百不知百不会にして、思惟に渉らず理路に入らず、直に是れ安楽なり」と言いだす。そこで彼に「這箇は是れ出格底の道理なり、若し、是れ乾屎橛の話を此のように説き得て落着したのなら、〈麻三斤〉〈狗子無仏性〉〈不是心不是仏不是物〉〈即心即仏〉等も、皆同様に説き得ねばならない」と、更に話頭を看せるのである(78)。

大慧は、〈趙州狗子無仏性〉の他に、いくつかの沒道理の話頭を〈百不知百不会〉に至る手段として看せていたのである。従って、それらの公案を道理を以て理解することを厳しく拒否するのである。看話によって省得することが〈言語道断、心行処滅〉の〈空〉であれば当然のことであろう。ここに、〈一念不生の処〉に至る道は、大慧によって具体的に示されたのである。しかし、その大死の処より大悟に転ずるところは、悟りの最も重要な点なのであるが、〈忽然〉として〈本来の面目・本地の風光〉を悟ると言うのみであって、絶後に再甦する過程についての記述を見出だすことができない。若し、現象学がその点を補うことができれば、悟りの現象学的解釈も成し得るであろう。

現象学において、現象学的態度を採るということは、「無造作に遂行している素朴な知覚作用や経験作用による顕在的な定立作用、即ち、コギタチオ (意識の構成作用・意味付与作用) 的な一切の定立の遂行を止め、遂行されてきた定立を〈括弧に入れ〉、その代りに、定立の方にむけられた反省作用を遂行し、この反省によって、定立そのものを、それがそれである絶対的存在のありさまで把握する(79)」のであり、この作用によって与えられた「絶対的体験の無限の領野(80)」、すなわち「現象学の根本領野(81)」

## 4. 省悟と反省

現象学において、反省 Reflexion とは、「意識一般を認識するための意識の方法を表す名称(82)」であり、反省には「普遍的な方法論的機能が属している(83)」とされている。即ち、反省は「原的現在として生きいきとしている現実的なあらゆる体験に、全く直接的に、直観的知覚の眼差しを向けること(84)」であり、それらを「明証的に把捉し、分析しうる作用(85)」である。従って、例え悟りが〈対象がなく無媒介で主客未分な全体性〉であろうと、それが〈感覚〉であるならば、それは体験なのであり、それに反省の目差しを向け、明証的に把捉することができるのである。更に、〈自性が自性に目覚めること〉が悟りであるならば、それは反省と異ならないとも言えるのである。それ故に、悟りとは、意識が純粋意識を反省し、その本質を直観的に把捉することであるとも言い得るのである。これに対し、悟りは普通の意味での経験や直観でもなく、ましてや反省などでは断じてない、と言う反論が予想される。次のような所説は、その代表的な例であるう。

悟りとか覚とかいわれるものは、主客合一というより主客対立を絶したところであり、〈覚するものなき覚〉である。禅で冷暖自知というとき、 普通の経験における冷暖ではなく、ここに言う自知とは経験を成立させる 感性的直観と同じように、直接性を基本性格とする〈神秘的直観〉とか 〈叡智的直観〉とか呼ばれるものである<sup>(86)</sup>。一般に、直観においては主観と客観とは合一しているということがなければならず、反省においては、合一している主観と客観について、理性が自ら係わるという意味において、新たな主観と客観の分離がある。従って、反省は悟りの基本的性格としての直接性に反する。悟りが直観であって反省が関わることができなければ、その直接性の故に、禅は〈あらゆる論理の媒介を拒否する〉のである。直観が反省せられ、その内容が理性によって理由づけられ、媒語が見出されるかもしれない。しかしそれならば、直観は特に神秘的とか叡智的とか形容する必要はない。直観が真に直観たるのはその直接的性格にある<sup>(87)</sup>。

大疑ありて大悟ありと言われる。これはプロセスの記述であって方法を意味するのではない(88)。何故なら、大疑に至るまで論理が駆使せられ、理性が働かざるを得ない。しかし、大死一番、悟りにおいて思慮分別を絶したところに出る。すでに大疑にありて論理や理性はいわば絶息しているといってよい。それ故に、悟りの以前と以後とは非連続である。それは〈大死一番〉とか〈身心脱落〉とかいわれるごとく、絶対的な否定なのである。…非連続・絶対否定を両件間に認めねばならない以上、悟りに至る方法は実は方法としてとり出されるものではない(89)。

論理的判断にはなんらかの媒語があり、それは理性的反省に基づくものである。反省が直観と対立し、即ち、反省が直接性に反し、悟りが直接性を基本的性格とするならば、悟りは反省に基づく間接性媒介性という性格をもつ論理の媒介を拒否する。従って、悟りに至る方法を論理的に取り出すことはできない、と言わねばならない。この論旨の根拠は悟りの直接性にある。確かに、思量分別を絶し、絶対否定的な〈大死一番〉のところにあるままでそれを自覚しなければならないのであれば、思量分別を絶していることを覚するのが理性である筈がなく、対象がない故に、普通の意味での直観でも有り得ないのである。悟りが〈大死一番〉のところに出ることなのであれば、論理的にも悟りは直接的でなければならないであろう。

しかし、この所説には悟りについて見解の相違があり、全面的に賛同するわけにいかない点がある。それは、悟りにおいて〈大死一番〉と〈絶後

蘇息〉とは切り離し得ない一連の出来事なのであって、従って、悟りは、 〈大死一番〉することでもなく、思慮分別を絶したところに出ることでも なく、むしろ思慮分別を絶したところから出るのであり、大死のところよ り蘇息して初めて〈悟り〉と言うべきである、という点で相違がある。圜 悟の謂う所を借りれば、一念不生の処に至ることが悟りなのではなく、一 念不生の処は本地の風光を証し本来の面目を見る要件であり、情識が仏智 に転ずる要件なのであり、そこは通過しなければならない処なのである。 前記の所説における悟りの直接性は、思慮分別を絶した〈大死〉のところ を悟りとする立場に固執している為に論理的帰結として要請されたと見做 さざるを得ないのであり、〈蘇息〉のところを悟りとする立場で見られた 事実としての直接性ではないという疑いがある。従って、悟りに意識の反 省作用が関わらない、と断言することを保留しなければならない。しかし、 〈絶後蘇息〉のところで悟るとしても、一念不生の処から、どのようにし て本地の風光を証し、本来の面目を見ることができるのか、若し悟りに反 省が関わるとすれば、どのように作用するのか、という疑問に答えること ができなければ、悟りに意識の反省作用が必要だとは言えず、また、悟り の現象学的考察は成立しないといわねばならない。

フッサールは「意識の本質には、知覚的反省の、また絶対的現在を把握する反省の、可能性が属している<sup>(90)</sup>」と言っているが、〈意識が常に何ものかについての意識である〉という志向性に即して言えば、「全体験流は、完全に〈それと一緒になって泳いでいって〉知覚把握することが原理的に不可能である<sup>(91)</sup>」故に、反省は〈原的現在として生き生きとしている現実的な体験〉を「後から覚認すること reflektierend-zurückgreifend<sup>(92)</sup>」なのである。直接性が悟りの本質であれば、反省は決して悟りの要素になり得ないと言う所以がここにある。しかし、このような反省の特質こそが逆に悟りの契機になるとも言えるのである。即ち、この原則を同様に〈大死のところ〉に適用すると、思量分別を絶した一念不生の処では、意識は何事にも志向していない故に、それは何者でもなく、どのような作用性格の意識であっても、どんな対象性も決して知覚することがない、と言い得る。つまり、対象性がないことを直接感覚しうる神秘的直観や叡智的直

観も決して有り得ない、と言わざるを得ないのである。従って、〈一念不 生〉の処は、後から反省する以外にそれを知る方法がなく、しかも、どの ように反省しても何も覚認し得ることがないのである。即ち、〈一念不生 の処〉とは、無限定性・無規定性を意味し、また、志向性が作用すれば対 象性が顕在化し得る中立的態度における意識という意味では、〈規定可能 な未規定性〉を意味し、いずれにしても、対象性がないことがその本質で ある。この無対象性を反省することは、志向され狙われることが決して顕 在化しないが故に、逆に、現に反省している意識作用を際立たせ、意識は 意識自身を反省するのである。しかし、意識は、その志向性の故に、決し て反省作用を遂行している現今の当体である意識を知覚把握することはで きず、そこで覚認し得ることは、まさしく意識の〈志向性〉のみであり、 その他の何ものでもないのである。〈思量分別の絶したところ〉に向けら れた反省は、自らの反省作用へと連れ戻され、意識の本質、即ち、〈規定 可能な未規定性の地平〉を限定し規定し、それに意味を付与している〈構 成的志向性〉を開示するのである。この構成的志向性の本質直観があっ てこそ、初めてその志向性の限界を超えて〈規定可能な未規定性の地平〉、 所謂〈超越的時空〉を反省的に知覚把握することが可能になると言うべき である。

また次に、反省がもつ〈後からの覚認〉という特性は、まさに意識の志向性を言い表しているが、その限界性の故に、反って先反省的な志向的体験の〈生き生きとした今〉を明示することができる。現在体験しているがままでいること、体験流が〈完全にそれと一緒になって泳いでいる〉とき、それを知覚把握することは原理的に不可能である。従って、〈体験の生き生きとした今〉は、反省の〈後からの覚認〉という特性において認識され、そこにおいてまさに〈相対的時間〉が認識されるのである。若し、先反省的体験が、全く内容のない無対象性であれば、それを〈後からの覚認〉という反省の特性に即して知覚把握し得ることは、〈絶対現在〉という無対象性の記述的本質の直観以外では有り得ないのである。

それ故に、〈一念不生の処〉とは、それ自らが開示した〈構成的志向性〉の反省作用によって知覚把握された〈絶対現在〉、即ち、無限定性・

無規定性を意味している。従って〈唯心の妙性〉とは、現象学的に言い換えれば、純粋意識の本質、あるいは、〈規定可能な未規定性の地平における、超越論的に純粋な体験の構成的志向性〉であると理解すべきと思われる。常に相対的である自然的態度による意識作用や意識対象と区別し、純粋体験の構成的志向性を、〈超越論的に純粋な〉意識作用や〈超越論的に純粋な〉意識対象と言い表すのと同様に、情識による見聞覚知と外境と区別する為に、唯心の妙性は〈本来の面目・本地の風光〉と呼ばれるのである。従って、一念不生の処で本来の面目・本地の風光を見証するのは、神秘的直観でもなければ叡智的直観でもなく、〈直観的知覚の眼差し〉としての反省作用による、と言わねばならないのである。

## 5. 無我と純粋自我

悟りについて記述しようとすれば、悟りを対象として客観的に観察しな ければならず、常に相対的態度(迷悟を分別する見方)でなければならない が、その記述に際して二つの立場を区別することができる。一つは、小論 が採っているように、圜悟や大慧というような他人の歴史的体験として の悟りについて考察し記述しようとする立場である。もう一つは、前記 の〈悟りは対象のない自覚である。無媒介で主客未分のところから出る全 体性の感覚である。悟りは自性を対象的に感ずることでも、内観すること でもなく、自性が自性に目覚めることである〉というように、自覚者自身 が自らの自覚の内容をできるだけ客観視しないで覚そのものとして言い表 そうとする立場である。この立場における悟りは、或る個人の或る時にお ける何かについての体験とすることはできず、覚体が覚の相用を自覚する のである故に、何も媒介する必要がなく、従って、悟りは直接性を基本性 格とするのである。また、この立場で〈無限定性・無規定性〉や〈絶対現 在〉について言うならば、論理的に当然の帰結として一切の相対的尺度を 超え、時空をも超越するものとして記述するよう要請され、超越論的に ならざるを得ないのである。即ち、悟りについて記述しようとするに際 し、既に相対的より超越論的へと態度の変更がなされているのであり、更

に、超越論的態度で臨めば必然的に超越論的な意味の世界が構成され、記述される当の事柄が、自然的であろうと超越論的態度であろうと相違ない只一つの事柄であっても、それに臨む態度が異なれば、恰も別の事柄であるかのように記述されることは有り得るということである。従って、〈対象のない自覚〉として記されている悟りが、先反省的な何ものも志向していない意識についての反省的直観を指しており、〈妙性〉が超越論的に純粋な意識体験の構成的志向性を示していることもあり得るであろう。若し、〈超越論的に純粋な〉という語の意味が、主客・時空を超越する禅的な立場での意味と異ならなければ、現象学は悟りについて究明する方法を有していることになる。

超越論的に純粋な意識体験は、自然的態度で言う意識体験と区別する為であることは先にも述べたが、只、態度の変更によることを指摘し、無限定性・無規定性に名付けられた一つとして紹介したのみであった。ここに改めて〈超越論的に純粋な〉という語の意味について言えば、先にも記した〈たった一つ志向的体験のみが現在する〉と言うときの〈たった一つ〉という語に置き換えることができるであろう。即ち、一般的に言われるような〈実在〉や〈自我〉がそこには見出だされない、ということである。そのような意味での実在について、フッサールは次のように言っている。

実在というものは、個別的にみられた事物の実在であれ、また、全世界の実在であれ、ともに、本質上(現象学的な意味において)、自立性を欠如しているのである。実在は、それ自身において或る絶対的なものであって他のものとは第二次的に結び付く、というのではない。実在は、絶対的な意味においては全く何ものでも無い〈無〉なのであり、実在は、全く何らの「絶対的本質 absolutes Wesen」を持たず、実在の持つものといったら、原理的にただ志向的であるにすぎぬような、ただ意識されもしくは表象されうるにすぎぬような、可能的現出の中で現実化されうるような、そうしたものの本質性だけなのである<sup>(93)</sup>。

つまり、通常実在と言われている事物は、構成的志向性の意味付与作用

を待って始めて実在として現実化する〈規定可能な未規定性〉なのであり、それらはむしろ純粋意識の諸現出と言うべきであり、それら「事物の世界は、全く顕在的な意識に依拠している(94)」のである。従って、一般に、人間的自我や自我の意識体験は世界の中に実在的に存在するものであり、他の事物も世界の中の実在的存在として見做されるが、「意識は〈純粋〉に考察するならば、一つのそれ自身独立して完結した絶対的存在連関であって、空間的時間的に何か外界に場を占めるような面を全く持たず、その外界に空間的時間的な連関においてありうるようなものではない(95)」のである。逆に、事物や人間的自我を個別的実在として下属させ、算入させていると見做される「全空間的時間的世界は、その意味上、単なる志向的存在であり、(…)(それらの)存在は、意識がおのれの諸経験のうちで定立する(96)」のである。

重ねて言うと、超越論的純粋意識は、理念的に実現されるべき、また調和的に続行されるべき習慣的妥当諸作用の、志向的相関者としての世界的超越物を、おのれのうちに内蔵し、それをおのれのうちで構成するのである。

このように、純粋意識の領域においては一般に言われる実在は無化される。即ち、〈法〉が空じられたのであるが〈人〉の空はどうであろうか。 禅的な見方と現象学の見方と対比する際に問題になるのがこの〈無我〉 や〈無心〉についてであろう。勿論、フッサールも言うように、自然存在 者としての人間も社会との結び付きにおける人格的人間も、現象学的エポケーによって遮断されている故に、ここで問題にする必要はなく、所 謂、純粋自我とよばれることについて検討しておかねばならないであろう。 フッサールはそれについて、次のように言っている。

すべてを純粋意識の流れだけに還元した場合、(…) その諸体験の流れの中のどこを探しても、ほかの諸体験と同列線上にあるその中の一体験といった形での純粋自我というものには、決して行き当たらず、(…) 自我は、現われては流れ去りゆく体験のどれにもみな所属していて、自我の「目差

し」は、どんな顕在的なコギトもみな「通じて」対象的なものへと向かっている。(…) 純粋自我 reines Ich は、いかなる意味においても諸体験そのものの実的部分ないし契機とは見なされえないのである。各顕在的コギトのうちで、純粋自我は特別の意味において活溌に働き尽くすのだが、しかしまた、顕在的コギトの背景をなしているような諸体験もみな、純粋自我に属しており、逆にまた純粋自我も、そうした背景諸体験に属している。(…) 世界と世界に属する経験的主観性とを現象学的に遮断したあとでも、その残余として一つの純粋自我があくまでも残り続ける(97)。

禅と現象学の決定的な相違は、現象学が例え世界を無化しえても純粋自 我なるものを無化しない点であるという反論があるに相違ない。しかし、 逆に、禅が無化しえた自我はどの自我なのか、果たしてフッサールが言う 純粋自我も遮断したであろうか、と問わねばならない。純粋自我に関する フッサールの記述は、先反省的な無限定性・無規定性に積極的な反省の目 差しを注いでいる現象学的還元のところでの謂であり、禅者が無我を言う 際は、飽くまでその先反省的な無限定性・無規定性のままでいるところで の言であって、そこから出て観察した場合にも、フッサールが言う純粋自 我を見出さないとは言えないであろう。フッサールが純粋自我を超越物と して記しているのは、純粋意識の領域にはそれを直接見い出すことができ ず、推測されるのみであることを意味しているのであって、禅的な立場で 言う無我に抵触しているとは断言することはできないのである。そもそ も〈純粋意識〉という語それ自身が、無限定性・無規定性に積極的な反省、 即ち、中立的態度より現象学的態度へと態度の変更がなされて名付けられ たのであり、一旦それに名を付ける態度になれば次々と限定し規定し定立 することができるのである。何か名付けると全く別の世界へ移動するので はなく、同一の事実なのであるが、名付ける際に採る態度によって限定し 規定する形式が換わり〈唯心〉とも〈純粋意識〉とも〈三界〉とも〈現 実〉とも名付けられるのである。従って、その名付け意味を付与し世界を 構成する作用に即すれば、その本質を〈構成的志向性〉と呼ぶに相応しい と言い得る。

#### 悟りの現象学的考察

このように記される超越論的に純粋な意識体験の本質は、神秘的な、または叡智的直観と呼ばれるような摩訶不思議な直観によって自覚されるのではなく、意識が自らの志向性を反省的に直観したことである。構成的志向性があらゆる意味の世界を己のうちに担うのである故、迷いの世界であれ、悟りの世界であれ、それを構成し得るのであり、その己が構成した迷いの世界より、構成している当の志向性を反省するには、あらゆる定立を一時括弧に入れることが必要であることは明らかであろう。 園悟が、三界を担う〈唯心〉の妙性を見証するために一念不生の処に至るべきことを説いたのと、異なる処がないと言わざるを得ないのである。

### 結 び

圜悟克勤は「三界唯心、万法唯識。離心之外無別識境<sup>(98)</sup>」と言う。 従って、反省も直観も自心により、思考も体験も自心により、迷うも悟る も自心によるのである。自性が自性に目覚めれば、それは〈自覚聖智〉と 言われる。

大慧宗杲は「経典に《若し仏の境界を知らんと欲する者有らば、当に其の意を浄めて虚空の如く、妄想及び諸取を遠離し、心をして向う所皆無礙ならしむべし》と言っているが、ここに言う〈仏境界〉とは心の外に存在していると見做している〈外境界の有相〉を指すのではなく、〈仏の自覚聖智の境界〉なのである。此の境界を知ろうと欲するならば、必ず無始以来より〈意〉の根底に纏い着いている客塵煩悩による汚染を浄めて、虚空の寛曠としているようでなければならない。意識中の諸取を遠離すれば、虚偽不実妄想も亦虚空のように捕えようもない。此れが則ち〈無功用の妙心〉と言われる〈仏の自覚聖智の境界〉である(99)。若し人々が、只不可得の処に向い、心意識を死却するならば、諸法の空相を体会し(100)、仏の境界を知り、本来清浄な自心を見るであろう。〈自心清浄〉ならば諸縁が息み、既に諸縁が息めば〈体用皆如〉である。〈体〉とは即ち自心清浄の本源であり、〈用〉とは即ち自心変化の妙用を指している。諸縁が息んで〈体用一如〉であれば、一切の差別の〈相〉を見ない。従って、浄に入り

穢に入っても染著される所が無く自由無礙である(101)。浄穢善悪は皆自心より起きるのである。挙足動歩、思量分別することを離れ、外に何を以て自心と呼ぶべきものがあろうか。それらは全て自心が起こすのである。若し、自心が浄穢善悪等の判断をする処を識り得たならば、無辺の業障も一時に清浄になり、種々の殊勝も求めなくても自ずから至るであろう(102)」と言っている。

従って、全ての物事に意味を付与し、定立する〈自心〉即ち〈構成的志向性〉こそ迷悟の鍵を握っている、と言い得る。志向性は、作用(用)と対象(相)とが一如(一体)であるからこそ、一方的に定立(相)に向けられ、自ら構成した対象の意味によって苦悩悲嘆する結果を生むのである。若し、一切の定立を遮断し、意識の眼差しを自らの作用へと向け換えるならば、その本質(本性)を開示証明することができるのである。そこに、現象学的エポケーと呼ばれる一切の定立を括弧に入れ、判断を差し控える方法が要請される所以がある。言い換えるならば、情識による思量分別を離れ、一念不生の処に至り、体用一如の唯心の妙性、即ち、本来の面目・本地の風光を証明する為に、〈無〉や〈乾屎橛〉等の話頭を看る看話禅の方法が用いられる所以があるのである。

それ故に、諸仏が開示し、祖師が直指し、現象学が解明してきた事実とは〈唯心の妙性〉であり、〈本来の面目・本地の風光〉であり、〈超越論的に純粋な意識体験の構成的志向性〉であると言わざるを得ないのである。更に、この仮定的な結論に即すれば、その記述的本質は、伝統的な仏教学の用語で言えば〈三界唯心、万法唯識〉であり、現象学的に言えば〈たった一つ志向的体験だけが現在している〉と言い得るであろう。従って、心と境を一と為すは当然として、是と非を一と為し、煩悩と菩提を一と為し、仏と衆生を一と為し得るのである。超越論的立場で言えば、三界は何時でも浄土であり、自己は、即今において本来性を現成していると言い得るのである。それ故に、山は山として、水は水として、僧は僧として、俗は俗として現成していると言い得るのである。

#### 悟りの現象学的考察

#### 注

- (1) 『大慧普覚禅師語録』巻26 (T47-923a)
- (2) 『大慧普覚禅師語録』巻20 (T47-895a)『大慧普覚禅師語録』巻23 (T47-910c)
- (3) 林 恵鏡『悟り』(『講座禅』巻1-36)
- (4) 西 義雄『盛期の禅思想』(『講座東洋思想』6-249)
- (5) 西 義雄『盛期の禅思想』(『講座東洋思想』6-247)
- (6) 林 恵鏡『悟り』(『講座禅』巻1-29)
- (7) EDMUND HUSSERL "IDEEN ZU EINER REINEN PHÄNOMENOLOGIE UND PHÄNOMENOLOGISHEN PHILOSOPHIE"の 略。 以 下、"IDENN" と略記。引用文の頁数は、"HUSSERLIANA" Band3 所収 "IDENN"の頁数。以下(H Ⅲ)と略記。
- (8) "IDEEN" (HⅢ -74) 訳文は、渡辺二郎訳『イデーン』 I /1-160より引用した。以下『イデーン』と略記。
- (9) EDMUND HUSSERL "CALTESIANISCHE MEDITATIONNEN UND PARIS VOR VORTRÄGE" "HUSSERLIANA"Band1 (H I −72) 以下、
  "MEDITATION"と略記。舟橋弘訳『デカルト的省察』(『世界の名著』
  62-214)
- (10) "IDEEN" (H III -74) 『イデーン』 I /1-159
- (11) EDMUND HUSSERL "PHÄNOMENOLOGISHE PSYCHOLOGIE.

  DER ENCYCLOPAEDIA BRITANNICA ARTIKEL: Versuch einer zweiten Bearbeitung" "HUSSERLIANA"Band9 (H IX −257) 以下、
  "BRITANICA" と略記。田原八郎訳『ブリタニカ草稿』「改訂版への試論」44
- (12) "IDEEN" (H III -156) 『イデーン』 I /2-37
- (13) 鈴木大拙『東洋の心』(『鈴木大拙全集』20-72)
- (14) 久松真一『悟り』―後近代的人間像―(『久松真一著作集』2-343)
- (15) EDMUND HUSSERL "LOGHICHE UNTERSUCHUNGEN. Zweiter band: untersuchungen zur phänomenologie und Theorie der Erkenntnis" "HUSSERLIANA" Band19 (H X IX -356) 以下、"L.U" と略記。立松弘孝 松井良和共訳『論理学研究』3-143
- (16) "BRITANICA" (HIX -256) 田原八郎編訳『ブリタニカ草稿』「改訂版への試論」41
- (17) 『圜悟仏果禅師語録』巻15 (T47-783a)
- (18) 『圜悟仏果禅師語録』巻15 (T47-783c)

- (19) 『圜悟仏果禅師語録』巻16 (T47-788b)
- (20) 『圜悟仏果禅師語録』巻13 (T47-773a)
- (21) 『圜悟仏果禅師語録』巻8 (T47-749a)
- (22) 『圜悟仏果禅師語録』巻14 (T47-779c)
- (23) 『圜悟仏果禅師語録』巻9 (T47-751c)
- (24) 『圜悟仏果禅師語録』巻9 (T47-751c)
- (25) 『圜悟仏果禅師語録』巻13 (T47-773b)
- (26) 『圜悟仏果禅師語録』巻9 (T47-751c)
- (27) 『圜悟仏果禅師語録』巻13 (T47-773b)
- (28) 『圜悟仏果禅師語録』巻13 (T47-773b)
- (29) 『圜悟仏果禅師語録』巻9 (T47-751c)
- (30) 『圜悟仏果禅師語録』巻9 (T47-751c)
- (31) "L.U" (H X IX -356) 『論理学研究』3-143
- (32) "MEDITATION" (H I -72) 『デカルト的省察』(『世界の名著』62-214)
- (33) "MEDITATION" (H I -71) 『デカルト的省察』(『世界の名著』62-214)
- (34) "L.U" (H X IX -391)『論 理 学 研 究 』3-175 "IDEEN" (H Ⅲ -74) 『イデーン』 I /1-159
- (35) "L.U" (H X IX -386) 『論理学研究』3-169
- (36) "IDEEN" (H Ⅲ -74)『イデーン』 I /1-159 "L.U" (H X IX -391)『論 理学研究』3-175
- (37) "IDEEN" (H Ⅲ -107) 『イデーン』 I /1-215
- (38) "IDEEN" (H Ⅲ -107) 『イデーン』 I /1-215
- (39) EDMUND HUSSERL "FORMALE UND TRANSZEDENTALE LOGIK"
  "HUSSERLIANA"Band17 (H X VII −241)
- (40) 『圜悟仏果禅師語録』巻12 (T47-766a)
- (41) "MEDITATION" (H I -72) 『デカルト的省察』(『世界の名著』62-214)
- (42) "IDEEN" (H Ⅲ -61) 『イデーン』 I /1-133
- (43) "IDEEN" (H Ⅲ -58) 『イデーン』 I /1-128
- (44) "IDEEN" (H Ⅲ -56) 『イデーン』 I /1-125
- (45) "IDEEN" (H Ⅲ -56) 『イデーン』 I /1-125
- (46) "IDEEN" (H Ⅲ -56) 『イデーン』 I /1-126
- (47) "IDEEN" (H III -62) 『イデーン』 I /1-135
- (48) "IDEEN" (H Ⅲ -62) 『イデーン』 I /1-136
- (49) "IDEEN" (H Ⅲ -61) 『イデーン』 I /1-134
- (50) "IDEEN" (H III -63) 『イデーン』 I /1-136

#### 悟りの現象学的考察

- (51) "IDEEN" (H III -63) 『イデーン』 I /1-137
- (52) "IDEEN" (H Ⅲ -65) 『イデーン』 I /1-140
- (53) "IDEEN" (H III -65) 『イデーン』 I /1-140
- (54) "IDEEN" (H Ⅲ -65) 『イデーン』 I /1-140
- (55) 里見軍之『フッサールにおける認識論的なものと形而上学的なもの』 (『現象学研究』創刊号 -40a)
- (56) "IDEEN" (H III -41) 『イデーン』 I /1-102
- (57) "IDEEN" (H III -41) 『イデーン』 I /1-102
- (58) 『中論』巻2 (T30-18c)
- (59) 『中論』巻4 (T30-36b)
- (60) 『中論』巻3 (T30-24a)
- (61) 『中論』巻4 (T30-36b)
- (62) 『中論』巻3 (T30-24a)
- (63) "IDEEN" (H III -92) 『イデーン』 I /1-189
- (64) "IDEEN" (H III -590) 『イデーン』 I /1-148
- (65) "IDEEN" (H III -590) 『イデーン』 I /1-149
- (66) "IDEEN" (H III -590) 『イデーン』 I /1-149
- (67) "IDEEN" (H III -67) 『イデーン』 I /1-145
- (68) "IDEEN" (H III -106) 『イデーン』 I /1-215
- (69) 『雪峰義存禅師語録』巻上(Z69-75c)
- (70) 『圜悟仏果禅師語録』巻 9 (T47-751c)
- (71) 『景徳伝灯録』巻20 (T51-362a)
- (72) 『仏果圜悟禅師碧巌録』巻5 (T48-179a)
- (73) 『大慧普覚禅師語録』巻17 (T47-886a)
- (74) 『大慧普覚禅師語録』巻25 (T47-918a)
- (75) 『大慧普覚禅師語録』巻26 (T47-921c)
- (76) 『大慧普覚禅師語録』巻28 (T47-931c)
- (77) 『大慧普覚禅師語録』巻19 (T47-893c)
- (78) 『大慧普覚禅師語録』巻14 (T47-868c)
- (79) "IDEEN" (H III -107) 『イデーン』 I /1-216
- (80) "IDEEN" (H III -107) 『イデーン』 I /1-216
- (81) "IDEEN" (H III -107) 『イデーン』 I /1-216
- (82) "IDEEN" (H III -165) 『イデーン』 I /2-52
- (83) "IDEEN" (H Ⅲ -162) 『イデーン』 I /2-46
- (84) "IDEEN" (H III -95) 『イデーン』 I /1-193

- (85) "IDEEN" (H III -165) 『イデーン』 I /2-52
- (86) 上田泰治『禅と論理』(『講座禅』巻1-231)
- (87) 上田泰治『禅と論理』(『講座禅』巻1-230)
- (88) 上田泰治『禅と論理』(『講座禅』巻1-234)
- (89) 上田泰治『禅と論理』(『講座禅』巻1-235)
- (90) "IDEEN" (H Ⅲ -97) 『イデーン』 I /1-197
- (91) "IDEEN" (H III -94) 『イデーン』 I /1-192
- (92) EDMUND HUSSERL "Erste Philosophie" Zweiter Teil "HUSSERLIANA"Band8 (H Ⅷ -89)
- (93) "IDEEN" (H III -106) 『イデーン』 I /1-214
- (94) "IDEEN" (H III -104) 『イデーン』 I /1-211
- (95) "IDEEN" (H III -105) 『イデーン』 I /1-213
- (96) "IDEEN" (H III -106) 『イデーン』 I /1-213
- (97) "IDEEN" (H III -123) 『イデーン』 I /1-244
- (98) 『圜悟仏果禅師語録』巻 4 (T47-730c)
- (99) 『大慧普覚禅師語録』巻19 (T47-890a)
- (100)『大慧普覚禅師語録』巻19 (T47-893c)
- (101)『大慧普覚禅師語録』巻19 (T47-891a)
- (102)『大慧普覚禅師語録』巻19 (T47-891b)