#### 花園大学国際禅学研究所



第十四号

2019年3月

花園大学国際禅学研究所

### ANNUAL REPORT of the INTERNATIONAL RESEARCH INSTITUTE FOR ZEN BUDDHISM

#### No. 14

#### **Table of Contents**

| A Comparison of Three Editions of the <i>Mumonko</i> From <i>dasu</i> 駞子 (hunchbacks) to <i>chisu</i> 馳子 (run |                                 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|
|                                                                                                               | YANAGI Mikiyasu1                |
| A Compilation of Kamakura-era Tea Records fro<br>With Japanese Readings and Annotation (3)                    | om the Zen School:              |
|                                                                                                               | TACHI Ryushi                    |
| Senmon Jōju's Annotated Edition of the Bakushū                                                                | i Furyaku                       |
|                                                                                                               | LIN Guanchao135                 |
| The Records of Baiten-Mumyō Oshō: Japanese Ro                                                                 |                                 |
|                                                                                                               | SENDA Takuma175                 |
| Annotated Translation of the Chapter on Huangb<br>Tiansheng guangdenglu, vol. 8 (Part1)                       | o in the                        |
|                                                                                                               | OGAWA Tairyu219                 |
| Mindfulness and Buddhist Samatha/Vipassana M<br>Problems (Transcribed Lecture)                                | leditation: Characteristics and |
| ,                                                                                                             | MINOWA Kenryo(23)               |
| The Situation of Contemporary Religion and the Japanese Buddhism (Transcribed Lecture)                        | Mission of Traditional          |
|                                                                                                               | TSUKADA Hotaka(1)               |
|                                                                                                               |                                 |

#### 花園大学国際禅学研究所



第十四号

### 目次

| 現代宗教の状況と伝統仏教の課題 塚 田 | ( <b>講演録</b> ) ( <b>講演録</b> ) |    | 執筆者一覧    | 『天聖広灯録』巻八「黄檗章」訳注(一) 小 川 | 梅天無明和尚行業記訓注 千 田 た | 仙門浄壽『檗宗譜略』標註(巻中) 林 | 鎌倉期禅僧の喫茶史料集成ならびに訓註(下一) 舘 | 『無門関』三本の比較分析――附「駞子」「馳子」考――・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・ |  |
|---------------------|-------------------------------|----|----------|-------------------------|-------------------|--------------------|--------------------------|---------------------------------------------------------------|--|
| 穂                   | 頭                             | Į  | :        | 太                       | たく                | 觀                  | 隆                        | 幹                                                             |  |
| 高                   | 量                             | Ţ  | :        | 龍                       | ま                 | 潮                  | 志                        | 康                                                             |  |
| :<br>(1)            | :<br>(23                      | 3) | :<br>269 | :<br>219                | :<br>175          | :<br>135           | :<br>15                  | :<br>1                                                        |  |
| ` ′                 | (                             | -  |          |                         |                   |                    |                          |                                                               |  |

る。

# 『無門関』三本の比較分析 附「駞子」「馳子」考

柳幹康

#### はじめに

拙文は の無門関 の版本三種を比較して文字の異同を示すとともに、現行テキストの誤字を訂正し、

な解釈を試みに提示するものである。

七一一二九八)が将来した後、版を重ねて読み継がれた。 中国では早くに散佚し、朝鮮でも流行した形跡はないが、日本では入宋して無門の法を嗣いだ覚心(一二〇 く用いられており、二十世紀には英訳・独訳もされ、今日世界で最もよく読まれる禅籍のひとつとなってい 『無門関』(詳らかには 『禅宗無門関』)は南宋の禅僧無門慧開(一一八三—一二六〇)が著した公案集である。 周知の通り現在、 臨済・黄檗両宗の修行の場で広

対し拙文では、 『無門関』 の訳注や研究は数多くあるが、その本文の詳細な校勘はこれまでなされていなかった。それに 正応本・寛永本・大正蔵本の三種を比較し、文字の異同を対照表に示すとともに、それに対

する初歩的な分析を試みる。

### 、版本について

『無門関』 はこれまでに数多く出版されてきたが、今日の通行本(大正蔵本)に至る系統は以下のように示

正応本→応永本(現存せず)→寛永本→大正蔵本

すことができる。

本)は全体の構成に若干の相違があるが(ヨ)、各部の文字は以下の表に示すごく僅かな差異を除き、みな一 本・大正蔵本)の比較対照が最も基本的な作業となる。なお三本のうち、正応本と余他二本(寛永本・大正蔵 統に属する(2)。したがって『無門関』の本文を校勘するうえで、散佚した応永本を除く三本(正応本・寛永 れたのが寛永本であり、これが今日の通行本である大正蔵本の底本となった(-)。 二年(一四○五)の応永本であるが、これは現存しない。この応永本に基づき寛永九年(一六三二)に出版さ 大中院所蔵本が現存している(現、京都国立博物館寄託)。それに基づき出版されたと見られるのが、 もちろん『無門関』のテキストはこの四種以外にも数多くあるが、いずれもみな「正応本―応永本」の系 祖本の正応本は、中国からもたらされた刊本を基に正応四年(一二九一)に刊行された五山版で、 建仁寺 応永一

致している。

### 一、対照表

正応本は椎名宏雄により先頃公刊された影印本を(5)、寛永本は花園大学図書館所蔵本 正応・寛永・大正蔵三本の文字の相違を列挙すると、 以下の対照表のようになる(4)。 (請求記号:W五四三 なお三本のうち、

五八)を用いた。 対照表では文字の異同箇所に1から60までの通し番号を附している。また異同のある文字には傍点を附し

た。

| 8     | 7           | 6       | 5      | 4    | 3    | 2        | 1     |              |
|-------|-------------|---------|--------|------|------|----------|-------|--------------|
| 第二則評唱 | 第二則本則       | 第二則本則   | 第一則評唱  | 目録   | 目録   | 表文       | 習菴の序  |              |
| 着得一隻眼 | 将謂鬍鬚赤、更有赤鬚鬍 | 師令維那白槌  | 法燭一点便着 | 芭蕉柱杖 | 鬍子無鬚 | <b>叡</b> | 着得這些哮 | 正応本(一二九一年)   |
| (同上)  | 将謂胡鬚赤、更有赤鬚胡 | (同上)    | (恒上)   | (同上) | 胡子無鬚 | (恒七)     | (同上)  | 寛永本 (一六三二年)  |
| 著得一隻眼 | (恒上)        | 師令無維那白槌 | 法燭一点便著 | 芭蕉拄杖 | (町上) | 叡算、      | 著得這些哮 | 大正蔵本 (一九二八年) |

| 9.4     | 22   | 20   | 0.1    | 20   | 10   | 10   | 17         | 1.0   | 1.5          | 1.4     | 10         | 10   | 11  | 10   | 0    |
|---------|------|------|--------|------|------|------|------------|-------|--------------|---------|------------|------|-----|------|------|
| 24<br>第 | 23   | 22   | 21     | 20   | 19   | 18   | 17         | 16    | 15           | 24 第    | 13         | 12   | 第   | 第    | 9    |
| 十二      | 第十五日 | 第十三記 | 第十二日   | 第十二日 | 第十二日 | 第十一日 | 第十則本       | 第六則評唱 | 第五則評         | 第五則     | 第五則        | 第四則頌 | 四則評 | 四    | 第四則  |
| 則頌      | 前評唱  | 三則本則 | 一則評唱   | 川評唱  | 一則本則 | 則本則  | <b>本</b> 則 | 評唱    | 評唱           | 則評唱     | <b>則評唱</b> | 頌    | 評唱  | [則本則 |      |
|         |      |      |        |      |      |      | \ r.       |       |              |         | 41.        | 114  |     |      | н.   |
| 当頭着、    | 着、到  | 鏤未鳴  | 惣是昭    | 認着、  | 惺惺着、 | 泊舟処  | 清源点        | 誑鏬、   | 対<br>得<br>着、 | 亦用不着、   | 惣用不着、      | 鬍子   | 鬍子  | 鬍子   | 鬍子無鬚 |
| 看`      |      | 焗    | 惣是野狐見解 |      | 有`   | XLL  | 清源白家酒      |       | 有`           | 小<br>着、 | 小<br>着、    |      |     |      | 悪鬚   |
|         |      |      | 解      |      |      |      | ī          |       |              |         |            |      |     |      |      |
|         |      |      |        |      |      |      |            |       |              |         |            |      |     |      |      |
|         |      |      |        |      |      |      |            |       |              |         |            |      |     |      |      |
| 当頭著、    | 著、到  | 鐘未鳴  | (同上)   | (同   | (同上) | 泊紅、  | 青、         | 誑謼、   | (同上)         | (同      | (同上)       | 胡、子  | 胡、子 | 胡、子  | 胡、   |
| 著、      | 71   | 小鳴   | 上      | Ē    | 宁    | 処    | 青原白家酒      | 助来,   | 上            | 产       | 上          | 1    | -1  | -1   | 胡子無鬚 |
|         |      |      |        |      |      |      | 酒          |       |              |         |            |      |     |      |      |
|         |      |      |        |      |      |      |            |       |              |         |            |      |     |      |      |
|         |      |      |        |      |      |      |            |       |              |         |            |      |     |      |      |
|         |      | (1   | 絵、     | 恝    | 惺    |      | (1         |       | <i>4</i> 4   | 亦       | 絵、         | (1   |     |      |      |
| 同上      | 同上   | 同上)  | 総是野狐見解 | 認著、  | 惺惺著、 | 同上   | 同上)        | 同上)   | 対得著、         | 亦用不著、   | 総用不著、      | (同上) | 同上) | 同上)  | (同上) |
|         |      |      | 狐見     |      |      |      |            |       |              | 著、      | 著、         |      |     |      |      |
|         |      |      | 脛      |      |      |      |            |       |              |         |            |      |     |      |      |
|         |      |      |        |      |      |      |            |       |              |         |            |      |     |      |      |
|         |      |      |        |      |      |      |            |       |              |         |            |      |     |      |      |

#### 『無門関』三本の比較分析

| 39      | 38     | 37     | 36      | 35            | 34      | 33     | 32     | 31           | 30      | 29    | 28   | 27     | 26      | 25     |
|---------|--------|--------|---------|---------------|---------|--------|--------|--------------|---------|-------|------|--------|---------|--------|
|         |        | 第      |         |               |         | 第      | 第二     |              |         |       | 第    |        | 第十      |        |
| 第三十一則本則 | 第三十則評唱 | 二十八則評唱 | 第二十八則本則 | 第二十七則頌        | 第二十六則評唱 | 二十五則本則 | 二十五則本則 | 第二十三則評唱      | 第二十二則本則 | 第二十則頌 | 二十則頌 | 第十九則評唱 | 十九則本則   | 第十六則評唱 |
| 与你勘過這婆子 | 着仏衣    | 口似匾擔、  | 向孤峰頂有   | れ「変トモ」 れ「変トモ」 | 着得一隻眼   | 乃起白椎、  | 尊者白椎、  | 送在你口裏、只要作嚥一嚥 | 刹竿着、    | 請続一句、 | 無処着、 | 更参五十年  | 若真達不疑之道 | 着着上妙   |
| (同上)    | 著仏衣    | (同上)   | 向孤峰頂上   | 滄海変、          | (同上)    | 乃起白槌、  | 尊者白槌、  | 送在你口裏、只要你嚥一嚥 | 刹竿著     | (同上)  | 無処著  | 更参三十年  | (同上)    | (匣斗)   |
| 与爾勘過這婆子 | (恒斗)   | 口似匾檐、  | (同上)    | (同上)          | 著得一隻眼   | (同上)   | (同上)   | 送在爾口裏、只要爾嚥一嚥 | (恒二)    | 請続一向、 | (同上) | (同上)   | 若真達不擬之道 | 著著上妙   |

| 53                         | 52       | 51           | 50      | 49     | 48      | 47     | 46      | 45      | 44       | 43      | 42      | 41      | 40      |
|----------------------------|----------|--------------|---------|--------|---------|--------|---------|---------|----------|---------|---------|---------|---------|
| 第四十四則本則                    | 第四十二則本則  | 第四十二則本則      | 第四十二則本則 | 第四十一則頌 | 第四十一則評唱 | 第三十九則頌 | 第三十八則評唱 | 第三十六則評唱 | 第三十二則本則  | 第三十二則本則 | 第三十一則評唱 | 第三十一則評唱 | 第三十一則本則 |
| 你無拄杖子、我奪你拄杖子。你有拄杖子、我与你拄杖子。 | 四十二億河沙国土 | 繞女人三匝        | 近彼仏座、   | 元来是你   | 謝三娘、    | 貪餌者着   | 着得一隻眼   | 着眼      | 「而 異本ニハ」 | 拠、坐、    | 劫寨、     | 着賊      | 与你勘破了也  |
| (恒斗)                       | 一十二億河沙国土 | <b>遶女人三匝</b> | 近彼仏坐    | (同上)   | 謝三郎、    | 貪餌者著   | 著得一隻眼   | 著眼      | 見鞭影而行    | 拠座、     | 劫塞、     | 著賊      | (三二)    |
| 爾無拄杖子、我奪爾拄杖子。爾有拄杖子、我与爾拄杖子。 | (同上)     | (恒斗)         | (同上)    | 元来是爾   | (恒斗)    | (同上)   | (国上)    | (恒斗)    | (區斗)     | (同上)    | (恒斗)    | (同上)    | 与爾勘破了也  |

のみ用いられ、

られた。

第一に、元来「着」と「著」

は使い分けがなされていなかったが、段階を経て最終的に全て「著」に改め

以下の三点を指摘することができる。

#### ξ 分 析

# 先に掲げた対照表に鑑みて、

| 59   | 58                         | 57                        | 56                                                                           | 55                                                                                                                        | 54                                                                                                                                                     |
|------|----------------------------|---------------------------|------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 禅箴   | 後序                         | 後序                        | 第四十八則頌                                                                       | 第四十八則評唱                                                                                                                   | 第四十八則評唱                                                                                                                                                |
| 無碍、  | 挙 着、                       | 不従它覓                      | 着着在機先                                                                        | 惣未識路頭在                                                                                                                    | 両箇駞子相撞着                                                                                                                                                |
| (匣斗) | <b>挙</b> 著、                | (區斗)                      | 著著在機先                                                                        | (匣斗)                                                                                                                      | 両箇馳子相撞著                                                                                                                                                |
| 無礙、  | (同上)                       | 不従他覓                      | (同上)                                                                         | 総未識路頭在                                                                                                                    | (同上)                                                                                                                                                   |
|      | 禅箴     無碍       (同上)     無 | 禅箴     無碍     (同上)     無磁 | 禅箴     無碍     (同上)     無礙       後序     学着     学著     (同上)       不從也     (同上) | 禅箴       無碍       (同上)       無礙         後序       学着       学著       (同上)       不從也         後序       学着       学著       (同上) | 構箴       無碍       (同上)       無礙         機序       不從它覓       (同上)       不從他覓         後序       举着       (同上)       不從他覓         人方       (同上)       (同上) |

られたのかは不明であるが、寛永本の段階では十三箇所が 最古の正応本では「着」と「著」の使い分けがなく、「著」字は第四十八則本則中の「築著帝釈鼻孔」 それ以外はみな「着」字になっている。応永本が現存しないため、 「著」字に改められている(23・24・28・30・38 具体的にどの時点で改め 7

べて「著」字に改められ(1・5・8・13・14・15・19・20・25・34)、『無門関』のテキストから「着」字が姿 41・45・46・47・54・56・58・60)。そして寛永本を底本として大正蔵本が作成される際に、残りの十箇所もす

第二に、当初あった誤刻が寛永本の段階では以下のように訂正されている。

を消すに至った。

- ·「鬍」→「胡」(3·7·9·10·11·12)
- 「誑罅」→「誑謔」(16)
- 「鏤」→「鐘」(22)
- 「謝三娘」→「謝三郎」(48)

えず、その殆どが「更参三十年」とする(6)。寛永本に至る特定の段階で、禅籍に一般的な「三十年」の表 に改められている(27)。今日利用できるデータベースで禅籍を検索する限り、「更参五十年」とする例は見 なお、必ずしも誤刻とは言えないものの、正応本にあった「更参五十年」は、寛永本では「更参三十年」

することが挙げられるが(52)、このように変更した理由は目下不明である。 これと同様に数字を改めた例として、正応本の「四十二億河沙国土」を寛永本が「一十二億河沙国土」と 現に改められたものと考えられる。

第三に、後の出版時に誤った顕著な例として、以下の三つを挙げることができる。

- ・正応本「駞子」→寛永本「馳子」(54
- 寛永本「師令維那白槌」→大正蔵本「師令無維那白槌」(6)
- 寛永本「一句」→大正蔵本「一向」(29)

三天まで上って帝釈天の鼻を突く。

東海の鯉がバシャッと海面を打てば、

それに対し最初の誤りは分かりにくく、また誤刻に気付いたものでも解釈には問題があった。そこで以下 「駞子」と「馳子」について論じる。 一例は一見して明らかな誤りであり、 今日出版されている各種の訳注もともに元の形に改めている。

### 四 「駞子」と「馳子」

節を改め

る 表に示した通り、 が磨滅ないし不注意等の原因で見落とされ、 正応本が 「駞」とする箇所を、 寛永本の段階で 寛永本は 馳 馳 とする。 に訛るにいたったものと考えられ これは 「馳」 字の右上の二

画

当該の文字を含む句は、 以下のものであった。

両箇 馳 馳 子相撞著、 世上応無直底人。

両<sup>ふ</sup> 簡り 馳 **三**馳] 子、 相い撞著し、 世上応に直底の人無かるべし。

を引いて「ここにある」と言い、 を評する一文である。本則では、 これは第四十八則 乾峰 路」 涅槃に至る道の所在を尋ねられた乾峰が、杖を手に取りぐいっと地に一 後にその話を承けて雲門が扇子を取り上げ、「扇子が飛び上がるや、三十 の評唱に見えるもので、 その本則で取上げられる二人の禅僧、 乾燥が と雲門

バケツを引っくり返したような大

雨が降るようなものだ」と述べたとある。

で概ね以下の二通りの解釈がなされてきた。

この二人を評した「両箇の[駞/馳]子、相い撞著し、世上応に直底の人無かるべし」について、これま

れまで示されていなかったようである。 抗できる人間はこの世にいない」である。しかしながら管見の限り、「馳」が「駞」の誤刻である根拠はこ に喩える点で一致する。 これは五十年ほど前に提示された解釈であり、今日まで影響力を持っている。この解釈によれば の類の解釈は、 は少なくとも江戸期に刊行された各種の注釈書に遡れる解釈で⑺、近年まで広く見られたものである。こ ·直底」は「直抵」の意であり、当該の文全体の意味は「二頭のラクダが正面からぶつかり合い、それに対 第二に、「馳子」を「駞子」の誤刻と見、これを「駱駝」と解するものである (「駞」は「駝」の異体字)。 第一に、誤刻「馳子」に基づき、これを「馳せる子」、すなわち「走る童子」と解するものである。これ 細部には若干の相違こそあるが概ね、乾峰と雲門の二人を、走って正面衝突した二人の童子 後半の「直底の人」については、真正の見解を有する者や正直者などと解する。

ないと考える。 れまで指摘がないようだが、「駞子」を用いた同様の表現は、看話禅の大成者であり、無門にも多大な影響 は、『無門関』の流布本以外に見えない。したがって「駞子」が正しく、「馳子」が誤りであることは間違い を与えた大慧宗杲(一〇八九―一一六三)の『語録』『普説』等にも見える(®)。それに対し「馳子」に作る例

それに対し小論では、祖本の正応本が元来「駞子」に作ることを先の対照表に明示した。また、これもこ

ただし「駞子」はラクダではなく、『漢語大詞典』 等の辞典も記す通り、 背骨が湾曲した人間のことであ

唱も ろう。 底の人無かるべし」という句は、 線を引き「ここにある」と〝集約〟して見せた乾峰と、天を衝く扇子と世界に水しぶきをあげる東海 出会って、 かり合い、 の分かりやすい例である(2一四一・五八二上)。 よって作用の の比喩であると考える。 以上から小論では、 死して曲がりし棺材無し。 無理なく理解することができると考える。以下にその原文と訓読、 後世のものではあるが、 世の中には それに対抗できる人間はこの世にいない」に比して、「ふたりの背骨の曲がった人間がばったり 〝発揮〟を示した雲門の二人を喩えるのであろう。このような解釈を採用した場合′ (背の) 『無門関』の文脈に照らせば、二人の「駞子」(背骨の曲がった人間)とは、 真っ直ぐな人がいない 株の曲がりし松樹有るも、 『五灯全書』巻七六 自身の特殊で限られた知見に基づき、 また先に挙げた先行の解釈 「廬山円通崇勝雪田耜禅師」 (と思いなす)」とする方が、自然な理解であるだろう。 那ぞ曲がりし踞もて開くを得ん」とあるのが、そ 誤った推測を全体に当てはめること ならびに試訳を示す。 「二頭のラクダが の頌に「駝子哭すること哀 正 面からぶつ 杖で地 無門の

人向深深海底行、 世上応無直底人。 簸土揚塵。一 人於高高山 正眼観来、 二大老惣未識路頭在(9)。 頂立、 白浪滔天。 把定放行各出 隻手、

上応に直底の人無かるべしとするに。 人は深深なる海底に向いて行き、 把定と放行と各の一 隻手を出だして宗乗を扶竪す。 土を簸げ塵を揚ぐ。一人は高高なる山頂に於いて立ち、 正しき眼もて観来らば、 大いに似たり、 二大老惣な未だ路頭を識らざる在。 両箇の駞子の相い撞著して、 白浪天を滔 #

ているようなものだ。正しい眼で観察してみれば、 はいるが、それでもなお、背の曲がった二人が出くわして、「世間に真っ直ぐな人はいない」と誤解し 天を衝く白波を巻き上げている。、集約、と、発揮、と、それぞれ片手をだして、ともに禅門を支えて 人は (人知れぬ)深い海の底で、 土砂を巻き上げている。もう一人は(天下を見下ろす)高山の頂上で、 おふたりとも(\*集約\*と \*発揮\*の一方しか具えてお

#### む すび

らず、真の)道が未だお分かりではないのである。

(3)のうち、 った複数の誤刻が後に訂正されたこと、③それとは逆に、後に誤刻された例も若干あることを示した。また なされていなかった「着」と「著」が、後に日本において最終的に全て「著」に改められたこと、②当初あ た応永本を除く三本の本文を比較し、その文字の異同を対照表にまとめた。そのうえで、⑴元来使い分けが 小論では | 駞子はラクダではなく背骨の湾曲した人間を指す―― 内容に関するものとして「駞子」が「馳子」に訛った例に着目し、 『無門関』 の通行本(大正蔵本)に至る「正応本→応永本→寛永本→大正蔵本」のうち、 試案として従来とは異なる解 散佚し

以上はもとより初歩的な分析であり、不適切な箇所も少なくないものと危惧する。謹んで諸賢の御叱正を

-を示した。

乞う次第である。

12

#### 注

- 1 ─七○○頁 椎名宏雄『五山版中国禅籍叢刊 第十二巻』(臨川書店、二〇一八年) 解題 Ī. 『無門関』一 卷一
- 2 七五二)、同六年と、版を重ねている。平田高士『無門関』(筑摩書房、一九六九)「解説」二〇六頁 椎名注1所掲解題六九四頁。 同九年、正保三年 (一六四六)、寛文六年 (一六六六)、同九年、 なお『無門関』は応永本改版の後、慶長七年(一六○二)、寛永元年 延宝八年 (一六八〇)、宝曆二年 (一六二四)、
- (3) 椎名注1所掲解題六九六頁。
- 4 表の作成にあたり、 訳大蔵経・中国撰述部①―6 「々」を多用するが、その差違も挙げていない。表では原則として常用漢字を用いたが、字形を比較する便宜上、 対照表は下記解題所収のものに通し番号を附し、若干の変更を加えて再録した。土屋太祐・柳幹康訳注 (担の旧字)と「駞」 今日の基準で異体字とされるものの異同は挙げていない。また寛永本は他二本と異なり (駝の異体字) のみ常用漢字を用いなかった。 〈禅宗部〉 法眼録・無門関』(大蔵出版、二〇一九年) 解題「無門関」 (柳)。
- 5 椎名注1所掲書。 の意を表する まさに期を画する快挙である」と述べており、 なお椎名は正応本影印の初めての出版について、『無門関』 拙文もその恩恵に与るものである。その旨をここに記し、 の 「研究にまちがいなく寄与す
- 6 データベースはSAT大正新脩大蔵経テキストデータベース、ならびにCBETAを用いた。
- 7 桜井秀雄監修・中尾良信編輯『禅籍善本古注集成 無門関』(名著普及会、一九八三年)二八八—二九〇頁。
- 8 宿語録』巻四七「東林和尚雲門庵主頌古」(Ζ一一八・八一八上)、『禅宗頌古聯珠通集』巻三○「祖師機縁」(Ζ 正蔵五九・九〇六下)に「両箇駝子相逢著、 『大慧普覚禅師語録』巻一○「頌古」(T四七・八五四中)、『大慧普覚禅師普説』巻三「張氏孺人請普説」(卍 世上如今無直人」とある(「駝」は 「駞」の正字)。この語は

一一五・三八一上)にも録されている。また時代は若干下がるが、退谷義雲(一二五三―一三三三)

の頌に

両

石梵琦(一二九六−一三七○)の語にも「両箇駝子相逢著、世上如今無直人」とある(『楚石梵琦禅師語録』巻 箇駝子相逢著、世上思量無直人」とあり(『禅宗頌古聯珠通集』巻二九「祖師機縁」、2一一五・三六四下)、楚

一一「挙古」、2一二四・一八七下)。

(9) 正応本、椎名注1所掲書五六二頁下段。ただし「着」字は通行本にならい「著」に改めた。

本研究はJSPS科研費(JP一七H○○九○四)の助成を受けたものである。

未

幾

永覺和尚來住苕溪真寂(9)、

復往參之。

明年丁

丑(10)、

完菩薩大戒。

結冬進堂、

將本參沒蹤跡話

頭請

# 仙門浄壽『檗宗譜略』標註(巻中)

觀潮

林

### 『檗宗譜畧』卷中

# )紫雲山瑞聖寺木菴瑫禪師傳

î

檗林後學

釋淨壽仙門撰

教聽講、 師流血淋淋、 處沒蹤跡 出嶺遊方。 觀音靈感、 日亥時(3)。見其上唇即有兩牙、 禪師諱性瑫、 竟無定準。 句便得。 路值兵戈、未曾退步。 從是茹蔬、 不契其旨 木菴其字(2)。 乙亥(6)、鼓山永覺和尚開法于本寺(7)。 師疑而未決。 有出塵之志。 族吳姓、 鄉人稱為達磨子。 直到杭州接待寺、 參密雲和尚于天童(8)、 崇禎己巳冬(4)、 泉州晉江人也。 甫四五歲、 見雪關 禮印明和公於郡之開元寺剃髮(5)。 父博卿、 便問諸法從本來常自寂滅相。 禪師、 師年二十五、 父母前後而喪、 母黄氏、 問以何方便得脫生死。 受具參禪、 生師於萬曆辛亥三十九年二月初三 師依祖母蘇氏成育。 知有宗門中事。 密 時十九歲也。 雪云:汝但看箇藏 棒云:是什麼相 十歲、 次歲、 既而 聞 身 閱



二日昏昏屯屯、

**正加** 

猛

忽覺四肢五臟輕澄、

話

頭

龃 初

身心輥作一

團

放捨不去。 至第三日猛

第十三夜、

隨眾經行、

燈花迸燄、

照見自身在光影裡!

行

廓

四

元來是個枯杌認作鬼作賊。

斯

時如放下千斤鐵

鎔 益

本有光明自然頓現。

師依教力提、

十三晝夜、

寢食俱忘。

覺

云

話

頭

(莫令須臾離、

如大飢渴思飲

食相

似

直使浮

氣

消

(『檗宗譜畧』巻中「紫雲山瑞聖寺木菴瑫禪師傳」、 複写本、京都黄檗山萬福禅寺文華殿存。)

明

(無向背、

次早、

上方丈通所見。

覺云:

此

事

礻 崩

可草草。

應以偈云:一段靈通、 騰今耀古絕安排。

無管無帶。

鳥飛空而絕跡、

慶快難狀。 觸著舊物。

乃作偈云:奇哉奇哉甚奇哉、

朵燈花午夜開。

覿露

榮宗譜略卷中

公於郡之開元守測察時十九度也既而閱報 成父母前後而变師依祖母蘇氏成育十歲間

感從是 遊疏有出歷之志崇順已已冬禮印

一院見其上席即有两牙鄉人稱為達磨子,前四 母黃氏生師於萬曆辛亥三十九年二月初三日

師諱性蹈不卷其字族吳姓泉州晋江人也父

紫雲山瑞聖寺木卷瑶禪師傳

从林後學釋

淨壽仙門撰

北郷定準し玄波山来は

如何是本分事。 姏 何 師答不得。 水涵 師驀豎拳。 知 識 戊寅 月以難蓋。 各有勘辨。 Ω̈́, 費云: 費云: 師到西湖過夏。 師時二十七歲矣。 且去明本分事了來。 只如雲門一 是秋、 費隱和尚應金粟請(3)、 歷參箬菴三宜石雨 棒打殺、 從此通身洒落、 師禮退 又作麼生。 諸 禪 師 師 不疑佛不疑祖。 師 往 云 12 求單。 若作· 每見 本 大

氣逼逼地 **編界不曾藏、** 明 春己卯 頭 14 面 如何是本分事。 俱發熱汗。 職 領 副 寺 忽明 頌本參話呈上。 師 頭 云 頭物物各住本位、 頭 頂天腳踏地。 費看了問: 費云: 各顯本機 本分事 我不問汝頭 覿體 作麼生。 **洞然**、 頂 師 (天腳踏: <del>芸</del> 而不相 編界不曾藏 地 濫 如何是本分事。 乃進語 費云 芸… 石頭乾曝曝 我不問 師被拶、

汝

費休去。

分商 呈世尊

量

好與三十棒。

費云: 唯

初 生

頌

費云:

吾獨尊、

意旨

136

相迎居之。

費云:本分事作麼生。 庚 辰 辭職 歸省祖母。 師 癸未、 云:不勞再勘。 再登金粟。 費云:放汝三十棒。 費問 汝離我數歲、 師於費背上打 還有新得麼。 拳、 師 <u>云</u> 便 走出。 無 新 亦 次日、 無 舊 命為司 中 蕳 亦不立。

翌年、 轉綱維 時黄檗隱元和尚來、 據第一 座禀拂、 師竊加嘆伏

途路

寄錫黄檗。 弘光乙酉改元(15)、 謁隱. 便問 辭 荋 巡鄉。 槌打就即不問 順治丁亥、 火燄橫身事若何。 掩關于紫雲(16)。 隱便打。 戊子秋(江)、 師 聞費住天童、 云… 設使超佛越祖底來、 出關將參。

又作麼生

汝

荊

麼生行持。 隱云:大家出雙手。 明 (冬己丑) 師云: 舉為西堂。 脱殼烏 師 云.. 庚寅 龜頭戴角、 恁麼則十二峯巒齊點頭。 春(18)、 只將 將赴斂石太平寺請(19)。 滴潤乾坤。 隱云: 隱云:逢人切莫錯舉。 汝行荒草裡、 隱豎拂子云:此是從上諸 我又入深村 師云: 不敢辜負。 佛祖 師 用 接拂子、 不盡 底

畄

時

四十歲

僧 夏六月、 次年辛 分座 承召 說法。 永春縣諸士紳、 媊 20 東來、 師 隱延為首座、 在斂石三 蓋當 本朝明 翰林確菴張公等、 載 有偈與師、 層皇帝 甲午(21)、 改元也(23)。 隱有東應之舉、 有雲斂也知山 請師出世于象山慧明寺。 先是己丑(21)、 有骨、 師先回 石頭迸裂頂門 温陵、 蘊謙師弟東渡住長崎 明歲乙未、 迎駕留齋紫雲數 開之句。 寺囑長嗣鐵山西堂、 分紫山 尋付大衣源流 台 (22)、 25 送至廈 及師登岸 自回紫雲。 育 特為立 而 別

非法弟首眾于 申(26)、 開堂: ,兩堂。 結制。 臘 庚子冬、 省隱於普門。 擢師為羯磨。 寬文辛丑(27)、 翌年甲辰秋 九月、 從駕 進 繼席黄檗、 新黄檗 28 稱第二代。 癸卯: 結制、 眾 將 Ŧi. 指 師 同

黄至 戊 屲 申 特賜紫衣。 或 主嚴 有君賜白金及西域 是年、 得法端山正居士奏上、 木等(29)、 特建大雄寶 為師開瑞聖寺基於東都 殿 繼 而 韋 禪 悦堂一 請為開 時 Щ 告成。 第 祖 庚 崩 **戊戌夏五** 命名山為紫雲 30

敕

示不忘舊也(31)。

監督 三壇大戒。 次歲辛亥(32)、 遂回檗山 仍以 黄檗紫雲二山 應 延寶癸丑 請瑞世拈香、 普 照國 定為日 以答國恩。 嗣 國三 入涅槃。 |壇戒場(33)。 滿朝冠蓋問道無虛日、 師伴龕致祭、 按師前後開戒四度、 以盡孝敬。 遂得管轄檗宗寺院。 甲 寅 緇白受者不下三萬餘指 再住瑞聖。 是秋、 冬十二月 師 命良寂 禀官開 而 在瑞 西 堂

萬壽塔院成其壽塔。 百餘年外、 明 春乙卯、 道法愈恢諧之句 舉座元鐵牛機公補其席。 先是辛亥春、 諸門弟子所營、 及歸黄檗、 建開 而輔開山塔之右。 山堂、 以國師· 師自銘其塔、 大祥之日、 奉龕入塔、 有珊瑚: 枝撐月、 遵治命也。 瓊花石上栽。 是秋、

聖則初會也

臣嚮化、 方廣寺、 丙辰十月、 請師開 龍象滿筵 悅 Ш (山宗公請師開堂于南岳(ヨ)、 話期。 以至殿堂門廡 是冬、 黄檗大開爐鞴 煥然 新 作重興祖。 立兩堂版首。 戊午秋、 翌年庚申、 黄檗大三門奏功。 師七十歲。 己未、 自主席本山十有七春、 端 Щ 居 士 為僧、 建 王

等 然而逝。 十九夜、 於是春三 宗請末後句 指不遑屈 一月初十日申 實貞享元年甲子正月二十日丑時 四謁東都 顧謂眾日 功成身退、 師云:一 東西 兩國 時 老僧行期已逼 五會開法。 入紫雲院。 切空寂、 進全身於萬壽塔。 嗣其法者五十餘人。 萬法無相。 如其遐邇兒孫奉為開 清隱五載、 汝等不得遠離。 也。 猶 閱世七十又四、 此即老僧末後句也。 留身三日、 廣錄三十卷、 H 也。 Щ 宗哭留日: 者 甲子春正月、 如 入那 坐五十六夏。 信州象山暨淺間 戸部尚書兼文淵閣大學士景昉黄公叙其首、 願師. 伽 宗曰:大眾謝和尚慈示。 午 夢 舊疾復起。 全世。 刻 蓋師道貌威嚴 將鎖 師 作州千年、 龕 師知期至、 云… 肌膚 釋迦不現長年、 豆 柔輭、 機鋒峻烈。 師良久顧視左右、 媊 召南岳宗公預後事。 高勝 頂 有暖 參州 自東來計 況老僧乎。 氣 付梓 乃 怡

等氏師誕于萬曆內辰春正月二十日戌時

師法說性願號庫自出於福州江陰林氏父西自

無生大德於城山削髮利逐時恒公至官黃檗

須禪理俱備師如其言事修不怠適有超宗師 禪如何然恒云即心是佛祗恁麼然又見 利氣龍孤凝不好嬉戲讀書成調年甫十五

從之。 喝。

玄將

垂終、

與

眾問答一

場

慛

默然。

玄示偈

有

個裡

本 師

玄云:

喝

`儞屋裡七代先靈。

未幾、 師

玄回閩主席芙蓉(38)、

無

元字腳、

漫將筆墨走雲霓之句

三百公然隱元和尚于獅嚴崇禎丁丑隱携師

#### )寧化東山寺虛白願 禪 韴 僡

幼 俊利、 間 師 . . 禪 法 「諱性願、 如何參。 氣 領孤 凝、 恒 號虛白(35)。 云 不 -好嬉戲、 即心是佛 出於福州江陰林氏。 讀書成誦 衹恁麼參。 年甫 又閱圓覺經、 干五、 父西泉、 隨父投無生大德於城 母許氏。 則 須禪 理 **恒**備。 師 誕于萬曆丙辰春正 山削髮(36)。 師 如其言、 初逢時 薰脩不怠。 月二十日 恒 公至自黄 1戌時。 適有超宗

自

廣錄三十卷戶部尚書兼文淵閣大學士景的黃公 州永福等指不是屈東西兩國嗣其法者五十餘 然就三十年四歲東都五會開法如其退避兄孫 於是春三月初十日申時進全見於萬壽塔國世 三日如人那如午刘將鎖龜肥唐柔報頂有暖寒 又四些五十八夏蓋師道賴威嚴機鋒峻烈自 然而逝實真享元年甲子正月二十日五時也图 可也宗日大無調和尚慈示師良久顧視左左於 統末後旬節云一切空殿萬法無相此即老 師 言公參隱元和尚于

(『檗宗譜畧』巻中「寧化東山寺虛白願禪師傳」、 複写本、京都黄檗山萬福禅寺文華殿存。)

叙其首付權流行係有續錄七卷年譜

-111-

寧化東山寺虚自願禪師傳

見而笑日 :子與麼雜毒 入心、 如何救療。 師疑情未決、 百

獅巖。

頌 子。 露堂堂。 渠農問 費便連棒趕出。 隱和尚。 崇禎丁丑 **窻就日兮日** 因 短 看古錄、 長。 師豎拳云:見麼。 費舉蚯 37 時玄密禪師在西堂寮、 就愈、 到一 師迷悶盈懷、 一蚓斬作兩段、 隱攜 老宿見日影透窻因緣、 師視篆黄檗、 現成一 玄打云: 物露堂堂。 佛性在那一 寢食不安、 就受大戒。 此 師乃呈似。 房中 礪志提究、 棒是賞儞是 頭話诘問之、 -有客好 忽然有省、 後登金 玄云:是甚麼物 要明 ?歸去、 罰 及師遲 粟、 儞 遂 此 莫向 打 禮 師 著 費 便

139

常妙用 歸侍 清 寮、 統初年、 、如超宗越格漢子、 晨參夕究、 隱重住黄檗、 大徹 脈源底。 作麼生相為。 師 回 庚寅結夏(3)、 山 執侍餅錫、 隱云: 舉為西堂。 或入堂領眾。 隻眼睛明 師 似 :出眾 自 又住長樂德成巖。 間 師 云 烹金琢玉、 恁麼則各出手眼去也。 師 作者鉗 百谓 差別 鎚 未明、 煅聖 隱 煉 住 云 冗 Ш 半 無 益 邊 尋

皇

又住 座紹隆此席 鼻孔吼如 次歲辛卯 遂為甲觀 靜 Ī 和 雷 師 以副四望、 不常厥居、 師居六載、 黄檗結冬、 喝。 隱云: 則從上列祖有光、 將赴江西。 素志只欲深棲巖谷、 分為兩堂、 再喝看。 途歷寧化、 師云: 師居舊職、 方來衲子可賴而成大丈夫之志也、 請和尚別道將來。 隱遁過時。 皂素留師 立僧秉拂。 重興 隱寄書云:第思檗山祖庭任重 東山古剎(42)。 甲午(41)、 隱便喝。 隱有日 是秋、 既而募眾先造寺前 切不可推托。 本之行。 親承囑累。 師卜居於松溪白雲菴 時三十 固辭、 繼之不易。 長橋 五 歲 又囑以偈 此屈上 堂宇畧 迤

有

虚

心天下望、

千秋白業起吾曹之句。

蓋以師號

虚 当也

鉢資 辨魔 **紳給仰德、** 微笑脱去。 康 熙三年甲辰冬十月(4)、 至期、 悉歸庫 或有冒 命製龕 實康熙十二年六月十四 益整規條。 剃 司 稱得法捏怪惑人之輩 浴更衣 六月、 或濟貧乏。 隱聞之喜甚。 端坐語眾 謂諸徒日 合縣檀越參藩從教陳 室中不畜長物、 日午刻也。 : 吾滅後葬事不得從俗、 日 驗其邪正、 己酉冬(4)、 無常迅速、 以其不墮時 神彩猶生、 不避嫌 公等、 專使良悟牧休二公遠來謝法。 各自努力。 怨 隨隱命請師住黃檗萬福禪寺。 風 止瞑目耳。 塔不宜高廣。 雖他久住耆舊、 少焉又問 故諸方惟恐不及 年五十八、 過堂也未。 明日午時 是非敗群者、 師薫 夏四十四。 席 眾日已竟。 可扶我進龕、 師開 十年 擯斥 法結期、 師賦 如 出 **監性端整、** 遂呼毫書偈 目 Щ 謦欬 癸丑 眾 日常 心四千指。 重法 聲 所 四

至丙辰夏 塔于本 山之寶峯。 泉州慧泉法弟超弘禪師 撰師塔銘 畧日 彈奏獅絃、 百獸 怖 恐 假 雞 咿 喔 莫

售罔

兩

祖印高提

眼空湖

海

緣謝娑婆、

寂光閟彩。

窣堵無縫

寶峯之陽。

法身永峙

巍巍堂堂

有錄

冊

如永覺亘信諸大宗匠(5)、

所至少留、

請益不己。

就卜山菴、

味坐定、

自謂得歡喜處

繡梓傳 世。 法 嗣 大願懷等七人。 其第六位壁立、 諱 崩 逕 康熙癸酉 間 45 \ 繼住· 古檗云。 時當國朝 元禄 皇帝六

# ●廣壽山福聚寺即非一禪師傳

年也

歲喪父。 有孕。 禪師 將分娩、 名 如一、  $\exists$ 即非其 觀演目連傳奇 夢感授一朵白蓮。 號也(46)。 嘆 福州 台 以萬曆四十四年丙辰 .. 福 立身揚名、 清縣林氏子、 特世間孝耳。 其先出於宋鬳齋先生之裔。 五月十四 日申時 曷若出世 而誕。 法編資恩有乎。 師 釋齡 父諱英、 **誤類敏、** 遂 習書輒! 母方氏、 同 己母茹素、 誦 大 甫十三 禱 有 大士 出

也。 崇禎庚午(47)、 二十進具。 丁丑冬(49)、 師年志學、 值隱元和尚繼主黄檗、 往禮密雲和尚於黄檗、 得圓菩薩戒。 方知 有 個 事。 後投本 縣龍山寺 西來灝 公披 削 48 時 十八 歲

之意

無佛性話。 人說法感天雨華、 師為人莊慤、 師單單 進止有度。 推究三七日夜、 尚未脫生死、 自幼事 況循行數墨邪。 目不交睫、 母以孝聞、 心膺發痛、 以其母老、 棄之參方、 茫無所入。 不忍出嶺、 首抵長慶石雨禪師 數蒙啟發、 隨受業師于奎山。 50 昏散稍退。 問 入路之要、 嘗習聲梵 夏滿、 雨示 載 編參朝宗 以 師 % 有子 謂 古

得喧 隱便棒。 有一 寂 **耆舊諭師** 致。 師 <del>芸</del> 時 結頌古社、 看破了也。 兄今欲依止 隱云: 社友也懶中 誰。 看破箇甚麼。 苟要發大機用、 柱等三十 -餘位。 師云: 須參黄檗始得。 現成公案。 師頌三十六則、 隱噓 於是再參隱 混呈方丈、 嘘 師便進堂、 和 齊為點 尚 間 克勤 茁 . . 如 7弗怠。 何得大徹大悟 方

癸未冬、 制命為書 記 國初丁亥(52)、 聞母 病 即歸寧于玉 融城。 母喜日 願子佗日度我、 當 如 目 犍 連 眀

法激 行旌舉。 春戊子(53)、 勵 規約倍嚴、 師堅辭以偈、 母病將死、 脇不到席者三年。 有慙將心血 趨侍湯 藥、 壽坤 默禱佛天、 礻 夕困甚 出世 自刳胷 何曾解報恩之句。 起行廊 而 進 簡 母病立 曳履而蹶。 是冬、 廖。 維時 充堂司。 忽然夢想 順 治 領破、 值 時 Ŧi. 年二月、 有警、 動 郭靜 眾 諸 俱 宏 縉 司 7.樵爨。 紳 翌晨 驚嘆、 入室、 師 為 議

隱纔見日 住住。 我早識得爾 師 喝 喝 拂袖便 出

師笑云: 庚 化為 公寅臘 且喜汝大死活來。 月三十日 團活火。 54 (54 頭面手足 後山火發、 師自此慶快平生、 傷損不知。 林木悉燒。 時僧智圓等躡後急呼 若絕後再甦然 師 同眾救之、 逆風返燄 扶師引出、 無處 回 當機豁然大悟。 避 遂落坑 莽 单 直上方丈、 和箇 身 心器

得 次年辛卯正月(55)、 師云:某甲不敢自瞞。 侍丈室次。 隱云: 隱命頌臨濟三玄趙州狗子二則、 卻是汝瞞我。 師禮退。 解制、 隱付以 師 應聲頌出、 が拂子、 師接得豎起 其語如流。 云 隱云: 借此 今日 威光 瞞

汝不

指

佛祖、

號令人天去也。

再拜而出。

時三十六歲也。

尋為西

堂

終 巖立下風。 是夏、 移錫雪峯崇聖禪寺(5)。 寺主化門公延居方丈。 復奔喪、 事了後、 隱送師偈云:半 師不敢以師位自處、 回雪峯、 有二十四 ·節烏藤掛雪峯、 [詠詩。 愈自韜味 瑤花影 以頭陀 シ裏定 稱 蛇 明 龍 年壬辰 腳 跟險 春二月(57)、 處能 平穩、 母 一無疾而 萬壑千

翌年癸巳秋、 隱染重恙、 師省候于黄檗。 轉第一 位、 分座說法。 解冬、 又返雪峯。 甲午(58)、 隱遠 應本邦

壽八十歲。

師

云 機 次歲乙未、 踏飜 末後、 流海 重接召書 Ħ 再返姑蘇、 涌出碧峯頭。 將航 省覲費隱和尚於虞山 海 費頷之、 春至寧德縣 留度夏。 以路 59 0 難通、 秋八月告別、 費問 : 善財參德雲比丘、 上天台、 費示偈曰: 度石梁、 汝自閩南省覲 編遊名山 七日不見、 見知 為甚向別峯相見 蒸 識 語言 -餘員 對我亦恢諧 各有

身七事

<sub>下臨時</sub>

甫

濟道從教不冷灰。

又賜獅子吼三大字。

師辭南還

為開

Ш

有全錄

二十

莊

卷

佛

祖道影贊

冊

傳至大清。

以康熙甲

戌夏(66)、

翰

林纂脩官庭文沈公為序、

萬治戊戌(61)、 귪 春 月 遂拉曇 開 法 瑞等啓棹 結 懷 而 中 東 瓣 香 未 經 始為 旬 **湾** 照 國 而 到 崎 嗣 當 指出 或 朝 崩 時 曆 木菴法兄主 年 也 60 福 王 濟 何 海外 林 魏 諸 知 音 公請住 唱 聖 拍 壽 相 隨 Ш 世 福

拜送 寬文三年癸卯秋、 洏 莂 既 上檗日、 師 國 省國 師 命 [師於新黄檗。 居竹林精舍。 路 冬期 「經豐州、 與 木法兄擢兩 客開善寺。 座 豐 主 元 市忠真源 秉拂-上堂、 公(62)、 分攝 出 四 小 倉 海 禪 城 接師、 流 時 留 **値**開 齋問 戒 法

師

為教授阿闍黎

稱

國師派下二甘

露門

云

戊申 廣壽 甲 秋(3)、 莀 秋 建 九月、 福 舉長嗣 聚禪寺、 師 一一一一一 洞 請師 公為補 檗 為 開 擬 處 回 Ш  $\widehat{64}$ 古雪 第 退隱崎之聖壽。 世。 峯。 乙巳夏四月、 舟次豐州 界 合府 擇佛誕日為國開堂 豐主特令開 哀留、 師 |不顧 善長老及法雲洞 住 四年 公出 大振: 並、 化 權 館 于金 龍 象輻 粟 園 湊。 繼 開 以

字。 等今日 載 可 Щ 坐 斷 影德感 玉香 半 生 勝 庚戌秋、 數 Á 死 師大書壽字。 光上騰。 炷 關 集 不要離者裡 簡 師 師 預 觸破沒巴鼻。 示 掌世 微疾。 囑 泊 然而 火後頂 不許造塔、 壽 左右乞遺偈。 五十 明 逝 瑞 歲 (骨不壞、 間 -有六、 喝 實寬文十一 春 65 •• 門 二月、 喝 人不忍守其 如 收五彩設 師 坐菩提位 何是今日 置筆啜 疾再發。 年辛亥五月二十日午 我若無偈、 遺 利羅 茶、 事。 五月初六日 誡 自 有 師 芃。 開 煙所及皆纍纍、 分塔于三 Ë 胸 終不得死乎。 東寓 日  $\exists$ 輪 虚 -時也。 冒 快活快活。 親書遺屬 正賞 國 Ŧ 日 午。 [廣壽、 恰如草 眾愈請不已、 及翌午鎖 Ŧi. 年 徐 又 曰 : 並規 而又問 -上零露。 而尾州 日 龕 聖 條六則。 天已午否。 壽 顏貌如: 乃揮筆 東 . . 龕 輸 合崎  $\mathbf{H}$ 巨成 黄檗之瑞光院。 二十日 ||緇素爭  $\dot{\exists}$ 豫 生 州 左右日 否 生 千 頂 黎 門 尚 瑞乃 頔 秋 取 妸 是、 未也。 暖。 灰 攝 進 師 土俱 死 謂 州雪峯等 其 筆 (垂終靈 火化于 如 罛 正午 盡 求 日 封 起 不 坐 汝 龕

壽

柏巖節係支那人。 于嘉禾楞嚴寺、 附藏流通。 曇瑞別號千呆。 先是、 內秘書院侍讀學士蓼天宋撰開山塔銘、 元禄丙子承上旨(衍)、 現住黄檗。 戊寅秋、 存于廣壽。 賜紫衣。 師所出法嗣五 了先師未了公案、 曇瑞安、 而將

## ●補山萬歲寺心盤橋禪師傳

袓

道于此時也。

灝公祇園卉公為師兄弟 師諱真橋、 字上瞻、 70 號 心盤 既 而 68 圓 具、 閩之溫陵產也。 往參朝宗和尚 立志不群、 遂執巾 瓶 學出世法、 後依隱 元國師于古檗林中。 披緇於福城萬歲寺(6)。 崇禎· 十年、 蓋與西 師 來

師時四十七歲也。數歷職事、親近有年。

預入室次。

隱問

日出心光耀盤、

在什麼處。

師豎拳云:和盤托出

隱云:

恁麼則兩樣。

師

喝

隱便打出

慧默會其意、 慧受業於祇園。 佛座邊、 何不向趙州未屙已前、 順 治六年、 曾撒手之懸崖 鳳山 禮謝而出。 故三師聚會、 也 ]懶禪師復師啓云:位寄以堂兮、 猛著精彩、 頂上者、 其機用多類此。 莫不擊揚箇事。 正謂此也。 即直得進步 師在檗林、 即早年、 日 坐斷雄峯十二。 慧質師日: 偶以本參無字請益、 位居後版、 萬法歸 與即非慧林二公有伯侄之誼。 機符于室也、 師激發曰:茫無所入、 歸何處。 渾融法界三千。 師就几上拈塊墨為示、 以即父師西 正好入處。 肯埋頭之古

崔嵬、 師閉關萬歲 尋 主三山雲門寺(元)。 步步風高獨往 日增美譽。 回。 八年冬、 值無上尊公省覲國師! 接得檗山拄杖子、 師入山祝壽。 險崖敲出句如雷。 || 東、 明 春壬辰(72)、 附呈其語稿。 解回 + 年、 萬歲舊居。 隱見而喜之。 隱觀此土緣熟、 隱乃授拂子並 十五年春、 航海得得 寄付源流法衣、 偈 Ħ 而 來。 白雲影裡 十三年、 以 蕗

為表信。

師後就本寺為眾開法

重 城 康熙乙巳四年(3)、 留難住 應現 他方補處尊 師 :已順世。 即 蓋末後實錄也 菲 禪師 時 在豐之廣壽 師生于萬曆辛卯十九年(社)、 寄輓以偈 ::七十五 年結祖 至此享年 冤 七十又五、 疇 知原是 僧夏未詳 古雲門。 九

#### )斂石太平寺三非徹 禪師 僡

拄杖。 編於閩 禪師名性徹 擡起白牯狸 浙。 已有印證之意焉 在隱元和尚輪下亦有年矣。 三非其字也(75)。 妏、 抹殺人天龍象。 泉州 府人、 中華文物之邦、 壯歲寫其像來求讃、 未詳: 浴姓。 肯容這個和尚。 以熹宗皇帝天啟辛酉元年 隱為題曰:老而倔 果是知非漢子、 僵 ·
而生、 不成模樣。 方許展開供養。 自得度: 凡來聖來、 後南 遊 師雖 足蹟 頓 未

順治甲午(元)、 任教坐斷千峯頂、 隱將東應。 把住雲頭不放低。 春二月、 師 回 溫 師時三十四歲也。 陵。 隱以 拂 子一 枝付之、 未幾、 主席斂石玉乳峯(77)。 有偈曰 . . 我向 東兮汝向 西 大家 活

透露爪牙、

眀

曆

丙 申(78)、

隱在普門、

與師書云:

夏初接來札、

知公住斂石。

念先德舊業、

遂

檀信之心、

益見孤

風

絕

表信焉 雖未哮 吼 聲編大千。 若今時野狐種類永夜亂鳴、 聞者無不掩耳。 嗟嗟吾老矣、 再會奚期。 後寄大衣源流 以

婁上陳公擢為鳳 戊戌、 師 退斂 翔令、 石 過 親造菴門、 浙 明 春己亥、 稱方外友。 從江右道經汀之杭川(內)、 憩紫竹菴。 庚子、 移居觀音院。 是年、

或指柏樹子作西來祖意、 康熙壬寅改元、 成 龍 兩處。 後代兒孫 白砂里文學張素卿等重興乳峯禪庵、 |不哪 或拈白紙以 溜 腳下茫茫無可 示同風 或 據 展兩手而稱大義。 逢人覓佛覓祖 請師住之。 如斯之流 向外 日 說 小參:達磨東來、 説 有甚巴鼻。 四 或道: 忽有個漢出來、 鉢 囉 一祖西去。 娘為 大藏 道乳 點 水

墨

**峯發無明也是。** 因閒 事 山 僧便向明窻下安排。 何故、 當仁若也不讓 便有超師之智。

既而寺逼城衢 非佛天所推則不可矣。 癸卯冬、 戸部莫穎脩 倦其應酬、 今夫神壇祠宇、 公 未及兩載、 偕闔邑諸紳士歸師道化、 辭回觀音舊隱。 鐘板高懸、 朱門富室、 延住南塔寺(8)。 乙巳夏五月、 乞憐接踵。 作杭川記。 四眾旌崇、 使予落此群隊、 付晦眉等諸徒。 勉其出 世。 其敢以名位累心乎。 師 云:出

花也、 而忘、 全身獨露。 恐不求悟心 先是、 而非經。 不取法相 欲持經 眾問 而此身周 后棄禪、 以禪教 隨 而 語生解、 謂經與禪 不取非法相。 |福十方、 菛 如捨花以求春。 計編數以為工程、 師示有言 二乎哉 Ш 川草木、 到這裡、 捨花尋春、 禪即水也、 何者為經、 切平沉。 何異入海筭沙、 撥波求水、 經即波也、 然亦不可守此景象、 何者為禪、 豈能有益於理乎。 欲參禪 余知三尺童子、 而謂禪與經有一 而棄經、 則施機發用 倘能口 必聚口而笑之。 如撥波以求水。 一乎哉。 誦 頭 而心解之、 參禪者所貴當機領畧、 頭 是道。 然持經之士、 經即 解而證、 無往 春 也 而 禪 非 證 只 謭

城<sup>(82)</sup>。 由自 己 西 在自安樂、 |春(81)、 後以康熙十三年甲寅正月某日、 遠離上杭、 不令人見更風光之句。 再造黄檗。 掃 師所著有語錄、 坐脫于烏石山。 費隱和 尚 塔、 並冷園初集各一 有金爐篆起 壽五十四、 蟠 法 龍 1臘罔 卷、 舞 崑山 知。 玉 燭 主 徐元文製其序引 光勝 ・盟廣超 彩 和 鳳 尚特為進 飛之句。 師 往 有自 返

有

#### 連江石門寺廣超宣 禪 師傳

參尋 禪 7知識、 師 諱弘宣、 受決于隱 字廣 元國 超 83 韴 本貫興化府莆田 時 甲午歲 人也。 師生而超 邁 志在塵表。 稍長、 剃染受戒、 既 而 繭 足湖

先是、 師 住連江縣石門寺(8)。 隱過此紀詠、 有可 有知音者 共談格外宗之句。 師 後在萬福堂中 領

世之舉、

信 順 治辛卯 手摸著、 85 堪 繼佛祖之燈。 隱六旬 結 冬 咄 眾將萬指 師性謙讓守分、 師為堂主、 不欲取 毘贊 其榮觀。 化 風 解冬、 隱 題 自 又歸 像與 舊棲。 師 末 隱送以偈 句 謂 唯 云 有 祖 頂 門 師 心 點妙 茚 處

癸巳秋、 也要經天緯地 隱染恙月余、 才。 撐挂 師特來問 石門須鐵漢、 疾。 冬轉西堂、 虚空撲碎眼 歷二十 弘開 載。 康熙皇帝 十二年癸丑十月、 師 在閩

縣

興

林

寺、

受

遺音浩 過 鄉紳陳魁宇郭文祥二公泊合寺請 心小祥。 蕩真歸告 師感嗟不已、 撼動天關並 設位拈香。 地 軸 其畧曰 視篆黄檗、 隻履 É . . 去年 洒歸 聲光日熾。 应 唱 月初三、 罷 胡 次年甲 笳 無角鐵牛生四 曲 寅夏、 仍為開喪、 普照國 足。 殷 今年 勤致祭。 [師訃書自扶桑至。 · 四月 將使易 廿 哮吼 菴首座奔喪于 及其 開 聲悲風切。 緘 既

東

86

易至溫陵、

侯舟不

桌

眾 七十 貶駁也得。 女二俱不受。 乙卯 -餘年間、 舉法侄清 春 貶駁讃揚 師 慶誕。 不是心、 斯淨公補 如是則不邀福 上堂有言 各得 席、 不是佛、 晏休于逸老堂。 而福自集、 分功德。 不是物。 七十餘 福滿 不見道、 年 顛 前 大千界。 顛倒倒強出 即 心即 道吾惡者是吾師、 不求壽 佛 頭 鐵 牛無骨。 而壽自遐、 度生辰 道 七十 吾好者是吾賊 度老、 壽量等太虛 餘 年後、 不風 非 流 或 處也! 心非 師 住 有智主 纔 佛 風 流 Ŧi. 空山 載 所 謂讚 突兀。 功德天黑暗 以丁巳冬辭 陽也得、 正當

三十二年甲辰 任千 己未十月、 -秋修供養之句 正 忽思舊隱 頁 逮今瘞 所遺 出 履 黄檗錄 山 養疴。 享壽七十六歲、 卷 未久、 得法門 示滅于省中道山 [徒口 坐若干夏。 海濤 新 命淨 乃康熙十八年己未十一 口口古奕、 公聞 訃 口口道化、 上堂特為掛 月十九 口口宗標、 其其 有 百 匜 如 2000年 書記道 師 誕于萬 祖堂 ,緒

普 崩 所 同 編

## ●福州獅子巖良照杲禪師傳

實履、

期發明本有

稺年聰慧、 師名性杲、 讀書強記 良照其字(87)。 既長、 不甘處俗、 福清龍 **"澤人、** 依無住宓公于黄檗、 父鄭姓、 母林氏。 得度納戒。 父母俱有賢行、 晝則勤行公務、 長齋誦佛、 夜則定坐不倦。 仁風布于 7閭閻 真操 師

意旨 席 寮 崇禎癸酉(8)、 如何。 師 諸同參做頌古會 抽 身輔佐。 師又豎拳、 費隱和尚 是冬、 隱便打出 師先閱之、 告香入室。 來主黄檗。 指其可否。 隱問 H 謂 無頭無尾、 師日 及呈方丈、 :良照儞已單刀直 無背無面、 如師 言 汝作麼生照。 入了也。 同參信服、 師默然不答。 師驀豎拳。 以為具眼。 時隱 隱云: 丁丑 元 豎拳即不 和 尚 自隱接 在 西 堂

法語中有奉母 母居焉。 師 事 母至孝、 既而母臥病、 以法、 每以時 孝行塞乎天地 三年不能起。 回里省侍。 眾感其勞、 不待薦拔、 師侍湯藥、 遂各捐貲、 治便利、 必也往生。 槩不許弟子代其勞。 置養母田以助之。 如是資身、 草屋石床常快樂、 乃廬於三官壟之側 母既逝、 請隱和尚追薦 如是薦親、 離 山 天堂佛 不遠、 故 迎

恣優遊之言。

時

人無不稱其真孝焉

祖先。 昆季之誼、 是吾家真種草。 師 在檗山、 柄 試 以表法 向閒 泉偶與 11年聊 職 師巖中 信 領堂 、師立巖前 **ビ屈指、** 兼題真讚 主 味枯禪、 幾人鼻孔迥遼天。 甲午(90)、 望北 **芸** 湖 平居罕作偈頌 無人無我、 隱赴興福 Щ **日** 異哉。 先是、 請 到 處無非此 命師住 恁麼高山之上、 而等間發語、 師在水月菴、 獅 老。 子巖 匪 91 相匪 呈所 莫不驚群、 云何有水。 送以偈曰 名 解 HH. H 獅子吼者矣。 照 師厲聲曰: 扶桑杲杲。 隱默知見處精明。 巖 頭 進 步 看破 始 通身是水、 與高泉法侄在法派 稱 東西 贀 是冬、 兩 突出常光 說什麼山 眼 睛 寄 付 便 塵 耀

上。

泉不覺點首

居晦 火種、 人尙可 東渡、 己亥冬(92)、 跡 特造告 待、 汝當為我續之。 竟不 愚兄不及見矣。 別。 ·知有人間 法兄慧門 師送至巖下、 不日 ₩ 禪 矣。 師延 遂於松下 前 壽六十餘 坐逝。 師 且行且 于萬福 實 揖 語 順治辛丑 而 日 居第 莂 爾直 是秋九 十八年 座 速 歸 師 月 九月初九日戌時也(3)。 勉 泉日 而 師果然入無聲 應之。 業師. 期 無住 滿 老人年餘七十、 拂 味 衣 生平 再 病中親付 入 清 獅 直 巖。 無諂、 不 徒 辛丑、 僧 敢 催 稽 不喜 留 坦 泉奉  $\Box$ 師 钁  $\Box$ 師 頭 命 .. 巖 老 將

#### 眠牛 山鎮海寺常熙燄 耀 韴 傳

十六日 有水千江 無意于榮達 方舞勺、 以本分未明為憂。 禪 俪 子 諱 月 傍見世 興燄 诗 95 萬里 其 分所笥 字常熙、 .尊勅羅睺羅撞 幼 無 時習 夕定坐、 雲萬里天偈、 契券等 儒 其號 典 聞城中 鐘 悉付 Ï 風格不 置因緣、 |玄朗 胸次蕩然、 祝 -鑼鼓四震、 融 94 凡 即 遂登鎮 心開意解、 福州 詩 |禮傳家、 從斯 鎮東許氏子也。 忽悟十方俱擊鼓、 Ш 言語 菴 知 世 有佛法中事、 禮 有善行。 直 永菴大德為剃 一截作得 兄弟 十處 其父不茹 主宰。 有四、 輒有脫白之志、 度師。 時 師居 間之語、 葷 時年 久脩 其三。 1) 淨業。 無由 了從前未了底。 十七七 產于萬曆十 頓 96 嘗閱 捨。 楞嚴 聽講 逮父西 年壬. 經 參 禪 逝 午 師 九 決 恒 時 月

Ħ. 判 夷 |人吉凶 揮 看 <del>-</del>將不惑、 人侯周 Ш 且 就 皆驗。 公輩 看 文不 水且 適無異和尚 100 加 看 仙 點 Ħ 節 咸 月 無 以師 觀者歎 虎 煙氏陳博也。 谿 入閩(97)。 禮尊之。 **然稀有。** 何 論 實 師特往受具。 既而大建 師謮 虚 是雖符咒所 聲 題 齋堂云: 山門等聯、 鎮海寺。 致 隱于 展起 非 海 仙作字云: 師 南眠牛山 日 ||徳感 鉢 盂 有三 安能若是耶 飯 Ш 不坐獅不坐象不坐蓮花牛背、 裡 鄭 有蟲 羽土、 選仔 能以符 紬 庶歸 拈 完取: 來茶盌、 桃枝 水中 101 長留今古 -無骨也 作乩以降 難 仙

98

未幾、

士:

心者益眾。

至太師鄧

公

崇禎年間 密雲費隱及隱元三大師、 紹芳于檗苑、 重光祖道。 師相續服 勤 始終無懈。 當隱興復未竣之際

敢以常住物。 為眾裹糧、 亦不以遠途為勞。 言動舉止、 莫不合儀

與其徒一

賢因公不顧身命、

罄衣鉢助之、

計前後不下四五千金。

而處己澹薄、

不嗜華侈。

養母最孝、

所供給不

甲 中(<u>102</u>)、 隱到鎮海上堂、 任以都監院之職。 有沒鼻眠牛横海島、 甲午(回)、 隱東渡時、 不須繩索再勾牽之句。 師率眾哭留、 聲振泉石。 順治辛卯、 隱有為師祝古稀詞 篇

隱預題其像、

畧日

備知黄

念其臘高德厚、

不違舊言、 檗苦心、 終日為人不息。 特寄拂子、 囑以大法。 待我東遊歸來、 師時 七十五歲也。 與君一頓柳栗。 師年長隱者十歲、 蓋有囑累之意焉。 可謂一 隱約三白、 員耆宿矣。 而未回。 既得法已、 至丙申秋(四)、 葺宇于廻

龍 以為韜晦之計、 距檗山 一拘廬舍。

明 年丁酉冬制 堂頭慧門和尚舉為首座。 師雖乖老、 立稠人中、 儼如泰岱之峙眾山之上。 庚子秋、 示微疾、

和尚既到此、 不起者月餘。 九月、 必定有言句。 逢師生日、 慧云: 預祝八十初度。 明破則不堪。 師微笑。 慧過首座寮問疾、 夜、 高泉維那問云:公病革矣、 師云:來時不期然而來、 有何分付 去時不期然而去 師 <del>云</del>

索茶喫、 頓起危坐、 茶罷瞑目而逝。 即順治十七年庚子九月二十九日子刻也(區)。

無可分付。 僧臘五十有三。 逮中夜、 遂以十月朔日 [進龕、 手足綿軟、 眾感服。 當其三七之晨、 合山奠於影堂 世壽七

夫也。 師雙耳垂肩、 師嘗有偈曰:三千七百葛藤株、 長寸許、 宛似阿羅漢。 自古逮今尚未除。 素行杜多、 不出俚言。 沒量漢子連根拔、 間有孤恩負德者、 掃向大洋一也無。 亦待之如初時、 其所作章句、 人歎日真大丈

皆如此。

平日慎許可、

故未聞嗣其法者

150

殊不

知正

是放

分分命

處

惟

隱得

知

舉為西

堂

## ■摩耶山佛日寺慧林機禪師傳

當研 入緇 者歟。 父華斗、 禪 師 崩 流 大法以 然師視功 岩性機、 飽蘊詩書。 從 邑 八祇園 ] 廩生、 報 名猶嚼 號 四 卉 上 思 。 長而入泮、 為慧林(16)。 公 母 邵 否則、 蠟 受業于補山 氏 慕 師 佛法. 寧不負出 處昆玉中、 以 閩之福州 萬曆皇帝三十七年 如投膠。 109 儒 福清 時 自 入釋之志乎。 四十歲。 毎與諸 有金翅始毛、 人也。 釋氏遊、 己酉九月 俗姓鄭氏、 蓋 丹霞之流 麒 麟方角。 初八 聞宗乘中 宋 亞 日 辰 拂先生介公之後(四)、 選 宗黨咸曰: 時 佛 事 而誕( 而 不選官者也。 棲心物表。 108 吾家有若人、 性甚至直 俄 既 丁明 其 而 世 能 家皆 歎 鼎 顏  $\Theta$ 變移 不大先世之門 面 威 有聲于黌 今已棄俗 嚴 卸青衿 幼 宮

儒門、 到黄檗、 那 是汝不 公請益。 順 即 治己丑 閑于文翰 Ė -疑處。 黄檗禪。 此是塵勞暫息、 是冬、 直抵黄檗參謁隱 師 受比丘 命掌記 云… 即今到也、 倚天長 室 戒 定力初成。 劒 元和 淄人寒。 疑黄檗 夜 﨑 攝 心危 禪。 隱 楞嚴所謂光影邊事、 隱云: 見器許、 隱 坐 云… 恁麼更少 忽覩燈花撲落、 我這 即進 裡 ノ什麼。 僧堂、 字也 非究竟也。 身世俱 師 無 力究趙州 云.. 汝疑個 如 師自是多所省發。 謝 甾 布 韴 什麼。 生 證 衫公案。 崩 不在閻浮世 便禮 師 云… 屢就後堂 退 紅 **値**隱上堂、 眀 Ŀ 爐 點雪。 心盤 春 也。 隱以: 乃 舉 便 維 隱 其 簡 似 那 云 節 出 .. 即 未 如 維 非

罹腹 次移象駕于 田 疾 午 隱應聘 愈加 聖 淬礪。 壽  $\mathbf{H}$ 師 本。 忽打 領 時師年 原 飜 職 | 藥銚 或任 应 十六、 通身汗下、 緬 維 扶化而幸 迨入普門、 來。 乃  $\widetilde{\exists}$ 秋七月、 趙 隱行化之始、 州 布 舟到崎 衫 今 白 百 陽。 務旁午、 看破了也。 當本朝 ||承應| 師 疾 處之夷然 八亦遂瘳。 年 也 眾 隱初轉 覚師 拍 有遣 |法輪 敢 少 病之功 廢 於 東 適 崩

萬治戊戌 先大相 |國嚴 有 莙 延見隱和 尚于 東都、 令師 看守普門。 至庚子冬、 上賜太和 地 為新黄檗、 隱命 師

交

豁爾雙眸亙古今。 禪寺于攝州. 領寺基。 寬文辛丑改元、 請隱和尚 白日 青天轟 為開 代隱謁東都謝恩。 山 霹靂 話期。 盡從陸地浪千尋。 是夏起 既 師主之。 回 聲光益著、 既而及第選佛之場、 及師應請、 法緣且熟。 隱付以偈拂表信。 先是、 香積應供之堂、 青木太守端公創建 偈日 . . 次第圓 罝 提 正 摩耶 功 印 出 蓋 獅 Ш 佛 方 Ħ

大禪林也

睿山: 席萬福 可謂義最篤師親者矣。 請為羯磨。 延寶癸丑 甲 致奠、 -辰秋、 稱第三世。 就立神主於本山公祠。 事 師五十六歲。 省覲開 畢回 山 夏五月、 山普照國師 戊午、 牧眾之暇 太守擇其誕辰、 師七十歲。 嚴 有君薨(三)。 秋八月、 親預鶴林之會。 手書華嚴等諸經、 長嗣別傅經公剏大舟寺、 請開堂。 元和法皇登遐。 師 慮檗山 國師喜而書偈、 乙巳解制、 設普觀堂、 |賜地 建殿實係國恩、 師特詣泉湧皇刹拈香。 師特至松堂謝法。 以安奉之。 以式廬名、 有重重法脈流無盡 大 又為考妣業師減鉢 [病不能親造 請爲開 是春、 未幾、 Щ 道義恩深不可忘之句 黄檗新命木菴法兄開 庚申春、 東行謁新 遠差廓 資 國主 以置艘 山 承鈞旨 藍 **二寺于東** 田 主

嚴

行清規

衆見師 法語並 是秋、 北岡下行閣 端長老來、 師 軀幹脩偉、 遺 開 有去世之意力、 毘尼壇 囑示之。 維 師 法 顧視良久、 臘踰從心、 ti 火後斂真骨次、 四來問疾、 衆受者 請遺偈 奄然而終。 咸謂住世老應真也。 殆無虚 無慮五千 師 執筆 得草心履一 實天和辛酉元年十一 日。 漫書日 ·餘指。 師精神如故、 隻於灰中。 冬期結制、 來也錯 次年、 應接不異平常。 老病交作。 月十一 去也錯、 遺頌所 單滿兩堂。 日未時也。 書 自知報緣不久、 師雖在 不徒然也。 雙草鞋活如龍 仲冬初十、 扶坐正位、 病牀、 左右恐涉奇異、 不倦槌 剃浴更衣、 造龍興院於山 打 顏色 7飜筋斗 拂 如 吉祥 錯錯 生。 旣 更 秘 而 葥 越三日 錯 · 而 臥。 病 不言。 漸 以 適 為壽穴。 翌日、 乃 方廣 遂 就

筮取十二月初五甲

車

**窆真骨隻履於龍興之塔。** 

春秋七十又三、

法臘三十又四、

寄跡扶桑二十八年。

二會語

八歲拂衣入雅之普門剃度納戒氣宇超然四五 以始五族得病暴<u>孤</u>適有管至乃於腰下灼丈少

蘇父母大喜俄遊其僧及八歲智密故於東寺

宗時元和三年也関<br />
で裁行<br />
版<br />
潜<br />
方<br />
尺<br />
十<br />
五<br />
年<br />
は<br /> 宣語蘇始識從前機者無益于**道**称究六年後

川老金剛頌評虚堂錄數歷行于世云

書

發竺印公聘請上都

若干卷、 有 滄 浪 聲 耶 Щ 集 前 B後梓行。 所 畄 **門徒**、 廬山經等若干人。 厥後經等撮錄中之要為六卷、 刊 布

#### )法輪山正明寺龍 谿潛禪師傳

高泉法侄冠于編首、

併銘塔上云。

始五歲得病暴殂、 禪 韴 諱 性潛、 號龍谿、 適有僧 自稱 至 乃於腰下灼艾、 如常老人(三)。 本朝後陽成帝慶長七年壬寅 少焉而蘇(氾)。 父母大喜、 俄逸其僧。 七月三十日未時、 及八歲、 生 習密教於東寺 於京 兆奥村氏。

草心發一隻于灰中題須所書不徒然也左右恐怖 如生越三日就正岡下石閣維法人後飲事事文 和辛酉元年十一月十一日六時也扶坐三位 致蘇中之果為六卷刊布于世高泉法歷冠丁倉 **町典前不言逐遊取十二月初五甲用空真骨售** 傷于龍與之<u>培奉</u>秋七十又三法順三十又四年 前後存行所出門徒廬山經等若干人厥後經 法輸山正明寺龍谿潛禪師傳

(『檗宗譜畧』巻中「法輪山正明寺龍谿潛禪師傳」、 複写本、京都黄檗山萬福禅寺文華殿存。)

**帝**慶長七年壬寅七月三十日末時生於京光奥

師薛性潛號龍彩自稱如常老人

如 從前機智無益於道。 和三年也。 十六歲、 H 也。 拂衣入攝之普門剃度納戒。 閱兩載、 參究六年、 行腳諸方、 凡十五年。 遂得慶快平 氣宇超然、 生。 逮讀雪竇語錄、 前後三十 留意禪學。 時元

至 三百年來、 辯才無礙、 嘗為學徒述川老金剛頌 藜空自還。 慶安辛卯、 忽聞 師 問隱師 隱 師遂與眾等相議 時風不古、 天下無不推 元和尚折葦西 師年 有 何言句。 뵤 十。 護焉。 禪道將頹、 來 後光明 僧舉隱偈云: 評虛堂錄鈔、 日 竊為心喜。 承應甲午、 帝特賜 明 服宗師 有踰海入明之志、 盛行于世。 **紫服、** 挑雲入市 次歲乙未、 再住妙心。 非 飾 住正法 無人買、 前 至其博綜群籍 誰 師恒 有僧自長崎 係于國禁未 Щ 乃稟官脩 惱殺杖 以本邦 及退、

源公至山 作沙彌之句 是秋、 調隱 迎隱而 但 住普門、 謙恭致禮 化門肇啓之際、 恨相見之晚。 見如夙契。 人緣未熟、 師雖衣紫望重、 是冬十一月、 是非蜂起 113 同 ·師請瑞世於普門。 時棄之、 師挺身佐法、 執弟子禮。 不顧危亡。 由 是諸山 時 有粉骨碎身唯奉法 未幾、 碩德聞風而 京尹羽林次將 至 師 何 日夜參 期 百首 獨

入閫奥。

隱示偈日

棒頭落處解飜身、

腦後加錐始切親。

果是純鋼生鐵漢(山)、

口

履

煉

口

辰 卯春、 為霖為雨 謁國主。 法報洪恩之句。 如龍得水、 有靈鷲枝蕐今再振、 丁酉夏、 應近州正明寺請。 承旨開法 先是、 褊 後水尾院法皇召師問法 Ш 如水得龍 ĬΪ 達磨、 師 師 併給莊 師 往返東都數回、 時六十三歲也。 便喝。 扶桑正脈永流芳之句。 只 隱舉拂子云:只這一 旧等、 ,如興波不作浪一 龍谿乃二祖也 隱 云 皆師翊贊之力也。 一聲霹靂轟寰宇、 為法殫盡心力、 蓋隱西來、 奏答稱旨。 句、 脈、 冬期、 作麼生道。 經今十載、 自時厥後、 從龍池流至黄檗。 是夏、 黄檗弘開爐構、 不憚飲冰嚼檗之艱。 驚起泥龍上九天。 師接拂云:消得龍王多少風。 法皇委師咨詢禪要於大光普照國師。 而于此土、 寵恩優渥、 老僧三十年用不盡 分兩堂安禪、 稱師得髓。 復囑以偈、 寬文辛丑、 近古無與同者。 師領四堂、 上達天聽、 隱蒙上賜地、 有大器不孤天下望 隱云:接得龍池真正脈 今付於汝。 萬治戊戌、 秉拂提唱 法皇大悅 奉對以 新開黄檗。 汝能行持 輔隱東行 法語併偈 正明弘 明春甲 癸 藽

師掛 遂成叢社。 是夏四 起 謝恩云: 月 諸檀屢 詔 入內院說法、 九 請開堂、 重 下降賜金書額. 師不允。 賜栴檀香十斤、 往寓慶瑞古蹟、 八部欽崇魔外驚。 及黄金絹帛等。 又興其廢焉 寺係聖德太子手闢、 師以栴檀奉隱、 古殿尚存。 永鎮檗山。 師住未久、 亡何、 勅 搆禪 淄 賜 正 明 寺

云…

隱老禪師

莭

而

山資福禪寺二額 乙巳冬十月、 皇太子金剛壽院薨。 十一月、 為皇女元瑤比丘尼宣戒法、 藤太妃請師於其 댪 一殿陞座。 闔宮天眷得聞未聞 是月、 法皇賜 又賜佛舍利等數 浴北旙 挺山 以 為禪 種 苑 翌年丙午三月 御 書 天壽 臨

行

喝

全賓主

湧

起

滔

滔

四

海

潮

師囑 入內院、 十九 統 謝 錄 有 頁 以大法。 兼賜御製序文、 茅 親受菩薩大戒。 減 師 進 龜 丁未冬十 天 Ш 壽 |先聖 山 風 刊版流 即 先是、 月 Ħ 别 宮親捨作禪 親御 通 法 皇遣 法皇披剃有 宸翰、 其寵榮之加、 金紫光祿大夫忠康平 宮之句。 特謝法 牟 乳 法 今古罕問 法皇特問 諱 至己 圓 淨 西 少 公 經要義、 眀 歲、 年、 賜 日 賜 以 议 御 師 師 大宗正 i舉柏樹? 就 師 香等二 選 正 明  $\Box$ 寺 子公案、 品 統 譚 ·結夏、 禪 師之號 卷 進 後 西 蒙上 法皇頓 Ŀ H: 皇 慰 勅 戊 亦 闠 改所著請 除 申 賜 智解 香幣。 兀 月十 後賜 御 益錄 洞徹 Ŧi. 師 藏 日 述 為宗 心宗。 偈 及 詔 進

積田

永為祝聖道場。

夏滿、

師

謝聖

煮恩、

旋省國

誦

皇 座 山 時 倒 È. 有 層 剒 蘠 寬文庚戍十年 中 齋 藏 嗟 江 師 渞 秋 一澂等、 其 借 属聲警眾 八 日 八月潮。 衣盔。 **岩**已、 舉揚法要、 赴 促師 坂 城城 書已、 皆覆以塔亭、 特設祭於內殿 八月二十三日 如是 挑 請 避 聳 2者三、 秘諸篋中。 動 臨 師堅 群 行 聽。 示 示尊崇 眾 也。 乃索筆書 坐 次日、 兼 態國 顏色不 霎時 室 有蹈 云 走 Ħ 金 日 暴 轉 程樂真 變、 石 雨 三十年 揚沙、 死生 驟至、 造 師之三 頂 帩 敷 釯 浪漲 白晝. 如 前 矣 道 塔 炙 悢 未消 其 屋 無 歸 黑白羅 製 Н 亓 光 程 萬 逃 唱 松院 乎。 幾 而 颶 行 水調 拜 回 風 師 1 獨晏坐 ||受屈爛| 汝等端 刮 歌之偈。 哭聲 地 以 瘞 **編野** 藤條。 真骨、 鯨 心正念可 浪 既到坂. 飜 迎 夷 天 日 今晨怒氣向 (歸慶瑞) 八然不動。 也。 法 乏九 輪 Ш 諸 海 Щ **学見其** 島菴、 震 反動。 奉 即 人噀、 遂為火浴 御 前 く勢険 賜 視之、 二十二日 諸 像 喝 人罔 聞至法 己 喝 掣 措 日 蜕 祥 師 矣 卻 起 菴 應

識 者 師 1字報 也 遺錄 論六十 一卷行世 有 九、 巫 别 臘 有 Ŧī. 鐵 觜 有 錄 应 辨 狀 貌魁 正 録各 偉 襟度 # 寬弘 或 韴 和 餇 廣 遺 顙 韻 日 頤 忽 足 見墨 有 輪 紋 痕 疑 盡消 蓋哲 不 雁 世 孤 生 鐵鑄 不 可 得 加 測

#### 初山寶林寺獨湛瑩 禪師傳

棲諸書、 血書 病 公雲孫 果報酬償 早歲讀書、 厭其來客煩擾、 俗親扇頭所書心經、 持一版、 蔬 即 師名性瑩、 Ė 断葷。 始明坐禪之要。 佛前發誓曰: 自策昏沉、 過目成 心中警懼、 世業儒 及母亡、 夜半遁去、 獨湛其字也。 誦 父翊宣、 從是日誦不輟。 每聽講 頭破臂傷、 要洞明一大事因緣、 汲汲不安。 日夜參究萬法歸 師自念欲報親恩、 曉至壺山。 母 族姓陳氏(15)。 自疑別 黄氏、 世聞事物、 勇銳如敵。 或趺坐課佛、 居一 有個妙理、 生師於崇禎戊辰年九月廿七日午時(三)。 年、 話 無如出家。 不肯以小成微效而自滿足。 福建莆田人。 從朝至暮、 無 又移石壁高絕之北。 偶映佛燈、 可其意也。 見婦女服飾等、 由是不務多聞 遂依衣珠老師、 有宋二 片打成、 坐至四更、 離世之念、 丞相陳俊卿文龍之後裔(16)、 當鄉學會文之期、 厭惡避之。 欲覓俗慮塵心、 下臨萬丈深潭、 了然會得其旨 于梧山積雲寺剃染、 居常閱法華楞嚴(18)、 無日無之。 族人呼為和尚子。 在襁褓、 不甚留心。 不知· 其間· 但未知求道之要。 但不以此為了事 稟性慈和 向 人空境寂。 何 年方十六。 ]處去也 明 並高峯語錄 孝廉御 覺無常生死 日 天資卓 入城、 是日 **值**母重 史茂 耳 且. 雲 刺 烈

步出堂、 己丑冬(回)、 隱每 見 每論以向 歸何處。 風吹樹杪、 東曦兄相訪、 亙以大念珠 上 路、 忽覺天地間一 明 見師 敲暗 打 下。 協頌、 擊、 時皆語句也。 甚費腕 師云:只此更別 嘉歡不已。 頭 此後凡見先佛法言古德遺行、 辛卯夏(四)、 相招往參亙信法叔、 有麼。 亙一喝、 參本師隱元和尚于黄檗。 以手掩師 遂與偕行。 Ü, 經耳目、 至泉州 師遂進堂。 復上鼓山、 莫不感激流淚 承天寺、 次年正 便問幕 謁永覺 戸 萬法

隱頷之。

復呈狗子頌

隱豎筆問:

是有是無

師云:

有 衝口

隱打 頌

出

拳云:

打落汝牙齒

師當下得大機用

縱橫

癸巳冬(涩)、

登壇

進

具

夜趺坐、

忽起、

因於城東老婆不欲見佛公案、

豁然打破。 拳即是手。

平日之疑、

大似十日並

計較逃藏

將謂別

觸處放光、

口

.觀自身卓立雲霄之上、

喜不可量

i i

同

生不見、

黄檗堂女庙 (『檗宗譜畧』巻中末頁。複写本、京都黄檗山萬福禅寺 文華殿存。)

是扶桑日

飛輪

初

山

上。

海天皆拱

照

處處望團

圓

後於他寺

苒

蕳

亦 景

籤

云

藤語 大

岩居

士: 聘。

臨

行

隱舉拂

說偈 122

日 是冬、

•••

枝拂子重千斤、 隱立宗太和

擱在和山

I待箇·

人(123)。 分座

今日第

| 君聊

舉 辰

似

再

重 云

夷

-易春秋。

寬文皇帝癸卯御

極

一十七歲

隨隱應化此

方 也

當國

|朝後光明

帝末年也。

既

氚

羽翼化儀、 西堂之職

激

湯師

道

隱默以大器期之。

遷法

社

師

任

秉拂。

明

年

申

應遠

州 兀

越

循

設若持得起、

放得下、

泓湛水來明

頁

無

礙

自 證

密

護

無

知

併作遠 江 帶春。 便付。 師接拂 豁開. 正眼昭寰宇、 燈燄 **巡繩繩** 《萬古隆》

且

處

芸…

下 逢 -承當、

知

恩

有

地

隱 持 檀

正好朝打三千、 夏六月、 暮打三百。 擇寺: 地于 道過在 初 Щ 何 蓋師幼 時 師 以平生 直 一行履問 神。 便行。 神 降

為開 司 此 Щ 祖 籤 初不論其 意 今果得是 屲 信 前 緣之有· 在 也。 特 奉普 照 國 韴

謝恩。 赴上 異 得離 寓 禄壬申、 /永思塔。 男二女、 乙巳冬十 郵州. 方信 諸冤結矣。 董席十 遂退隱于 一戒力不可 為怨靈所 開 月 盐二 國 又 年 瑞 **}**獅子林。 思 以 月 寺。 人云: 開戒 議也。 國 惱 125 嗣 至天和壬戌春(亞)、 爾次。 狂 誕 再開 我今解 疾不痊、 舊檀語石居士數請 前 日 此 菩薩 雖住持事 脫 男女四人受無妄之災、 法 滅于 馬胎矣。 站香。 來受三歸 事 初 繁、 承旨 Щ 同 日 律身精嚴 住 Щ 繼 時 即 求受者約萬餘 干八 席于 時平 合掌坐亡。 載 師不獲己、 黄 復。 至於沒命。 兼脩淨 大興 就 眾 日 叢 人皆 謁 席 我 中 東 有 元 怨 次

所謂、 眾嘉其文、為廣錄後序。 回光徹證未生前。 靈附人、求師薦偈、 道德名位為第一者。 戒會畢、 皆得解脫。 嗣法弟子圓通成等若干位、支那惟悅峯章一人。 蓋國師真子二十三位、皆已入滅、 復歸獅林。 但錄妙蓮信女一偈曰:是身無相受生緣、 是秋、師七十歲。 諸師咸為師壽。 惟師獨存、 成章等編師語錄、 若魯靈光、 刀斧交臨總坦然。 龍興法侄撰壽文、 然其餘九勝、 敘十事最勝。 計三十卷、 推究怨嗔何所 茲不暇舉。 法孫博 就中

## 『檗宗譜畧』卷中

雷音參訂焉

#### 註

- (1) 各表題前の記号の「●」は、底本にない。今、加える。
- $\widehat{2}$ 年(一六六四)九月、京都黄檗山萬福禅寺の法席を継ぎ、二代住持となる。十七年間の住持において、 年 明永曆四年(一六五○)に嗣法した。日本明曆元年(一六五五)七月、隠元の招書に応じて長崎に至り、 木菴全集』は影印本として江戸時代の各版本の集成である は木庵に慧明国師という諡号を贈った。木庵の語録は生前から多く刊行されてきた。 |萬福禅寺の伽藍を整備し、黄檗宗の基盤を固めた。その功績を讃え、 木庵性瑫(一六一一―一六八四)、黄檗宗の僧、 (一六二九)に十九歳で泉州の開元寺で出家し、崇禎十七年に福清黄檗山萬福禅寺において隠元に師事し、 慧明国師。明の福建省泉州府晋江县吴氏の出身。明代崇禎二 後の明治十四年 (一八八一)、 一九九二年版の『新纂校訂 明治天皇 京都黄檗 南
- (3) 萬曆辛亥三十九年、一六一一年。

 $\widehat{4}$ 

崇禎己巳、一六二九年

158

が

世に伝わる。

②三宜

三宜明

盂

(一五九九~一六六五)、

明朝曹洞宗の僧

法號は三宜、

字は明

盂

別號は愚

 $\widehat{11}$ 

戊寅、

崇禎十一年

(二六三八)。

- $\widehat{6}$  $\widehat{5}$ 乙亥、 開元寺、 眀 朝崇禎八年 今の福建泉州紫雲山開 元寺
- $\widehat{7}$ 持した。 年の二度、 法した。江西信州博山能仁寺に無異元來(一五七五~一六三〇)を参じ、具足戒を受けた。崇禎七年(一六三 者蔡元定の十四代目の孫。 の著述は豊富にあり、 **.**曆四十五年 永覺和尚、 福州鼓山湧泉寺に住持し、 南明永曆十一年 (一六五七)、鼓山湧泉寺に示寂、享年は八十である。その法嗣に為霖道霈がいる。 泉州開元寺に住持した。 永覺元賢 (一六一七) (一五七八~一六五七)、明代曹洞宗の僧。 『建州弘釋録』、『永覺和尚廣録』などがある。 四十歳の時、 法號は永覺、 曹洞宗の禅風を扇ぎ、遠近に影響が及んだ。崇禎八年(一六三五)と崇禎十五 崇禎十年 (一六三七)、杭州府瓶窯真寂禪院 字は元賢。幼年より儒典を熟読し、 建陽董岩寺の無明慧經 (一五四八—一六一八) 福建省建寧府建陽縣蔡氏の出身で、 十八歳より佛典を読み始めた。 (今杭州市余杭區瓶窯鎮) に就いて出家し、 南宋 0 朝 儒
- 8 月 天童、 から崇禎十四年九月まで、 明朝浙江省寧波府鄞縣の天童山景徳禪寺、 密雲圓悟 (一五六六—一六四二) 今の浙江省寧波市鄞州區の天童寺。 はここに住持した。 崇禎四年 (一六三一) 四
- 9 溪真寂禅院、 苕溪真寂、 回龍真寂禅院とも言われる。 明の杭州府瓶窯真寂禅院 (今杭州市余杭區瓶窯鎮)。 真寂禅院は東苕溪の回龍渡口 に臨むため、

苕

- $\widehat{10}$ 丁丑 崇禎十年 (一六三七)。
- 12 南澗の理安寺、 ①箬庵、 二十四歲、 浙江嘉興府金粟山廣慧禪寺に行き、 箬菴通問 江蘇宜興府磬山禪院の天隱圓修の教えを受け、 江蘇宜興府の磬山禪院などに歴住した。 (一六〇四~一六五五)、 密雲圓悟に参じた。 明朝臨濟宗の僧。 『箬庵通問禪師語録』 杭州府の南澗理安寺に行き、 法號は箬庵、 後に磬山禪院に帰り、 字は通問。 十二卷、『續燈存稿』 天隱圓修に嗣法した。 江蘇吳江 佛石和尚に礼して出 |松陵俞氏の出 十二卷など

杭

醎 庵。 天華寺、 湛然圓澄に参じ、 『三宜盂禪師語録』 て湛然圓澄に参じ、 字は明方。浙江嘉興府陳氏の出身。二十二歳、 浙江杭州府錢塘縣丁氏の出身。 紹興の雲門顯聖禪寺、杭州寶壽山光孝寺、 七年間修行した後、 十一卷が世に伝わる。 天啟三年(一六二三)に嗣法した。 二十三歲、 嗣法した。 3石雨、 杭州府瓶窯真寂院で出家した。越州府紹興縣の雲門顯聖禪寺にお 崇禎四年 石雨明方 (一五九三~一六四八)、 于杭州府南高峰の榮國寺で出家した。 福州怡山西禪寺、 崇禎十六年 (一六四三)、 (一六三一)、紹興の象田禪寺に住持し、 福州雪峰山崇聖禪寺、 雲門 明朝曹洞宗の僧 嘉興の石佛寺におい 顯聖禪寺に住持した。 福建汀州靈山寺 後に紹興の 法號は石 福 7

13 六三八) 七月、 金粟、 明朝浙江省嘉興府海塩縣の金粟山廣慧禪寺。 費隱通容(一五九三―一六六一)はここに住持をした 今の嘉興市海塩縣政浦鎮茶院村の金粟寺。 崇禎十 年

歴住した。『石雨禪師語録』二十卷がある。

建建寧普明寺、

建陽考亭靈峰寺、

杭州龍門悟空寺、

嘉興府東塔廣福寺、

杭州皋亭山佛日寺、

紹興蘭萼山寺などに

- (4) 己卯、崇禎十二年(一六三九)。
- (15) 弘光乙酉、南明弘光元年(一六四五)。
- (16) 紫雲、明の福建泉州の紫雲山開元寺。
- (17) 戊子、南明永曆二年(一六四八、清朝順治五年)。
- (19) 斂石太平寺、明朝福清縣斂石山太平寺。今の福清市鏡洋鎮下施村にある(18) 庚寅、南明永曆四年(一六五○、清朝順治七年)。
- (20) 辛卯、南明永曆五年(一六五一、清朝順治八年)。
- (21) 戊子、南明永曆二年(一六四八、清朝順治五年)。
- (22) 紫雲、明の福建泉州の紫雲山開元寺。
- (23) 明曆皇帝改元、日本明曆元年(一六五五)四月十三日より。

24

己丑.

南明永曆

三年

(一六四九、

清朝順治六年、

日本慶安二年)。

160

- $\widehat{25}$ 年 した。寛文五年(一六六五)七月、木庵の江戸分紫山瑞聖禪寺弘法を助けた。 に渡り、分紫山福濟禪寺を創建した。南明永曆八年(一六五四)、隠元を招請することに参与した。 と法友となった。 た。語録に『分紫山適茲草』一卷がある。 |安平鎮の林氏の出身、天**啟**六年(一六二六)に廣東の潮州において出家し、 蘊謙、 (一六五五) 六月、 蘊謙戒琬(一六一〇―一六七三)、明代泉州開元寺の僧、 南明永曆三年(一六四九、日本慶安二年)六月、 木庵の長崎渡来を迎え、 明曆二年 (一六五六) 長崎分紫山福濟禪寺の開山住持。 漳州龍渓縣出身の移民の懇請に応じて、 七月、 福濟禪寺の住持を木庵に譲 寬文十三年六月、 後に泉州開元寺に入り、 福濟禪寺に示寂 日本明 泉州府南 長崎 退居 瑫 元
- 26 丙申、 南明永曆十年(一六五六、清朝順治十三年、 日 |本明 曆二年)。
- 27 寬文辛丑、 日本寬文元年辛丑 (一六六一)。
- $\widehat{28}$ 新黄檗、 唐代貞元五年(七八九)の正幹禪師の開き。 京都黄檗山萬福禪寺、 日本寛文元年(一六六一)の隠元禪師の開き。 古黄檗、 福建福清黄檗山萬福
- $\widehat{29}$ 職 は日本慶安四年(一六五一)―延寶八年(一六八〇) 國主嚴有君、 嚴有院。 嚴有院は江戸 幕府の第四代将軍徳川家綱 の期間である (一六四一—一六八〇) の諡号である。

在

禪

- 30 庚戌、 日本寬文十年 (一六七〇)。
- 31 は 一殿および通用門一 |を譲って出家した。瑞聖寺は江戸時代に東部の黄檗宗の中心寺院として「一山之役寺」と呼ばれていた。 紫雲山。 瑞聖寺は、 は攝津麻田藩 本尊は釈迦如来。 日本寛文十年(一六七〇)に創建された黄檗宗の寺院。 (今大阪府豊中市) 棟は一九八四年に東京都指定有形文化財に、 開山 (初代住持) の二代藩主青木重兼である。 は木庵性瑫である。 一九九二年に国の重要文化財に指定された。 青木重兼は黄檗宗に深く帰依し、 開基 今の東京都港区白金台三丁目にある。 (寺院創設の経済的基盤を提供した人 晩年には家 山
- 33 32 辛亥、 黄檗紫雲二山 日本寛文十一年 京都黄檗山萬福禪寺と江戸紫雲山瑞聖寺 (一六七一)。

- 34 福建泉州出身の悅山道宗(一六二九—一七〇九)はここに住持した。『悅山禪師语录』四卷(江戸時代刊本)を 南岳、 江戸時代の攝津州南岳山舍利尊勝寺(今の大阪生野區の舍利尊勝寺)。日本延寶三年(一六七五)秋、
- 35 志』卷四「法」・「第六代超願虛白禪師」をも参照されよう。 康熙三年(一六六四)、福清黄檗山萬福禪寺に住持を担った。清代康熙十二年に円寂した。清代道光『黄檗山寺 虚白性願(一六一三―一六七四)、明朝福建福清縣江陰島林氏の出。 福清黄檗山萬福禪寺において具足戒を受けた。隠元に師事し、南明永曆四年(一六五〇)に嗣法した。 十五歳で出家し、福清獅子巖に隠元に参 清代
- 36 た。「師到城山庵、 城山、 明朝福清縣の城山菴、今の福清三山鎮の城山寺。明朝崇禎十七年(一六四四) 請上堂」(『新纂校訂隱元全集』三〇四頁)を参照されよう。 春、 隠元はここで説法し
- (37) 丁丑、明の崇禎十年(一六三七)。
- 38 て唐の雪峰義存や玄沙師備の出家の地であった。 芙蓉、 明朝福州府候官縣芙蓉寺。芙蓉寺は現存しない。 今の福州市晋安区寿山郷北峰芙蓉村内にあったが、
- (3) 庚寅、南明永曆四年(一六五〇、清朝順治七年)。
- (1) ヨニ、『明と香乀臣(二六五四、青用頂台二一臣)。(40) 辛卯、南明永曆五年(一六五一、清朝順治八年)。
- (41) 甲午、南明永曆八年(一六五四、清朝順治十一年)。
- $\widehat{42}$ 溪に臨み、 (一六五四、 に住持をし、 東山古刹、 波止場の東山古渡があった。東山寺は明の永樂年間(一四〇三~一四二四) 清朝順治十一年)―清朝康熙三年(一六六四)の間に、虚白行願(一六一三―一六七四) 明朝福建省汀州府寧化縣の東山寺。今の三明市寧化縣東山寺、 伽藍を再建した。 寧化縣城郊郷高塹村にある。 に開かれ、 南明永曆八年 禪師はこ 前に東
- (43) 康熙三年甲辰、清朝康熙三年(一六六四)。

清朝康熙八年 (一六六九)。

44

己酉

- (45) 康熙癸酉、清朝康熙三十二年(一六九三)。
- $\widehat{46}$ 法兄の木庵と隠元門下の二甘露門と称され、 に豊前国小倉藩で広寿山福聚禅寺 七)二月、長崎に渡来し、崇福寺に六年間住して伽藍を整備し、中興開山となった。寛文五年(一六六五) 即非如一(一六一六―一六七一)、黄檗宗の僧。 南明永曆五年(一六五一)正月、福清黄檗山萬福禅寺で隠元より付法を受けた。 (今福岡縣北九州市小倉北区) 京都黄檗山萬福禅寺に準世代と尊ばれ、 明 の福建福清縣林氏の出身。 を開き、 寛文十一年五月、 崇禎六年 (一六三三) その門流は黄檗宗広寿派を 日本明曆三年 長崎崇福寺に寂した。 四 (一六五 月に出 月
- (47) 庚午、崇禎三年 (一六三〇)°
- (48) 龍山寺、現存。今の福清市龍山街道にある。
- (49) 丁丑、崇禎十年(一六三七)。
- (5) 長慶、明朝福州長慶寺。今の福州西禪寺。

51

朝宗萬如永覺亘信。

①朝宗、

朝宗通忍 (一六〇四~一六四八)、明代臨済宗の僧。

江蘇省常州

毗陵陳氏の出

十餘年間 聞谷廣印(一五六六~一六三六)などに参じ、また嘉興府海鹽縣金粟山廣慧禪寺で密雲圓悟に参じ、嗣法した。 寶華寺などに住持した。『朝宗禪師語録』十巻がある 陵祇陀林、 亘信行弥 六五七)、 侍者を務めた。 十二歳、 !に禅風を扇いだ。『萬如微禪師語録』十卷がある。 (一六〇三—一六五九)。 明の臨濟宗の僧。 江蘇靖江縣長生庵の獨知和尚に就いて出家し、浙江海塩縣金粟山広慧禅寺に登り、 浙江海塩縣霊祐寺、 (一六四〇)より、嘉興府如如禪院、 崇禎四年 (一六三一)、密雲に従って寧波府阿育王寺に入り、そこで法を嗣いだ。 浙江嘉興府の張氏の出身。 福建福清縣霊石禅院、 明の福建省泉州府同安縣蔡氏の出身で、 福建興化府曹山上生禪寺、 莆田縣曹山上生寺、広東韶州曹溪南華寺、 (明の嘉興大蔵経所收)。②萬如、 十九歳で嘉興府興善寺において出家し、 ③ 永覺、 永覺元賢 (一五七八~一六五七)。 ④亘信 崇禎八年 (一六三五) 十二月八日 江蘇荊溪龍池山禹門禪寺に歴住し、 萬如通微 密雲圓悟 具足戒を受けた。 江西赣州龔公山 (一五九四~一 その後江蘇金 に参じ

山寺)、漳浦縣岱山廣岩に歴住した。 兄隠元の黄檗派と美を競い、 して、自ら一法派、 仏教において活躍し、特に閩南一円 (一六五七)、福州府内芝山慶城寺に住し、同十三年(一六五九)七月十六日、そこで寂した。 十年(一六五六)、福州府閩侯縣雪峰崇聖禅寺に、同年夏、福寧州寧徳縣支提山華厳禅寺に住した。永曆十一年 南安縣九日山延福寺、 福清黄檗山万福禅寺に、南明隆武二年(一六四六)から永曆三年(一六四九)まで、 『黄檗山寺志』巻四「法」・「亙信彌禪師」、 -四年 (一六四一)から十七年まで、 即ち臨済宗南山寺派(南山派とも称す)を開き、今日まで法脈を保つ。 惠安縣平山寺に住持した。永曆九年(一六五五)、福州府候官縣芙蓉寺に再住した。 閩南仏教の主流を占める。 永曆四年(一六五〇)、泉州府内承天寺に、永曆七年(一六五三) (福建南部)に教化を広め、二十年以上を経て、遂に漳州南山寺を本拠地と 福州府候官縣芙蓉寺に、崇禎十七年(一六四四) 清代『雪峰如幻禅师痩松集』、林觀潮「明末以来閩南仏教の諸流派 亘信の伝記について、『新纂校訂隠元全集』、 漳州府内南山報劬禅寺 三月から翌年八月まで、 亘信の南山 亘信は明末の福 夏より、 南明永曆 派 (南 法 建

(52) 丁亥、南明永曆元年(一六四七、清朝順治四年)。

いて」(『花園大学国際禅学研究所論叢』

第四号、

二〇〇九年)などを参照されよう。

53

戊子、

南明永曆二年

(一六四八、

清朝順治五年)。

- (5) 庚寅、南明永曆四年(一六五〇、清朝順治七年)。
- (5) 辛卯、南明永曆五年(一六五一、清朝順治八年)。
- (56) 雪峯崇聖禪寺、今の福州市閩侯縣雪峯山崇聖禪寺。

57

壬辰、

清朝順治九年

(一六五二、

南明永曆六年)。

- (5) 甲午、南明永曆八年(一六五四、清朝順治十一年)
- 59 ここに住した。 虞山 明の江蘇省蘇州府常熟縣虞山維摩院 今の常熟市虞山維摩院。 清朝順治十二年(一六五五)二月、

費隱

隠元の法弟でもある。翌年泉州府南安縣羅山棲隠寺に住した。

福清黄檗山万福禅寺で費隠通容の法を嗣ぎ、

 $\widehat{65}$ 

- (6) 萬治戊戌、日本萬治元年戊戌(一六五八)。
- 62 正月、 康の孫である。小笠原忠真は德叟居士とも呼ばれ、文人的な教養をも持ち、大名茶人でもあり、 次男として、松本藩の二代藩主(一六一五―一六一七在位)、播磨国明石藩主(一六一七―一六三二在位) 、如一禅師と小笠原忠真」(『花園大学国際禅学研究所論叢』第十一号、二〇一六年)などを参照 の基盤を築き、 豐主忠真源公、 豊前国小倉藩初代藩主(一六三二―一六六七在位)に移封された。 小倉藩に広寿山福聚禅寺を建て、三月、 小笠原家茶道古流を興した。仏教を篤く信仰し、深く禅に参じていた。寛文五年 小笠原忠真(一五九六―一六六七)。徳川幕府の大名で、 即非和尚を開山として迎えた。『新纂校訂即非全集』、 母の登久姫は、 信濃国松本藩初代藩主小笠原秀政 松平信康の娘で、 小倉藩の茶湯隆 (一六六五
- (64) 洞公、法雲明洞(一六三八—一七C(63) 戊申、日本寬文八年(一六六八)。
- 寛文五年五月に福聚禅寺で即非の法を嗣ぎ、寛文八年(一六六八)八月に、隠退した即非の席を継ぎ、 の二代住持となった。隠元が開立した黄檗宗の中、法雲は早期の日本僧として、文人的な教養も高く、 で広寿山福聚禅寺 て帰国しようとする途中で、小倉藩を通った時、藩主小笠原忠真(一五九六―一六六七)に留められて、 小倉藩に法をひろめ、近くの一円に大きな影響を与え、『法雲禅師語録』、『法雲禪師壽山外集』などがある (一六六一-一六七一)に参じた。寛文四年(一六六四)九月、即非は京都黄檗山万福禅寺を辞して長崎に赴 洞公、法雲明洞(一六三八−一七○六)。豊前州小倉藩の出身で、藩士山路正次の三番目の子として、 (一六四六) 四月八日、京都紫野龍宝山大徳寺の塔頭天瑞寺において随倫宗宜和尚の許で出家し、 (今福岡縣北九州市小倉北区)を創りはじめた際、 法雲は侍者として即非を扶助した。 四十年近 福聚禅寺 如
- 崇聖禅寺で即非禅師に就いて出家し、 『省福州府長楽縣の陳氏の出身、 千呆性侒 (一六三六—一七〇五)。 即非如 日本明曆三年 の法嗣、 黄檗宗の僧。 (一六五七) 二月十六日、 隠元の法孫。 法名 (内字) 南明永曆六年 は性安、 即非を伴って長崎に渡航した。 (一六五二)、 また性侒、 法号は曇瑞 福州雪峰 寬 明 0

寺で即非の法を嗣いだ。元禄九年(一六九六)正月二十八日、 文三年(一六六三)八月、即非の後を継ぎ、長崎崇福寺の寺務を担った。寛文五年五月、小倉藩の広寿山福聚禅 京都黄檗山万福禅寺に晋山し、 京都黄檗山萬福

寺の第六代住持になる。『聖壽千呆和尚語録』十五巻、『黄檗賜紫千呆禪師語録』六巻などがある。

66 康熙甲戌、 清朝康熙三十三年甲戌(一六九四)。

67

- 元禄丙子、 日本元禄九年丙子 (一六九六)。
- 68 いて出家し、福清黄檗山萬福禪寺で隱元に師事し、明代崇禎十年(一六三七)、印可を受け、 心盤真橋(一五八九―一六六五)、明代福建泉州の出身。福州補山萬歲寺(今の福州于山報恩定光塔寺)にお 南明永曆六年(一
- 69 される。 六五二)、嗣法した。嘗て福州雲門寺、 、九○七)、朱溫によって萬歲寺と改名された。報恩定光塔寺の東側に小山があり、補山と呼ばれる。 福城萬歲寺、今の福州于山報恩定光塔寺、福州市于山の西南側にある。寺内に白い磚塔があり、 唐の天祐元年(九〇四)、閩王王審知が創建し、正式名称は報恩定光塔寺であった。後梁の開平元年 補山萬歲寺に住持し、清代康熙四年(一六六五)に寂した 白塔寺と俗称
- $\widehat{70}$ る。 西來灝公祇園卉公、 西來寺の灝公和尚と祇園寺の卉公和尚。 西來寺、 祇園寺は、 明の福州附近の寺院と思われ
- $\widehat{71}$ 建と伝えられる。洋嶼村は閩江の入海口の南岸に位置し、 の雲門寺、 大慧宗杲禪師は衡州 二)、鄭和は船隊を率い、 三山 神位は祀られている。 福州の雅号で、福州城内に于山、 今の福建省福州市長樂區航城街道洋嶼村にある鶴山雲門寺。 (今の湖南衡陽)に左遷された途中、この雲門寺に寄って説法をした。明朝永樂十年 長樂に住した時、 烏山、 雲門寺に到って伽藍を再建した。その故、 屏山があることに因んで呼ばれた。雲門寺、 閩江交通の要路である。 南朝陳の武帝の永定初年 南宋紹興十一年(一一四一) 今の雲門寺になお鄭和 明の福州府長樂縣 (五五七) の創
- $\widehat{72}$ 壬辰、 清朝順治九年(一六五二、 南明永曆六年)。

 $\widehat{73}$ 

康熙乙巳四年、

一六六五年

166

- (4) 萬曆辛卯十九年、一五九一年
- $\widehat{75}$ した。 眀 南塔寺などに歴住した。 永曆八年 三非性徹 二六 (一六五四) 九 一一六七四)、 二月、 清朝康熙八年 (一六六九)、 嗣法した。 明代福建泉州の人。 福清縣斂石山太平寺、 福清黄檗山萬福禪寺に帰り、 幼年に出家し、 また汀州府上杭縣の紫竹菴、 福清黄檗山萬福禪寺に隠元に参じ、 康熙十三年、 觀音院、 福州烏石山 乳峯禪. 南 庵
- (76) 甲午、南明永曆八年(一六五四、清朝順治十一年)。
- $\widehat{77}$ 斂石玉乳峰、 斂石山太平寺、 明の福清縣斂石山太平寺。 今の福清市鏡洋鎮下施村斂石山玉乳峰の麓に現存する。
- ) 丙申、南明永曆十年(一六五六、清朝順治十三年、日本明曆二年)。

78

- 80  $\widehat{79}$ 南塔寺、 汀之杭川、 明朝福建省汀州府上杭縣南塔寺 明朝福建省汀州府上杭縣。 今の福建龍岩市上杭縣。 南泉寺とも称される。 上杭 その遺跡は今の龍岩市上 の雅号には 杭 Щ 金杭、 **杭縣第二中學** 杭 城 %がある。 (上杭
- (81) 己酉、清朝康熙八年(一六六九)。

臨江鎮南崗琴崗路)

の校内にある

- (82) 榕城、福州の雅号。城中に榕樹が多くあるため。
- 83 七三)十月、 内の逸老堂に退隠し、 て隠元に参じ、 廣超宏宣 八九二—一九八六) (一六〇二—一六七九)、 福清黄檗山萬福禪寺に住持し、康熙十六年の冬、 南明永曆八年 (一六五四)、 康熙十八年に寂した。 は その門流を汲み、 明代福建興化府莆田縣の出身。 嗣法した。 十二代目の法孫で、 廣超の門流は閩南の地に現在まで伝わっている。 福州府連江縣石門寺に住持した。 法席を法侄清斯真淨に譲り、 台灣で活躍した高僧である。 幼年に出家し、 福清黄檗 清の康熙十二年 福清黄檗山萬福禪 山萬福禪寺にお 当代の廣欽照敬
- 84 に あったが、 連江縣石門寺、 一九五九年に造られた南宮水庫に沈んだ。 明朝福建省福州府連江縣石門寺。 唐朝中和元年 (八八一) に開かれ、 連江縣城 0 南覆釜山 の

85

辛卯、

南明永曆五年

(一六五一、

清朝順治八年)。

167

麓

- 86 舌頭邊。冶頷之。甲辰夏、受囑隱於獅子巖。癸丑、充黄檗第一座。明年出使日本、奔奠祖喪。至溫陵、 花開似錦、澗水湛如藍。汝且道、那一句那一字是明法身邊事。 易菴、 明謙惟吉禪師。易菴はその別号である。清代道光『黄檗山寺志』卷四「法」に、「第十代明謙惟吉禪師 號易菴、本邑逕江林氏。年十三、禮良冶導師披剃。 師曰:總沒交涉。冶曰:畢竟作麼生。 一日、冶曰:昔僧問古德如何是清淨法身、 師日 候舟五閱 ... 只在
- 87 月不果、旋居福省台江之白龍菴。」と記される。 良照性杲(?-一六六一)、明代福建福清縣鄭氏の出身。福清黄檗山萬福禪寺において、無住隆宓和尚に従

つ

- 本から送られた隱元の印信を受け、 に寂した。 て出家し、隱元に参じた。南明永曆八年(一六五四)五月、隱元の命を受けて福清獅子巖に住した。その冬、 嗣法の弟子となった。 南明永曆十五年(清代順治十八年)九月、 福清獅子巖
- (88) 丁丑、崇禎十年(一六三七)。
- (9) 崇禎癸酉、崇禎六年(一六三三)。
- (9) 甲午、南明永曆八年(一六五四、清朝順治十一年)。
- 禅寺文華殿存)を参照 遼天居などを建て、のち崇禎十年(一六三七)十月の福清黄檗山萬福禅寺の晋山までに、六年間そこで静修をし がある。明の崇禎四年(一六三一)春、隠元禅師は地元の信者に請ぜられて石竹山の西側にある獅子巖に住し、 た。『獅子巖志』(二巻、獨往性幽纂修、南明永曆八年(一六五四)獨往性幽序。江戸時代刊本、京都黄檗山萬福 獅子巖、明朝福清獅子巖。今の福清市石竹街道石竹山の西側にある。。獅巖とも言う。その南側に福清黄檗山
- (92) 己亥、清朝順治己亥十六年(一六五九)。
- (93) 順治辛丑十八年、一六六一年。
- 七歳で、福清鎮山菴に永菴大徳を礼して剃度し出家し、 常熙興焰(一五八〇—一六六〇)、明代福建福清縣鎮東衛許氏の出身。明朝萬曆三十六年(一六〇八)に二十 福州鼓山湧泉寺において無異元來(一五七五~一六三

H 発区敖東郷安海村の鎮海寺)を再建した。 福清黄檗山萬福禪寺の住持を護り、 ( ) に具足戒をうけ、 嗣法した。 南明永曆十四年 (一六六〇) 九月、 福清黄檗山萬福禪寺に静修した。 衆望を深く得る。 明代崇禎年間 福清黄檗山萬福禪寺に寂した。 南明永曆十年 福清縣海壇島眠牛山に行き、 (一六二八—一六四 (一六五六) 四 に、 に、 鎮海寺 隠元の日本からの印信を受 前後に密雲、 (今の福州市平潭 芫

開

- 95 萬曆十年壬午、 一五八二年
- $\widehat{96}$ 時年二十七、 明朝萬曆三十六年 (一六〇八)。
- 97 Ш その後建州董岩寺、 法を嗣いだ。 (安徽省) [無異大師語録集要』 六巻がある。 無異和尚、 舒城沙氏の出身。十六歳で五臺山靜安和尚に就いて出家し、 明朝萬曆三十年 無異元來(一五七五~一六三〇)、明代曹洞宗の僧。 福州鼓山湧泉寺、 (一六〇二)、信州博山能仁寺 金陵天界寺などに住持した。著作に (今江西省上饒市廣豐縣洋口鎮博山村) 法号は無異、 無明慧經 『博山無異禪師廣録』三十五巻、『博 内字は元來、 (一五四八~一六一八) に参じ 別号は大艤 に住持
- 98 地 東側に鎮海寺あり、 眠牛山、 調査より。 明の福建省福州府福清縣海壇島眠牛山 西院寺、 北山西院寺とも言う。 牛脊 元代に開いたと言われ、 Щ 北山とも言う。 現存する。二〇一七年十月二 今の平潭開発区敖東郷安海 村にあ 日 [の現
- 99 居士韻」(『新纂校訂隱元全集』三七五一頁) 思明州に改名されたことに際して、 与し、鄭成功に随った。南明永曆四年(一六五○)参軍に任じられ、 に太原知府を授けられ 太師鄧公、鄧會と思われる。 を贈った。また、 鄭軍の長江口への北伐に、 隠元に た。 隠元禅師と交誼を結び、 「復素庵鄧居士、 字は嘯庵、 糧餉を監督して後援した。後に清朝に降服し、 正審理に任じられ、 素庵。 の詩が見える。 壬寅冬」(『新纂校訂隱元全集』三二九○頁) 明末の福州の出身で、 隠元に 翌年に思明州知州に任じられた。 「隱元禪師太和集序」 永曆九年 (一六五五) 貢士である。 清朝康熙二十四年(一六七〇 (新纂校訂隱元全集』 明の滅亡後、 永曆十二年 に中左所(廈門) の書信、 抗清運動に参 (一六五

 $\hat{1}0\hat{0}$ 失母、 祭られ、 鎮海寺 年癸酉(一六九三)成書 萬福禪寺を護り、 の錢肅樂が福清黄檗山に埋葬されることに参与し、隱元禅師に褒められた。周雀芝は仏教を信仰し、福清黄檗山 後に鄭成功と合流し、 抗清運動に身を投じ、 福清海口鎮)、 海南眠牛山、 延黄檗諸禅師主行法事。 江街道松潭村周氏宗祠存。②隱元「祭希聲錢相國文」:「一死一生、交情乃見。余廁空門、愧有心無力、 ・秀嶼区南日鎮)で亡くなったと伝えられる。彼は民衆を愛護したために、海壇島の民衆に偲ばれて神霊として :縣海口鎮松潭村 平夷侯周公、 刊本、京都黄檗山萬福禅寺文華殿存)。 以遂先生在世茹素戒殺之志」(『新纂校訂隱元全集》 守喪三白。 (今の福州平潭開発区の鎮海寺)などの再建に寄付をした。周雀芝は晩年に莆田縣南日島 今日まで「大昭公」と呼ばれている。 未幾士庶歸心者益眾、 鎮東衛城 周雀芝、字は九元、また九玄。号は大昭。 共九元周公、毅然輸金、 有鎮主平夷侯周公建福興寺、 隠元禅師、 (今の福清市龍江街道松潭村) 浙江に建てられた監國魯王政權を支持し、一六四七年二月に魯王に平虜伯と封じられた。 南明永曆王朝を擁護した。 時間仁、 (今福清城頭鎮)、 愛知縣常滑市龍雲寺黄檗堂文庫存)。⑤明代翁州老民手稿 常煕興焰禅師を支持した。 高泉、 至太師鄧公、平夷侯周公輩、 晦巖諸師預焉。 海壇島 與獨往獨耀二徒、 ④仙門浄壽『檗宗譜略』卷中「眠牛山鎮海寺常熙焰禅師傳」:「隠於 請受業師住持。 以下の資料を参考されよう。①『周氏族譜』 南明永曆八年(一六五四)二月、 の人。 (今の福州平潭開発区) 一四七五頁)。③栢巖性節 會滿、 福清縣海壇島の福興寺 海上貿易を行い、 明の萬曆年間(一五七三―一六二〇)に生まれた、 一為運棺、 余往輔之。戊戌秋九月、 仁泉二師勸往黄檗參學」 咸以師禮尊之。 一為營葬、 を拠点とした。 独立の船隊を擁し、 (今の福州平潭開発区の福興寺) 既而大建鎮海寺」(日本元禄 周雀芝は明朝遺民による忠臣 『聴月集』「行實」:「甲午正 與夫人董氏合葬東阪、 『海東逸史』 福興依蕭粱設無遮大會 (日本貞享四年 北京明王朝の滅亡後 周雀芝」。 福清縣海 (今の福建莆田 不能展肅 福清市龍 口城 福

101

三山

福州の雅号で、

福州城内に于山、

烏山

屏山があることに因んで呼ばれた

臺灣文獻叢刊第

一三五種

周鶴芝」。『明代傳記叢刊』

\_ 〇八、

臺北明文書局、

一九八五年五月。

⑥明黄宗羲『海外慟哭記』「日本乞師」、

- (位) 甲申、崇禎十七年(一六四四)。
- (⑴) 甲午、南明永曆八年(一六五四、清朝順治十一年)。

H

本明

- (16) 順治十七年庚子、一六六〇年。
- $\hat{1}0\hat{6}$ 年 Ш ために龍興院で寂した。 [萬福禅寺で隠元に嗣法し、 「福州補山萬歳寺に祇園卉和尚に従って剃髪し、 慧林性機 正月、 (一六五四) 京都黄檗山萬福禅寺の三代法席を継ぎ、 (一六○九―一六八一)、黄檗宗の僧。 七月、 隠元に従って長崎に渡り、その弘法を助けた。 慧林性機の著作に、『滄浪声詩偈』、 攝津麻田摩耶山佛日寺(今大阪府池田市畑町佛日寺)に住した。延寶八年 のち福清黄檗山萬福禅寺に至って隠元に師事した。 明 天和元年 の福州府福清县鄭氏の出身で、 『佛日慧林禅師語録』などがある。 (一六八一)に塔頭龍興院を建て、 日本寛文元年 (一六六一) 二月、 崇禎十七年 十一月、 · (二六 南明永曆 京都黄檗 四 四
- 107 どがある。『宋史』卷三百二十一「列傳」八十:「鄭俠、字介夫、 |安石知其名、邀與相見、 建 拂先生介公、鄭俠(一○四一─一一一九)。字は介夫、 俠讞議傅奏、 福州福清の人。英宗治平四年 安石悉如其請。 稱獎之。進士高第、 俠感為知己、 (一〇六七)の進士で、 思欲盡忠。」 調光州司法參軍。 河南光州司法参軍に任じた。 号は一拂居士、大慶居士、西塘先生。 福州福清人。 安石居政府。 治平中、 凡所施行、 隨父官江寧、 著作『西塘先生文集』 民間不以為便。 北宋の清官 閉戸苦學 光有疑
- (⑩) 萬曆皇帝三十七年己酉、一六〇九。
- 109 -元年 補山、 「塔寺と俗称される。 (九〇七)、 明朝福州補山萬歲寺。 朱溫によって萬歲寺と改名された。 唐の天祐元年 (九〇四)、閩王王審知が創建し、 今の福州于山報恩定光塔寺、 報恩定光塔寺の東側に小山があり、 福州市于山の西南側にある。 本名は報恩定光塔寺であった。 寺内に白い磚塔があ 補山と呼ばれ 後梁 の開
- 110 職 は日本慶安四年 國主嚴有君 嚴有院。嚴有院は江戸幕府の第四代将軍徳川家綱 (一六五一) —延寶八年 (一六八〇) である (一六四一—一六八〇) の諡号である。 将軍在

- (一六五四)に再び妙心寺の住持となった。明曆元年(一六五五)九月、龍渓は妙心寺住持の地位にあって隠元 元和六年に普門寺の九代目の住持を継いだ。 :島上郡富田町慈雲山普門寺(今の大阪府高槻市富田町普門寺)の籌室玄勝に投じて出家し、宗琢と名づけられ 慶安四年(一六五一)九月に京都妙心寺の住持となり、承応三年
- 檗山萬福禅寺開立の第一功労者と尊ばれ、その法脈は後水尾法皇を経て晦翁寶暠によって今日まで継承されてい 法皇は龍渓に嗣法した。寛文九年(一六六九)九月に後水尾法皇から大宗正統禅師の號を受けた。龍渓は京都黄 寺である近江蒲生郡松尾山村の法輪山正明寺(今の滋賀縣蒲生郡日野町松尾に)に住した。寛文七年秋、 引き出した。寛文四年(一六六四)正月十九日、龍渓は京都黄檗山萬福禅寺で隠元に嗣法し、後水尾法皇の勅 を普門寺に迎え入れ、隠元を日本に引き留めるために、幕府に対して大いに奔走して、 ついに新寺開立の政策を
- 112 蘇、底本:「穌」。今、改める。 その語録に『宗統録』、『大宗正統禅師語録』などがある
- 蜂起、 底本:「鋒起」。今、改める。

114

113

純鋼生鐵漢、底本:「純剛生鐵漢」。今、改める。

- $\hat{1}\hat{1}\hat{5}$ 崇禎十六年(一六四三)に十六歳で莆田縣梧山積雲寺の衣珠和尚の許において剃髪し、 )夏、福清黄檗山萬福禅寺に入って隠元に参じた。南明永曆八年(一六五四)七月、隠元に随従して東渡して 獨湛性莹 (一六二八—一七〇六)、 隠元の傍に居た。日本寛文四年(一六六四)五月、京都黄檗山萬福禅寺で隠元に嗣法し、 明の福建省興化府莆田縣黄石里の陳氏の出身、 隠元の第十八番目の法子。 南明 永曆五年 (一六五
- 116 ①『永思祖德録』卷上 その著作に『獨湛和尚全録』三十巻、『永思祖徳録』、『扶桑寄帰往生傳』 「大丞相陳俊卿」:「祖諱俊卿字應求、 世居福建莆田 紹興中登第、累官侍禦史。 などがある

江金指に初山寶林寺(今の静岡縣引佐郡細江町中川に)を開いた。天和二年(一六八二)正月に京都黄檗山萬福

元禄五年(一六九一)に塔頭獅子林院に退隠した後、

再び初山寶林寺に住し、

禅寺の第四代住持になる。

祖母、 至 諱文龍。 誰不死亡、貴乎得死所。生為父母身、死為國家事。 萬福禪寺文華殿存。 浚忠蓋、 卷四五一 母日:幸與吾兒同日死、 有諷其降者、 同日亦捐軀。 能文章、 劾黜秦檜、 「列傳」二一〇 祖曰:諸君特畏死耳、 負氣節。 忠孝出一家、 また、『宋史』 不附其黨。」『永思祖德録』、一 咸淳年狀元及第、累官參知政事。 又何恨哉。 「陳文龍」。 氣節勝丈夫。 卷三八三「列傳」 未知此生能不死乎。 亦自盡。 丹心照千古、 讃曰:丹衷正氣士、 卷。 胸中書萬卷、 四三 獨湛性瑩著。 浩氣塞太虛。 後被執至杭州、 益王入閩、 「陳俊卿傳」。 優入聖賢班。 延寶五年 頂不戴異天。 以為閩廣宣撫使、 俾彼迎合者、 ②『永思祖德録』 不食卒。 所用竟在此、 (一六七七) 回天既無力、 祖母病尼寺中、 失節愧有餘。」また、『宋 討平漳州興化 獨湛序、 無愧人世間。 卷上「陳文龍」: 捐命亦宜然。 左右視之泣 京都黄檗山 異哉太 胡元兵

)崇禎戊辰年、一六二八年。

117

- (11) 居常、底本:「居嘗」。今、改める。
- 辛卯、南明永曆五年(一六五一、清朝順治八年)。己丑、南明永曆三年(一六四九、清朝順治六年)。
- 癸卯、日本寛文三年(一六六三、清朝康熙二年)。 癸巳、南明永曆七年(一六五三、清朝順治十年)。
- 天和壬戌、日本天和二年(一六八二、清朝康熙二十一年)。擱在和山待箇人、底本:「閣在和山待箇人」。今、改める。

 $\widehat{123} \quad \widehat{122} \quad \widehat{121} \quad \widehat{120} \quad \widehat{119}$ 

124

丁丑、日本元禄十年(一六九七)。 天和壬戌、日本天和二年(一六八二、清朝康熙

梅天禅師法語』

が版行されたのを始めとする。

史という観点から、重要な人物と考える。

定されていく時代にあたる。

# 梅天無明和尚行業記訓註

千田たくま

#### 解題

れ、寛文五年(一六六五)には「諸国寺院御掟」 首座」の一人である。梅天禅師が生きた時代は、 梅天無明禅師(一六〇七~一六七六)は、 江戸時代初期の臨済宗関山派 が制定されて、本末関係、 紫衣事件に象徴されるように、 (妙心寺派) 住持資格、 幕府により寺院法度が出さ の禅師で 寺檀関係、 で、 「愚堂下の三 身分が

たが、 梅天禅師は遅くに出家して、 平易な言葉で仏法禅要を説いて、 首座までしか法階を上げなかったので、 名を知られた。 仏教や臨済禅の日本思想化 正式な和尚としては認められ (日本語化) と近世思想 なか つ

解題で述べているとおり、そもそも梅天禅師が在世中の寛文一二年(一六七二)に、「かな法語」を集めた さて梅天禅師の資料集である『梅天禅師法語』 は、 木村静雄先生が昭 和四四年出版の 『梅天禅師法語 0

妙法寺 相楽郡で樵子が撰したとある。寛文一二年(一六七二)というと、 その跋文には「寛文十二壬子暦九月良辰、 (現、廃寺)を建立したときである。そして妙法寺には寮舎として樵子軒があったので、 於相楽、 樵子撰」と、寛文一二年(一六七三) 京都府相楽郡に梅天禅師が開 九月に、 この「かな 山となって 京都府

附録された 禅師法語』と称す)と題して再版され、この時に、 興した京都市山科区の白河寺 その後 『梅天禅師法語』は、 (現、廃寺)から『重訂 禅師没後の享保一○年(一七二五)に、 団珪不遷禅師によって梅天禅師の 梅天禅師法語 行業記共』(以下、享保一○年版 五〇年遠諱を記念して梅天禅 「行業記」が記されて、 師 が 再

法語」は梅天禅師本人が撰述したと考えられる。

于青龍峰下」と、京都山科の青龍山白河寺で大癡慧篤禅師が版行したことがわかる。大癡禅師は梅天禅師 題して三版される。これには「重刻序」が付されており、それによると「洛東山科白河劣孫大癡慧篤九拝書 玄孫弟子で、 さらに安永二年(一七七三)、 法脈をしるすと「梅天無明―主山無住-百年遠諱に、 同じく白河寺から『重訂 ―団珪不遷―古菱円中―大癡慧篤」となる。 梅天禅師法語 附行状ひらか な ح

笹桂林師によって田中東瑞編 漢文語録「梅天無明 『禅師語録』と、 『梅天法語』が出版されており、この時には「かな法語」「行業記」とともに、 和歌集「常葉春抄(梅天禅師和歌集)」 が収録された。

その後、大正一五年(一九二六)に、二五〇年遠諱を記念して、正法寺一三世

『梅天禅師法語』

の出版は、

として木村静雄 そして昭和四四年 猵 『梅天禅師法語』 (一九六九)、戦災によって焼失した正法寺の本堂が再建されたのに合わせて、 (私家版 昭和四四年四月。 以下、 昭和四四年版『梅天禅師法語』と称す)が

正法寺一四世笹義昌師の編集発行により出版された。

師 この 和歌集、 昭 和 梅天無明和尚行業記」が収録され、木村静雄先生による校訂と「かな法語」 四四年版 『梅天禅師法語』 では、 各種写真とともに「かな法語、 梅天禅師語録 の現代語訳が行われ、 (漢文)、 梅天禅

解題が付された。

本稿が初めてであり、「愚堂下の三首座」と言われ、

中世から近世に変

梅天無明和尚行業記」の訓註は、

化する時代の一事象、 中流層の教養や民衆への啓蒙的活動へと変化していく仏教や学問の一 事象として、 面

#### 凡例

白いと思われる。

1 本文は、享保一〇年版『梅天禅師法語』所収の「梅天無明和尚行業記」を底本とし、 諸本を参考にした。

2、本文は適宜分割し、「【 】(隅付き括弧)」によって見出しをつけた。

4 3 内容解釈に基づいて句読点を新たに付けた。 内容解釈に基づいて誤読と見られる漢字は訂正した。 訓読は底本を参考にしつつ、新たに訓読した。 便宜的に漢字の異体字・旧字体を、 新字体・常用字体に変

更し、註記は省略した。

## 梅天無明和尚行業記

#### 【出自家柄】

師諱無明、 字梅天、 豊後人、 清和源氏多田満仲八世孫、 須田為実後裔也。 初称宅之。 自幼篤実俊頴 覃思

師 幼きより篤実俊頴にして、覃く群籍を思い、尤も周易に長ず。 諱は無明、 字は梅天、豊後の人、清和源氏多田満仲の八世の孫、 須田為実の後裔なり。 初め宅之と称

兵庫県加西市の天台宗多田院(廃仏毀釈により多田神社に変更される)に葬られている。 ○多田満仲=清和源氏初代源経基(?~九六一?)の子で、多田源氏の祖である源満仲(九一二~九九七)のこと。

監盛家。その四代目である(清和天皇五代孫左馬権頭頼信三男、乙葉入道頼季嫡孫、 季。その嫡孫である肥後守満実。その五男である須田左衛門尉為実。その末流である肥前守盛友。その二男である将 『系図』によると、須田宅之つまり梅天禅師は、「清和天皇五代孫である左馬権頭頼信。その三男である乙葉入道頼 肥後守満実五男、須田左衛門尉

為実末流、肥前守盛友二男、将監盛家四代)」とある。 清和天皇—貞純親王—清和源氏初代源経基 一多田源氏初代満仲 河内源氏初代頼信—乙葉入道頼季…満実

○須田為実=不詳

盛友—盛家…宅之(梅天禅師)。

坂部六右衛門三重の娘とある。 松平丹波守重直(一六〇一~一六四三)に、御使番(伝令)として召し抱えられた。知行は二〇〇石であった。妻は で辻氏。父の与右衛門のとき、徳川四天王の本多平八郎忠勝(一五四八~一六一〇)に仕えたが浪人し、 (梅天禅師)は、寛永一二~一三年(一六三五~一六三六)頃に、豊前龍王藩 ○須田宅之=梅天禅師の俗名。詳しくは須田弾左衛門宅之。『系譜』などによると、先祖は三河国加茂郡須田村出 .宮崎県延岡市)の藩主有馬左衛門佐康純(一六一三~一六九二)に仕えた。その後、父与右衛門は没したが、宅之 (大分県宇佐市)の藩主になっていた 日向延岡藩

る

つまり梅天禅師は三十歳を手前にして、豊前龍王藩に召し抱えられた。

)覃思群籍、 尤長周易=覃思は深考に同じ。 覃は潭や湛に同じで、 深い。 周易は占いで知られる『易経』

#### 【熊本での武勲】

于一方、命公司軍。 仕于杵築太守。寛永丁丑歳、 公雅寬度温仁、 雑虜入冠肥州、 不縦威於挙止。 割拠嶋城。 故衆推為帥。 東武節度、 於是破虐虜鏟賊豪。 雖攻極百端、 踰年不降。 畢収其甲兵、 太守重直、 鎮

重直感賞之、 杵築の太守に仕う。寛永丁丑の歳、雑虜、 加賜禄四十鍾。 後令胤重頼以礼下之、 肥州に入冠して、 摂行政事。 嶋城に割拠す。 東武の節度、

攻極百端と雖も、

年を踰えて降らず。

太守重直、 重直、 故に衆推して帥と為す。 之を感賞して、 一方を鎮し、公に命じて軍を司らしむ。公、雅より寛度にして温仁、 禄四十鍾を加賜す。 是に於いて虐虜を破り賊豪を鋒す。 後、 令胤の重頼、 畢に其の甲兵を収めて、 礼を以て之に下し、 政事を摂行せしむ。 威を挙止に縦にせず。 厳旨を恢安す。

されて、 重直は、 ○杵築太守=松平重直の子、松平英親(一六二五~一七○六)のこと。豊前龍王藩 に没した。 島原の乱後の寛永一六年(一九三九)に豊後高田藩 杵築藩初代藩主となる。 その後、 長男の英親が家督を継ぐが、 ちなみに杵築松平家は、 正保二年 愚堂国師の縁によって京都市の聖澤院の檀家にもなってい (大分県豊後高田市) (一六四 <u>H</u>. に杵築 (大分県宇佐市) (大分県杵築市、 へと移り、寛永一九年 藩主。 国東市) 父の松平

- (一六三八) 二月二八日にわたる、 ○寛永丁丑歳、雑虜入冠肥州、割拠嶋城=島原の乱のこと。寛永一四年(一六三七)一○月二五日から寛永 肥前の島原半島 (長崎県雲仙市、 島原市、南島原市)と、 肥後の天草諸島 五年
- ○東武節度、雖攻極百端、踰年不降=東武は東都、武蔵で江戸のこと。節度は節度使。中国唐代の官職で、

県天草市)での一揆。嶋城はおそらく諸島の城の意味。

- 年をまたいで続いたこと 令官。東武節度で江戸の大名、 つまり江戸幕府。 百端はいろいろな手口方法、 数が多いこと。 踰年不降は島原の乱 軍部総
- 直は江戸詰め中で、帰藩して出兵することを命じられた。そこで重直は急遽帰藩し、 ○太守重直、鎮于一方=『豊後遺事』『杵築史考』などによると、島原の乱が起こった時、 一五○○人の軍勢で出兵、一○日に島原着陣、二七、二八日の原城攻落に奮戦し、三月一○日に帰藩した。 寛永一五年 (一六三八) 二月二 豊後高田藩の藩主松平重
- ○公雅寛度温仁=寛度は寛大で度量がある。 温仁は他人に対して優しく情け深い
- ○恢安厳旨=恢安は恢復し平定する。

)破虐虜鏟賊豪=鏟は平らげる、ならす。

- )重直感賞之、加賜禄四十鍾=感賞は感心して褒めたたえる。 鍾は容量の単位だが、不詳。『系譜』によると、二○
- ○石を加増されて、都合四○○石になったとある。
- 頼→英親と改名した。摂行政事は、代わりに職務を行うことで、梅天禅師(宅之)は杵築藩家老となった。 ○後令胤重頼以礼下之、摂行政事=令胤重頼は、重直の長男で杵築藩初代藩主松平英親のこと。 松平英親は直次→重

# 【大分県杵築市養徳寺での愚堂和尚への帰依参禅】

時請宝鑑国師於養徳寺敬礼之。 日便呈見解日、 我聞風声識得従来無心。 公謁国師参禅詢請、 其志不倦

国師即 打地日、 何麼說 有無。 即今聞得去。

公日、 唯這箇是。

国師日 如何乎是。

公日、 和尚打地、 我早無心中聞了。

公日、 国師日、 未在、 猶挙看。

和尚云未在、任他我不曾疑。

国師云、

儞是軽慢人、

万劫難得。

若知非、

帰家点検而看。

切忌涉分別

時に宝鑑国師を養徳寺に請して之を敬礼す。 公、 国師に謁して参禅詢請り 其 の志倦まず。

国師即ち地を打ちて曰く、 日便ち見解を呈して曰く、我、 何麼れぞ有無を説く。 風声を聞きて従来無心なることを識得す。 即今聞き得去れ

公日く、 唯だ這箇、是。

国師日く、 如何なるか是。

公曰く、 和尚、 . 地を打てば、我早くも無心の中に聞き了る。

国師曰く、未在、猶お挙せ看ん。

公曰く、 和尚、 未在と云う、任他れ我は曾つて疑せず。

国師云く、儞は是れ軽慢の人、 万劫にも得難し。若し非を知らんとせば、

忌む分別に渉ることを。

家に帰りて点検して看よ。

切に

- 寺で、杵築松平氏の菩提寺。松平家が杵築に移封した正保二年(一六四五)に創建され、愚堂和尚を開山に招いた。 ○時請宝鑑国師於養徳寺敬礼之=宝鑑国師は愚堂和尚(一五七七~一六六一)。養徳寺は大分県杵築市の大心山養徳
- ○参禅詢請=詢請は詢問請教で、問うて教えを受ける。
- ○我聞風声識得従来無心=風声は風の音。従来は以前から、今まで、これまで、ずっと。無心は「空」。
- の意味。愚堂和尚は、有無の二項対立的発想を注意された。即今はただ今。聞得去は「聞 ○何麽説有無。即今聞得去=何麼は、なぜ、どうして。「それならどうして『無心を識得した』と有無を説くのか」 (動詞)」+「得(可能補
- 語)」+「去(方向補語)」で、得は肯定を表し、去は動作により基準点から離れることを表し、「聞ける、聞いた」。
- 「今、聞いたか」。
- ○唯這箇是=「ただこれがそれだ」。這箇は「しゃこ」と読み、これ、この。是は、これ、それ、 ただしい。
- ということで、いまだ二項対立的発想に留まっている。 ○我早無心中聞了=早は時間をおかずに、早急に。「無心中に聞いた」と意識しているということは、有心中もある
- 唱に「是の大悲話上に於いては、直に是れ未在(於是大悲話上、直是未在)」とある ○未在、猶挙看=未在はいまだ在らず、いまだしで、まだ十分ではない。『碧巌録』八九則、 雲巖問道吾手眼の頌評
- ○儞是軽慢人、万劫難得=軽慢はおごる、思い上がる。万劫ははるか長い時間。

## 【開悟の問答機縁】

公退。来夜再参室。

国師示水牯牛話。

公着語曰、在途中不離家舎。

国師日、何一刀両断不来。

公礼拝し退く。

公日、 作麼生両断処。

国師吹滅火灯。公於直下大悟、 即知始識、 是某従来娘生面目。

公曰、若為看得非娘生面目。

国師曰、

儞看得両断処麼。

公礼拝退。

国師曰、

如是如是堪珍重

国師、 公退く。 水牯牛の話を示す。 来夜再び室に参ず。

国師日く、 何ぞ一刀に両断し来らざる。 公、着語して曰く、途中に在って家舎を離れず、

公曰く、 作麼生か両断の処。

国師曰く、儞、 両断の処を看得たるや。

国師、

火灯を吹滅す。

公、

直下に於いて大悟し、

即知に始めて識る、

是れ某が従来娘生の面目なることを。

国師曰く、 公日く、 若し看得たると為さば娘生の面目に非ず。 如是如是、 珍重するに堪えたり。

183

のだれそれだ』と名前を書いておこう。 後に、潙山のふもとにある檀家の家畜の水牛に生まれ変わる。その証拠に、生まれ変わった水牛の左脇に『潙山の僧 ○水牯牛話=『碧巌録』二四則、劉鉄磨台山の本則評唱などにある潙山水牯牛の話。内容は、潙山和尚が さてまさにその時、その水牛を『潙山和尚』と呼ぶかね、それとも『水牛』 私は百

と呼ぶかね」と質問されたというもの。

道、老僧百年後、 潙山僧某甲と。且く正当恁麼の時、喚んで潙山僧と作すが即ち是なるか、喚んで水牯牛と作すが即ち是なるか(潙山 原文は「潙山道く、老僧百年の後、山下の檀越家に向いて一頭の水牯牛と作るに、左脇下に五字を書して云わん、 向山下檀越家作一頭水牯牛、左脇下書五字云、潙山僧某甲。且正当恁麼時、 喚作潙山僧即是、

は水牯牛話で、「潙山の僧」か「水牛」かと、より具体的にわかりやすく教示された。 愚堂國師は昼に「何麼れぞ有無を説く」と、「有無」の両辺に分かれていることを注意されたが、それを今度夜に

水牯牛即是)」。

って、便ち下座す(上堂。云、有一人論劫在途中不離家舍。有一人離家舍不在途中。那箇合受人天供養、便下座)」 を論じて途中に在って家舎を離れず。一人有り、家舎を離れて途中に在らず。那箇か合に人天の供養を受くべきとい ○在途中不離家舎=いまだ途中と家舎の両辺の発想に留まっている状態。『臨済録』に「上堂。云く、一人有り、

に分かれている比較分別の思慮状態を、一つの無分別智に戻すこと。ちなみに「一刀して、両つに断つ」と読むと、 して、一剣、天に倚って寒まじ(両頭倶截断、一剣倚天寒)」と同じ。その眼目は、主体の智慧のはたらきで、二つ ○何一刀両断不来=一刀両断は「一刀もて、両つながら断つ」で、二項対立の区別を断ち切ること。「両頭倶に截断

○国師吹滅火灯、公於直下大悟=梅天禅師の「作麼生か両断の処」 質問するあなたと答えるわたしとの両辺がない黒漫々の一つたるべきを示された。 の問いに対して、 愚堂和尚はロウソクの火を吹き

吹滅火灯は『無門関』二八則

久嚮龍潭に「龍潭、

因みに徳山請益して夜に抵る。

潭云く、夜深けぬ、

二つに断ち切ることで、二項対立に区別することになる

此忽然有省。便作礼)」とある り去らざる。山、遂に珍重して簾を掲げて出ず。 夜深、子何不下去。山遂珍重揭簾而出。 山、接せんと擬す。 潭、 便ち吹滅す。 Щ 見外面黒却回云、外面黒。 外面の黒きを見て却回して云く、外面黒し。 此に於いて忽然として省有り。 潭乃点紙灯度与。 便ち作礼す 山擬接。 (龍潭、 潭乃ち紙灯を点じて度 因徳山請益抵夜 潭便吹滅 山

来のはたらきで、梅天禅師を導いた。 を以てす(一夜侍坐次、 夜侍坐する次で、山 この機縁は、愚堂和尚が庸山和尚に証明を受けた時のはたらきと同じで、『宗統八祖伝』 (庸山)、火灯を吹滅す。 山吹滅火灯。 師笑起点火来、 師 (愚堂)、笑い起ちて火を点じ来る、 山呵々大笑。授以印記)」とある。 Щ 愚堂和尚は師の庸山和尚伝 呵々大笑す。授くるに印記 の愚堂寔禅師 この段に、

生来未分の状態。 ○即知始識是某従来娘生面目=即知はその場ですぐに。従来はもとから。 娘は母親を指す。 阿娘、 娘親などともいう。 娘生面目は、 母が産んでくれたときの容姿、

き視点として未分に立つということ。 ちゃんのように、いまだ自分と他人などの区分ができない未分ではなくて、はっきりと区分ができたうえで、あるべ 態ではなくなる。 ○若為看得非娘生面目=もし梅天禅師が「見れた」といえば、見る主体と見た客体の両辺に分かれて、生来未分の状 注意点は、未分には「未在(いまだあらず)」と 可在 (あるべき)」 の違いがあるということ。

○如是如是堪珍重=如是はそのとおり。 堪はあたいする。 珍重はめでたい、 褒めたたえる。 「堪珍重」 で褒めるにあ

# 【三重県伊勢市中山寺での出家】

玉 日以謂 .師既去栖遅華山中 歴代伝灯仏祖不一在家成道。 Щ 利。 公無顕微 親以 豈非方袍形胡為得有了畢 書呈処見、 研究揣摩、 於茲有年矣。 問答句義等具存記録

遂辞官截髻。 維明曆乙未臘月二十八日、公年半百矣。遂拝瞻宝鑑国師於勢陽中山。

重頼聞之日、 吁非国器之欠乎、然強止衣則法中罪、曷拒之。

国師既にし去って華山・中山の二刹に栖遅す。

公、 顕微と無く、親しく書を以て処見を呈し、研究揣摩すること、茲に於いて年有り。問答句義等、具に

記録を存す。

ること得んや。

一日以謂らく、歴代伝灯の仏祖、一りも在家にして成道せず。豈に方袍の形に非んば胡為ぞ了畢するを有い。

遂に官を辞し髻を截る。維れ明暦乙未臘月二十八日、公の年、百を半ばなり。 遂に宝鑑国師を勢陽中山

重頼、之を聞きて曰く、吁、 国器の欠くるに非ざるや、然れども強いて衣を止めば則ち法中に罪たり、 曷な

ぞ之を拒まん、と。

摩は推察、推量する、おしはかる。於茲有年矣は、長年、この状況で年月を経る。唐の韓愈の「進学解」に「先生 家するまでの一〇年、在家のままで書簡などを持って指導を仰いだことを指す。 が愚堂和尚に初めて見えたのが、養徳寺創建の正保二年(一六四五)とすると、それから明暦元年(一六五五)に出 余を欺かん。弟子、先生に事えて、茲に於いて年有り(先生欺余哉。弟子事先生、 ○公無顕微、親以書呈処見、研究揣摩、於茲有年矣=顕微は意味未詳だが、明解なことと微細なことと思われる。 ○国師既去栖遅華山中山二刹=栖遅は隠棲する、閑居する。華山は京都市山科区華山寺。中山は三重県伊勢市中山寺: 於茲有年矣)」とある。

からず。

○豈非方袍形胡為得有了畢=方袍形は袈裟姿で僧侶の衣体。 方は四角、 真っ直ぐ、 方形。 袍は正服、 正式なときに着

る服 僧侶は正式な儀式では方形の袈裟を着ることから。 了畢は大事了畢で悟ること。

○遂辞官截髻=截髻は、ちょんまげを切ることで、武士をやめて剃髪して出家すること。

○維明暦乙未臘月二十八日、公年半百矣=明暦乙未は明暦元年(一六五五)。臘月は一二月。

公年半百は、

梅天禅師

の年齢が百の半分なので、五〇歳 ○勢陽中山=三重県伊勢市中山寺

○重頼聞之日、 吁非国器之欠乎、 然強止衣則法中罪、 曷拒之=重頼は杵築藩主松平英親の別名。 国器は国を統括でき

#### 【熊野での山林修行】

る器で、老中のこと

其所餐者只山毛海藻、 於是公便、 隠于熊野辞山、 或荷水搬柴以自給焉。 結蓬篳坐長養。 山遠塵埃、 其啖辛喫苦不可言。 門鎖雲霞。 光顱白髪、 群鹿馴膝、 孤猿解顔。 人見之以為聖梵再誕 気象深淑与世

是に於いて公便ち、 群鹿、 膝に馴れ、 孤猿、 熊野の辞の山に隠れ、 顔を解す。 気象深く淑やかにして世と邈如たり。 蓬篳を結んで坐して長養す。 Щ 塵埃を遠ざけ、 門 雲霞を鎖

其 、れ餐する所の者は只だ山毛海藻のみ、 光顱白髪、 或いは水を荷い柴を搬んで以って自ら給す。 其の啖辛喫苦は言う

人、之を見て以って聖梵の再誕と為す。

○於是公便隠于熊野辞山=熊野は三 |重県南部 和歌山県南部 奈良県南部 帯を指す。 古来より山 岳修行 (山林頭

行の前後に沐浴するための施設、 陀 た。よって「熊野辞山」は熊野地方の熊野山を指す。 浴して剃髪するのと同じ。「いや・ゆや」は の地であった。辞山の「辞」 修行の前後にお風呂に入って身体を清める場所。 は「いや・ゆや」と読み「湯屋」のこと。「湯屋」は修行者がお堂や山での参籠 「湯家、 湯治、 ちなみにこの「ゆや」が後に温泉、 湯谷、祖谷」とも書き、 臨済宗の僧堂で、 また美辞的に 銭湯へと発展する。 「熊野」とも書 摂心の前後に開 熊野地

○与世邈如=邈如は遠く離れている、茫漠、縹渺。方も古来より湯治場として有名。

○山毛海藻=おそらく山の草や川の草の意味。

○啖辛喫苦=辛さを食い苦さを喫する。辛苦をなめる。

○聖梵再誕=聖梵は神聖な人。

# 【中山寺への帰還寓居と愚堂和尚の道号授号】

居三年又還勢陽。 道俗惜別涕淚載路。 中山西南隅構第字、 扁日独笑。 居一 年、 国師授之印記、 自書賦梅天

号。

て 居ること三年にして又た勢陽に還る。 扁して独笑と曰う。居ること一年、 道俗、 国師、 別れを惜んで涕涙して路に載つ。 之れに印記を授け、 自ら書して梅天の号を賦す。 中山西南の隅に第宇を構え

に帰った。 ○居三年又還勢陽=明暦元年(一六五五)に出家剃髪し、 熊野に隠れて三年後なので、一六五八年頃に伊勢市中山寺

史は不明なことが多い。 〇中山 った。特に伊勢神宮 廃仏毀釈が激しかった地域で、 |西南隅構第宇、扁曰独笑=中山寺の西南に独笑庵を構えて一年。ちなみに伊勢市 (内宮外宮) 一帯にあった六○数ヶ寺は、すべて廃却されている。 三○○ほどあった寺院のほどんどが廃寺に追い込まれ、 これにより伊勢市の寺院の歴 (H 宇治山田) 五ヶ寺を残すのみとな は、 明治時

年なので、この授記は最晩年になる。 ○国師授之印記、 自書賦梅天号=一六五九年か一六六〇年に愚堂和尚から道号を受ける。 愚堂和尚の没年が一六六

和尚が賦した道号偈があり、 明」を、法名として授かったと思われる。道号の「道乾」 べたように、梅天禅師が灯火の明かりを吹き消す「久嚮龍潭」の公案によって悟ったので、 ちなみに梅天禅師は、 もとは「道乾無明」と言ったようだ。法名の 前二句が 梅」 の説明で、 後二句が の由来は不詳。 「天」の説明で 「無明」 新しい道号 は、 先の 「梅天」 「開悟の問答機縁」 明 の詳しい由来は、 かりが無くなる の段で述

馥郁一枝自然別、 馥郁たる一枝、自然に別なり、

此兄何得在人世、 此兄何ぞ人世に在るを得ん、氷肌玉骨色還鮮。 氷肌玉骨、色還って鮮かなり。

料識青霄都率辺。 料り識る、青霄都率の辺。

とある。

偈の意味は、

苦労して修行して、

雪後の梅のように、

鮮やかな悟りを咲かせた。

この法弟子は、

どうして煩

悩の人間世界にとどまるだろうか、清浄な天上世界をわかっている、である。

# 【雪潭和尚による証明と授無相戒】

之地。 玉 師遷化後、 他 日随分開鋪席為人去。 潭 ·和尚 再証明梅 子熟而 Ħ 無明 禅 人曾見于宝鑑国師究明己事年尚矣。 日瞥爾 到

又書無相依戒授之曰、唯要庶乎済度迷者、可成仏法勝縁者也

すること年尚し。 玉 師遷化の後 雪潭和尚再び梅子の熟せるを証明して曰く、 一日瞥爾として、 一念相応の地に到る。 他日、 無明禅人曾って宝鑑国師に見えて己事を究明 分に随いて鋪席を開いて人の為にし去れ

又た無相の依戒を書して之を授けて曰く、 唯だ要ず迷者を済度して、 仏法の勝縁を成ずべきを庶うものな

○国師遷化後=愚堂和尚が一六六一年に亡くなって後。

ŋ

ځ

の後 梅子熟は中国唐代の逸話。 ○雪潭和尚再証明梅子熟=雪潭和尚は雪潭豊玉和尚(一六三三~一七一七)。 愚堂和尚の法嗣で、 「梅子熟也」と証明を受けた故事に由来する。『景徳伝灯録』巻七、 大梅法常禅師 (七五二~八三九) が、馬祖禅師に相見して「即心是仏 明州大梅山法常禅師章 (大正蔵五一、二五 伊勢中山寺二世。 の語で開悟し、 そ

りのこと。仏教教理学では、 ○一日瞥爾到一念相応之地=瞥爾はサッと、迅速に。 最初の発心の智慧(一念)が、修行後の悟りの智慧と契合(相応)することをいう。 一念相応は両辺・二項対立から離れた境地と相応する智慧、

悟

四頁下~二五五頁上)。

六条戒を受け、 心地戒と洞山五位を授かっている。この江戸初期には黄檗宗の伝来に伴い、 ○又書無相依戒授之日=無相依戒は無相心地戒。 |開鋪席為人=鋪席は店舗の座席で、説法や坐禅のための法席を開いて、 その影響であろう。 公案の最後に「無相心地戒、 ちなみに臨済宗白隠下では、 三聚浄戒、 白隠和尚も正受老人道鏡慧端禅師(一六四三~一七二一) 十重禁戒」 出家のときに「三帰戒、 の無相の十六条戒を受ける。 利他行・為人度生をせよ。 曹洞宗臨済宗では授戒が問題となってい 三聚浄戒、 十重禁戒」の有相の十 から無相

○唯要庶乎済度迷者、 可成仏法勝縁者也=迷っているものを救って、 仏法との優れた縁を結ぶようにしてください。

勝縁は「すぐれた縁」。

# 【無住の入門と岐阜功徳院への巡錫】

無住字主山、初聞其名来問法要。機撥投合而密担枢要。

又去卓錫於岐阜功徳院、居磨蟻一匝焉。

無住、 字は主山、 初め其の名を聞きて来りて法要を問う。 機撥して投合し而して密に枢要を担う。

又た去りて錫を岐阜の功徳院に卓って、居ること磨蟻一匝す。

運と団珪不遷が記されてい ないので、『妙心寺派宗派図』では、主山和尚は、 ○無住字主山=主山無住。 梅天禅師の一番弟子で、白河寺、岡本寺の二世。 . る。 梅天禅師は弟子の法名に「無」の系字を付けることが多いようだ 雪潭豊玉和尚の法系に入っている。 梅天禅師が前堂転位 また主山和尚の弟子に慈峰義 (前板転位)

○岐阜功徳院=不詳。

於蟻行磨石之上、 の上を行くにおいて、磨左に旋りて蟻右に去く。 ぐる蟻や世上の耳こすり」という世語がある。 ること、一年。またあらがえない輪廻の上の衆生、世事に忙殺される衆生などの意味もある。 ○居磨蟻 一匝焉=磨蟻は「ひき臼 磨左旋而蟻右去。磨疾而蟻遅、 (磨)」 の上を逆回りする蟻のこと。循環することで、天候の廻り、 磨は磨石でひき臼や轆轤。 故不得不随磨以左廻焉)」とある 磨疾くして蟻遅し、故に磨に随わずして以て左に廻るを得ず 『晋書』天文志上が典拠 白隠禅師にも 「譬えば蟻 季節が循環す 「磨をめ

# 【京都市山科区白河寺の再興】

万治庚子。住洛嶋本氏実心院景権道甫居士、 並玄徳宗入居士、赴感乗化、 帰敬篤信、 捨資財興建青龍 山白

河寺。請師為中興開山。

是開済之法窟 後白河法皇霊廟也。宗入居士辞世之後、令嗣宗吾居士、 修真相続而繕修之倍于前時。

万治庚子。住洛の嶋本氏の実心院景権道甫居士、並びに玄徳宗入居士、感に赴き化に乗じて、 帰敬篤信し、

資財を捨てて青龍山白河寺を興建し、師を請じて中興開山と為す。

是れ開済の法窟、 後白河法皇の霊廟なり。宗入居士辞世の後、 令嗣の宗吾居士、 真を修めて相続して之を

○住洛嶋本氏実心院景権道甫居士並玄徳宗入居士=嶋本氏(島本氏)は本家を京都市内に持ち、 ○万治庚子=万治三年(一六六○)で、梅天禅師が愚堂国師から「梅天」号を授かった直後であろう。

繕修すること前時に倍せり。

改葬されたものである。 となっている。愚堂和尚の塔所山科の華山寺(山科区北花山河原町)にも島本氏の墓があるが、

この墓は白河寺から京都の聖澤院の檀家

○赴感乗化=赴感は随縁赴感で、縁に随って感に赴く。 ○青龍山白河寺=白河寺は京都市山科区東野地域(東野門口町か?)にあったが、明治七年に同じ山科の華山寺に合

併された。寺号の白河は後白河法皇御影堂に由来する。 山号の青龍は、 四方を司る四獣の青龍が東を意味しており、

京都の東に位置することから青龍山となったか。

○是開済之法窟、 後白河法皇霊廟也=白河寺は後白河院御影堂を改修したものとされる。 後白河院御影堂の由来は

まる。 そもそも後白河法皇(一一二七~一一九二)が御所「山科殿」を、 が、 寵愛した丹後局高階栄子に付与した。その後、 後白河法皇追善のために山科殿の近くに御影堂を建立し、 高階栄子の子供 永代祠堂料として近くの田畑を寄進したのにはじ 現在の山科区大宅地域に造営し、 の山科教成(公家山科家の祖、 一七七~一二三 その建物と領地

○宗吾居士修真相続=宗吾居士は不詳。修真は頂相画像を修繕すること。

### 【京都市白河寺での接化】

居常対有髪之尊卑、 師於茲領衆匡徒、道俗嚮化。 則温然猶掌珠玉。 其接客也、 有真参禅徒入室、 骨相厳毅不可触、 則悪辣手段不假他。 双眶瞪視不受瞞。 故雖英霊雋流漢 知見谿如、 言簡理 萌  $\Box$ 1 唖舌禿。

師 瞪視として瞞を受けず。 茲に於いて衆を領し徒を匡し、道俗嚮化す。其れ客を接するや、 知見谿如として、 言簡にして理明らかなり。 骨相、 厳毅として触るるべからず、

室するときんば、 有髪の尊卑に対するときんば、則ち温然として猶お珠玉を掌するがごとし。真参の禅の徒有って入 則ち悪辣の手段もて他を仮らず。 故に英霊雋流の漢と雖も、 口唖し舌禿ず。

○骨相厳毅不可触=骨相は姿、外形。厳毅は厳格で毅然としている。

○双眶瞪視不受瞞=双眶は両方の眼。瞪視は見張る。

ており、 )知見谿如、 論理が明解でわかりやすい。 言簡理明 知見は理解力、 正しい見解 知 識 見識 谿如は不明。 言簡理明は言葉が簡潔ではつきりし

居常対有髪之尊卑、 「掌中の珠」「掌の珠」ともいい、大切なもの。中国三国時代の傳玄(二一七~二七八)の短歌行に「昔、 則温然猶掌珠玉=居常は日常。有髪之尊卑は在家。温然は温厚、柔和。猶掌珠玉は「珠玉」 何の意か一朝、我をして溝渠に棄つるや(昔君視我、如掌中珠。 何意一朝、 君、我を視

○有真参禅徒入室、 とある。

則悪辣手段不假他=真摯に参禅をする学徒がいれば、親切で悪辣な手段で導き、まわりくどい他

口唖舌禿=英霊は英才に同じ、栄華秀霊。雋流は俊や秀に通じ、秀才。口唖舌禿は、発言するこ

ること、掌中の珠の如し。

の手段で代用しなかった。

とができない。 ○故雖英霊雋流漢、

【黄檗僧との問答】

日訪黄檗。問日、 於日用四威儀中、 有無欠断底法否。

檗曰、莫渉造作。

師曰、 什麼生無造作底。

識得自己始知。

旦

師曰、 従来無自己、識得箇什麼。

檗曰、 有仏処不得住、 無仏処急走過、 須到。

師曰、 作麼生無仏処。

檗欲与杖。

師驀拗折曰、 棒頭有眼不得、 莫草々地。

棄我溝渠)」

衆咸敞罔。 檗帰方丈。

師 Ħ 惜哉、 雷声不雨。 却偷得他、 破覆桶裏水、 出去焉。

日 黄檗を訪ねて問うて曰く、 日 用四威儀中に於いて欠断無き底の法有りや否や。

檗曰く、 造作に渉る莫れ。

師曰く、 什麼生か造作無き底

日く、 自己を識得して始めて知る。

師曰く、 従来、自己無し、 住まることを得ず、 箇の什麼をか識! 得す。

師曰く、 作麼生か無仏の処。

檗曰く、

有仏の処に、

無仏の処、

急に走り過ぎれば、

須らく到るべし。

檗、 杖を与えんと欲す。

師、 驀ちに拗折して曰く、 棒頭に眼有るを得ずんば、 草々地にすること莫かれ

衆咸な敞罔す。檗、方丈に帰る。

師曰く、 惜しいかな、 雷声するも雨ふらず。 却って他を偸み得て、 桶裏の水を破覆す、 といいて出で去る。

文年中 (一六六一~一六七二) のこととされる。

○この段は昭和四四年版『梅天禅師法語』の「寛文中卯春行脚之時」

の条

(八四頁)

に、

同文が著録されており、

寬

庵 )一日訪黄檗。問曰、 和尚のところに到り、 於日用四威儀中、 便ち問う、 向上の事、 有無欠断底法否=『梅天禅師法語』 説示すと雖も、 某甲、 眼無く、 「寛文中卯春行脚之時」 見聞すること能わず。 には、 日用四威儀中に 「黄檗山

195

木

於いて、欠断無き底の法有りや否や(到黄檗山木庵和尚、 有無欠断底法否)」とあり、 この黄檗派の僧は、 渡来僧で黄檗三筆として知られる木庵性瑫 便問、 向上事雖説示、某甲無眼、不能見聞。 (一六一一~一六八 於日用四威 儀

一六六一年(寛文元)に宇治の萬福寺に入り、

一六六四年

(寛文四)

ており、この頃の問答になる。

和尚となっている。木庵和尚は、

於日用四威儀中は、 日常の立ち居振る舞いの中、 生活でのはたらきの中で。 有無欠断底法否は、 部が欠けたり途

中で中断することがない悟りのはたらき(法) はあるでしょうか。

O E 識得自己始知=識得は見極める、わかる。自分を理解できたら、「そこ」がはじめてわかる。

○師日、 ○檗日、

什麼生無造作底=什麼生は、

何。

無造作底の底は、体言化名詞化で「~のもの」。 組み合わせる、手を加える。渉は、

ある範囲に及ぶ、

莫渉造作=造作は、意識し作り出す、

○師日、 従来無自己、 識得箇什麼=従来は、元来、 もとから。もとから自己が無いのに、その何を理解するというの

○檗曰、有仏処不得住、 無仏処急走過、 須到=仏の悟りの境地に居住せず、凡夫の煩悩世界に執着せずに過ごせば か。「寛文中卯春行脚之時」には「従来我無自己、識得箇什麼」と「我」が入っている

理解に到るだろう。「有仏処不得住、 無仏処急走過」は、 唐代の趙州和尚(七七八~八九七)の言葉。『景徳傳灯録』

倶忘の序に「有仏の処、 巻二六(大正蔵五一、四三七頁上)や『碧巌録』九五則、 遨遊することを用いず、 無仏の処、 長慶有三毒、垂示などに出る。また『十牛図』第八の人牛 急に須らく走り過ぐべし(有仏処不用遨遊 無仏処急須

○檗欲与杖=「寛文中卯春行脚之時」には「庵、 便ち打す(庵便打)」とある。

走過)」とある

うべきでもない。 人を打つことを得ざれ)」(大正蔵四八、二〇二頁中)とある。 ○師驀拗折曰、棒頭有眼不得、莫草々地=良否を判断して警策を振るうべきでないし、 実際、『碧巌録』七五則、 拗折はへし折る。「棒頭有眼不得、 烏臼問法道、 莫草々地」は、文意が取りにくい。 本則には「棒頭有眼、 ただ「寛文中卯春行脚之時」には 不得草々打人(棒頭に眼有り、 かといって適当に警策を振る 「棒頭有眼、 「明云、 不得莫草々地 有眼棒頭不

る。 得、 われるが、ではその警策を適当に振るってみろ」となる。 読める。これだと警策をへし折って、警策が無い状態を作り出して、その上で「(古来より)棒頭に眼識が有るとい 作る助詞。ちなみに「棒頭有眼、 「草々地」 而莫草々」とあるので、ここから「棒頭有眼不得、 は、 適当に、 いい加減に、 不得莫草々地」と区切ると、 ぞんざいに。 ・手紙の 莫草々地」と区切った。「棒頭有眼」 「草々」と同じ。「地」 「棒頭に眼有り、 草々地にすること莫きを得ざれ」と は形容詞について連用修飾語 は、 見分ける眼識 があ

○衆咸敞罔。檗帰方丈=敞罔は失意する、残念がる。『漢書』司馬相如伝下に 「敞罔靡徙」とある。「寛文中卯春行脚

之時」には「庵休(庵、 ○師日、 惜哉、雷声不雨。 休す)」とのみある。 却偷得他、 破覆桶裏水。 出去焉= 「寛文中卯春行脚之時」

には

明

便出去

明、

便ち出

で

去る)」とのみある。 雷声不雨は、掛け声だけで実際の行動がともなわないこと。 却偸得他は、 そこでそれをひったくって。 破覆桶裏水

代わりにため込んだ水を開放してやった。

### 【南禅五山僧との問答】

は、

桶の水をひっくり返してやった。

**掸∃、商经真甚□天。** 南禅有匡徒之力、望高四裔。一日訪

禅曰、箇老漢甚処来。

師曰、紅日已丁午。

禅、呵々大笑。

禅曰、久遠劫至未来際無欠断。上座錯作欠断師曰、不許個老有個機要。又挙前話。

師云、即今道。

師曰、 禅、竪起塵尾。 少売弄。

禅即喝。

師曰、 禅曰、

舌頭不是。 没滋味。

師亦喝。

師云、大有巨霊擘太華之威、 禅云、争奈忿怒那吒須喫棒。 全無蒼龍奪明珠之力、

師曰く、紅日已に午に丁たる。 禅曰く、箇の老漢、甚処より来たる。 南禅、徒を匡すの力有りて、望、

四裔に高し。

一日訪ぬ。

即出矣。

禅、 呵々大笑す。

師曰く、個の老に個の機要有るを許さず。又た前話を挙す。

禅、 師云く、即今道え。 禅曰く、 塵尾を竪起す。 久遠劫より未来際に至るまで欠断無し。上座、錯って欠断を作す。

禅曰く、没滋味。 ・りじみ ・りでみ

禅即ち喝す。
師曰く、舌頭不是。

市の下に場け

師も亦た喝す。

禅云く、争奈ぞ忿怒の那吒も、須らく棒を喫すべき。

師云く、 大いに巨霊、 太華を擘くの威有って、全く蒼龍、 明珠を奪うの力無し、 د را د را いて即ち出ず。

れている。

○この段も前段に続き、

昭和四四年版

『梅天禅師法語』

の

「寛文中卯春行脚之時」

の条

(八四頁)

に、

同文が著録さ

前問」とある。匡徒は匡徒領衆で、 ○南禅有匡徒之力、 禅寺を訪ねた、 人望が高い。 の徒を匡し衆を領するが如きは、 望は人気、 の意 望高四 良い評判。 裔。 又た作麼生(只如諸方匡徒領衆、 日尋禅= 学徒を教正し大衆を領導していくこと。『碧巌録』一一則の本則に 四裔は四方、 『梅天禅師法語』 四辺に同じ。 「寛文中卯春行脚之時」 国の 又作麼生)」とある。 四方のはしまで。 には 『書経』 望高はおそらく声望が高 又到 舜典が典 育禅寺。 拠 「只だ如諸方 現 **妈西堂便** 尋禅は南 如

○日、箇老漢甚処来=南禅寺の和尚が、梅天禅師にどこから来たかと訪ねた。

時。 ○師日、 太陽が正午で真上にあり、 紅日已丁午=紅日は真紅の太陽。 はっきりと眼の前に居るのが見えているはず。 丁午の丁は当に同じ、正当。 午は 「うまのこく」つまり正午で昼、 午後零

○禅、呵々大笑=呵々は「ハッハッハ」という笑い声。

○師

Ħ 不許個老有個機要。 又挙前話=老は老師 老大和尚などと同じで敬称。 機要は、 はたらきのかなめ。 又挙前

話は、 黄檗のところで問うた「日用四威儀中に於いて欠断無き底の法有りや否や (於日用四威儀中、 有無欠断底法

否)」を同じようにここでも問うた。

尽きるきわ(際限)まで。無欠断は、一部が欠けたり途中で中断することは無い。 ○禅曰、久遠劫至未来際無欠断。上座錯作欠断=久遠劫は、はるか遠いむかしの時間 上座は、 (劫) から。 梅天禅師に向かっての敬 未来際は、

○師云、即今道=説明解説や批評批判はひとまず脇において、端的に表現すればどうか。

錯作欠断は、自分で勝手に誤解して欠断を設定しているだけだ

竪起塵尾=塵尾は払子。払子を起てた。

○師日、

じて「するのをやめろ」という禁止。つまり禅師っぽく振る舞うのはやめろ、禅機を見せびらかすな、

少売弄=売弄を少なくせよ。売弄は自慢する、ひけらかす、他人を褒めそやす。少は「少なくする」から転

○師日、舌頭不是=舌頭、 ○禅日、 没滋味=滋味没し。味気がない、 是しからず。舌が過ちを犯している。 面白みがない。 つまり禅機がだめだと、味気がない、 間違いを言っている。舌頭は舌。不是は不正に同じ 面白みがない、 の意

間違い、 過ち。

るときに用いる。 ○禅即喝=このように問答の最後に喝を吐くというのは、しばしば見られる。言葉を超えた、文字外のことを提示す

る必要があるのか。 ○禅云、争奈忿怒那吒須喫棒=なぜ私も喝を受ける必要があるのか。どうして怒れる那吒太子でさえも、 警策を受け

を折伏するとされた。 と呼ばれ信仰されるようになる。 忿怒那吒は、那吒という名前の天部 那吒太子は普段は少年の姿をしていて、怒ると三面六臂や八臂の異形になって悪者 那吒は、 もとはインドの天部の一人であったが、一一世紀頃から、

時 須喫棒は、『景徳伝灯録』巻一二、 如何。 師曰く、 青天も亦た須らく棒を喫すべし 鎭州宝寿章に、 (問 宝寿和尚と趙州和尚との末期の問答で「問う、 万里無片雲時如何 師旦、 青天亦須喫棒)」(大正蔵五一、 万里、 片雲無き

昔訴官相攸開

基於岡本翠微

備師

韜 晦

居。

且於其頂刈茅夷崖、

巧搆精藍、

是

節

白山鎮護地

而多聞

時 二九四頁下)とあるのが有名で、 これを五言対句に省略して 「万里雲無き時、 青天も須らく棒を喫すべし (万里無雲

青天須喫棒)」とする。

に同じ。 して曾て凝滞無し(若巨霊神劈開太華首陽、 岐方会和尚語録』 岳の一つ陝西省の華山。 )師云、大有巨霊擘太華之威=山を引き裂くほどの威勢は大いに有るが。 に付される『潭州雲蓋山会和尚語録序』 東晋の『捜神記』に、 河流迅急曾無凝滞)」(大正蔵四七、六四六頁上)とある。「抜山蓋世 巨霊が黄河の流れをよくするために、 にも「若し巨霊神、 巨霊は黄河のことで黄河の水神。 太華と首陽とを劈開せば、 華山を引き裂いたとある。『楊 河流迅急に 太華は Ŧi.

らす 珠は宝石。 大潙月菴善果禅師章に ○全無蒼龍奪明珠之力=龍の洞窟にある宝珠を取ってくるような実行力はまったく無い。 (解猛虎頷下金鈴驚群動衆) 「猛虎頷下の金鈴を解って群を驚かし衆を動かし、 取蒼龍穴裏明珠光天照地)」(大正蔵五一、六七一頁下)とある。 威勢は大いにいいが、 蒼龍穴裏の明珠を取って天を光かし地を照 『続伝灯録』 蒼龍は青 巻二九、 潭州 明

大有巨霊擘太華之威、

全無蒼龍奪明珠之力で、

実行が全くともなわない

【大阪府高槻市岡本寺の

崩

創

寛文己酉、 譲白河寺於主山。 摂嶋上大塚無休宗無二居士、 嘗帰篦下、 親炙誨励

故山号多聞、 寺名岡本。 背層巒面大江而松樹鬱密

丁成褫之日、 称信檀功徳而乃挙文珠大士挿草因

垂

示開堂会畢

師告居士日、

宜哉此山極 有 洞仙之趣。 古人曰、 山水之秀可居 益人道気矣。

寛文己酉、 白河寺を主山に譲る。 摂の嶋上の大塚無休と宗無の二居士、 嘗って篦下に帰して、 海励に親炙

す。

昔、官に訴え攸を相て一基を岡本の翠微に開き、師、 韜晦の居に備えり。 且 つ其の頂きに於いて茅を刈

崖を夷らげ、精藍を巧搆す。是れ即ち白山鎮護の地にして多聞の霊場なり。 故に山を多聞と号し、寺を岡本と名づく。 層巒を背にし大江を面にして松樹鬱密たり。

成褫するの日に丁たりて、信檀の功徳を称え而して乃ち文珠大士挿草の因縁を挙す。

垂示開堂会畢りて、師、

居士に告げて曰く、宜きかな此の山極めて洞仙

の趣有り。

古人曰く、

山水の秀居

すべし、人の道気を益す、と。

梅天禅師の一番弟子の主山無住和尚 ○寛文己酉、譲白河寺於主山=寛文己酉は寛文九年(一六六九)。白河寺は京都市山科区東野地域にあった。 主山

○嘗帰篦下、親炙誨励=篦下は師家の持つ竹篦のもとで。誨励は教え励ます。 ○摂嶋上大塚無休宗無二居士=摂津国嶋上郡で、現在の大阪府高槻市と三島郡島本町一帯。 大塚無休と宗無は不詳

在の大阪府高槻市岡本町、南平台、群家本町、 ○昔訴官相攸開一基於岡本翠微、 備師韜晦居=訴官は幕府に要請して。相攸は建設によい場所を探すこと。 大蔵司あたり。翠微は山の中腹。 韜晦は隠居、 岡本は現

本山、 町にも 毘沙門天の鎮守社を作った。高槻市岡本町二四に白山神社が現存しており、毘沙門天(多聞天)、弁財天を祀って ○且於其頂刈茅夷崖、巧搆精藍、 おそらく白山神社は、 弁財天は弁天山を指すであろう。 同じく白山神社と霊仙寺があり、 神社の北面にある岡本山古墳、 是即白山鎮護地而多聞霊場也=山の中腹に梅天禅師の居所を、 ちなみにこの岡本町の白山神社から一一五号線を一キロほど北上した霊仙 両者を含むこの一帯は古墳群地帯となっている。 弁天山古墳を祀る神社で、 祭神の毘沙門天 (多聞天) 山の上に白山権現と 記 等

を挟んでいる。 )背層巒面大江=層巒は神社の北にある岡本山 大江は神社の南にある女瀬川 古墳、 弁天山古墳と、 連なる山々。 現在は白山神社の北側に名神高速

た転衣する、 ○当成褫之日=入山式晋山式の日。 事褫とも書く。 成褫は 肌脱いで助ける、 扶助して成す、 事をなす。 褫は衣服を脱ぐ、 ま

○文珠大士挿草因縁= 「世尊指地」 の公案。 ある時、 釈尊がある場所を指差して「寺院を建てよ」と言うと、

除幕する。

[が一本の茎を地面に挿して「建ちました」と言った説話。 『五灯会元』世尊章に出る。 文珠菩

帝釈将一茎草挿於地上云、 帝 釈 ちなみに『従容禄』 一茎草を将て地上に挿んで云く、 四則では 建梵刹已。世尊微笑)」とある。 世尊、 梵刹を建て已んぬ。 衆と行く次いで、手を以て地を指して云く、此処に宜しく梵刹を建つべ 世尊微笑す(世尊与衆行次、 以手指地云、 此処宜建梵刹

処当建梵刹。 従り得来たる(永嘉亦云、 刹を建つべしと。時に一天子有り、 親しく蹤迹す。 『碧巌録』六〇則、 時有一天子、 如来、 雲門柱杖子の評唱では、「永嘉亦た云く、是れ形を標して虚しく事褫するにあらず、 昔、 不是標形虚事褫、 然灯仏の時に於いて、髪を布いて泥を掩い、 遂標一茎草云、 遂に一茎を標して云く、 建梵刹竟。 如来宝杖親蹤迹。 諸人且道、 **梵刹を建て竟んぬと**。 如来昔於然灯仏時、 這箇消息。 以て彼の仏を待つ。 従那裏得来)」とある。 諸人且く道え、 布髮掩泥、 然灯曰く、 以待彼仏 這箇の消息 此処に当に梵 然灯日 如来の宝杖 此 裏

#### )古人曰、 山水之秀可居 益人道気矣=この句、 典拠不明

#### 【経典註 釈

或贈宝鑑国 師 嚚 茲之間 師 自 語金剛経寿春石刻本。 師 質加 和訓 集註於其冠、 誌後跋以鋟梓。 又註水鏡法語刊梓流

註解 般若心経信心銘証道歌 又註弥陀経 名 直 解真諦。 著 現 邪集」 「長養用心記」 「十魔

或るとき宝鑑国師自ら『金剛経寿春石刻本』を書して贈る。 師自ら和訓を加え其の冠に集註し、 後跋を誌

して以って梓を鋟む。又た水鏡法語に註して刊梓し世に流る。

名づく。「現邪集」「長養用心記」「十魔記」等を著す。 師、茲に居るの間に、『般若心経』『信心銘』『証道歌』を註解す。 又た 『弥陀経』を註し、「直解真諦

あったらしい。宋代の敖陶孫(一一五四~一二二七)に「謝蓋晞之餉筆乃酬以古寿春石刻金剛経」という五言三六句 ○金剛経寿春石刻本=寿春(安徽省淮南市寿県の旧名)という場所にあった石刻の『金剛経』。どうも有名な筆跡で

○又註水鏡法語刊梓流世=水鏡法語はおそらく一休和尚の法語集

の古体詩がある。

になる。 歌』註解、 ○この段によれば、 『阿弥陀経』註の「直解真諦」があり。 梅天禅師には経典註釈として、『金剛経』和訓冠註、『般若心経』註解、『信心銘』註解、 その他に「現邪集」「長養用心記」「十魔記」等の著作があること 『証道

#### 【般若智慧の問答1】

偶臘八陞座。挙大覚世尊見星成道公案、垂誡犀顱。

有一僧出問般若智恵之二字。 厥略曰、 古人説智用恵体。 我見師所註金剛経、 削古説為智体恵用。 是何意也。

師答曰、我不削古説、只改記差耳。

٤

金剛経』を見るに、 僧有りて出でて般若智恵の二字を問う。 古説を削りて「智体恵用」と為す。是れ何の意ぞと。 厥の略に曰く、 古人、「智用恵体」 と説く。 我、 師註する所の

師答えて曰く、我、古説を削らず、只だ記差を改むるのみ。

○この段と次の段では、般若智慧が話題になるが、そもそも梅天禅師の師である愚堂和尚が般若を重要視しており、

それを受けたものと考えられる。

お釈迦様が十二月八日に金星を見て悟りを開かれた、 ○偶臘八陞座。挙大覚世尊見星成道公案=臘八接心での講座提唱での出来事。 その意味を問う公案。 大覚世尊はお釈迦様。 見星成道公案は

る。 答以偈曰、 説くことを休めよ、 て悟道す。此の意、 たとえば『続伝灯録』巻三五の明州瑞岩寿禅師章に 明星現処眼皮穿、 如何。 誰が家の竃裏にか火の煙無からん 師答うるに偈を以て曰く、 漢語胡言万万千。 暴富乞児休説夢、 明星現ずる処、眼皮穿ち、 「因みに僧問う、世尊、 (因僧問、 誰家竃裏火無煙)」(大正蔵五一、七〇八頁下)とあ 世尊臘月八日正覚山前夜覩明星悟道。 臘月八日、 漢語胡言万万千。 正覚山前に、 暴富の乞児、 夜 此意如何。 明星を覩 夢を 師

○垂誡犀顱 行者たち - 犀顱は、 サイの角が突出していること。 顱は、 顱頂でひたい、 あたま。 犀顱玉頬で非凡の人をいう。 修

たとする はたらき・行いとする。慈悲は大乗利他、 ○古人説智用恵体。 「智用恵体」 我見師所註金剛経、 説は突き止められなかった。 削古説為智体恵用。 悟りは小乗自利で、 是何意也=古人は恵 どちらを仏教の本質とするかという議論。 (慈悲)を本体とし、 古人が説 (悟り) を

せ 情けをかける、 は 「智恵」と熟語の時は、 慈悲の意味がある かしこし、 さといの意味だが、「恵」と一字だと、 かしこいとともに、 めぐむ、

体用は『肇論』 (四世紀) などから続く議論。 体用 (寂体と照用)とは本質と現象、 実体と作用行為、 内面化と外

面化などの意味。

○師答曰、 我不削古説。 只改記差耳=古徳の解釈を否定したのではなくて、ただ記述の食い違いを改めただけ。

#### 【般若智慧の問答2】

僧曰、 御製心経又壇経等、 般若訳智恵、 不論体用。 適金剛集解釈之曰、 智用恵体。 或智論説恵即般若波羅

蜜。然則般若、恵之惣名、而智助字乎。

師曰、 心経壇経等、雖不論体用、 分明説行般若。 儞試道、 曾無指所。 恵 隅而已、 如何得行耶

或古徳説般若智、説般若呪、説般若三昧。当知何限恵一名耶。

元来無智無恵、体用不二。而為主為伴、誤以名字。

勿失理。至行般若、斯分体用。然則須為智体恵用也。

「六祖口訣」曰、体若有恵、用智不愚云々。

儞誤認名認句、 古註所謂如智用恵体、 憑文字上、意度仏法、故不弁是否。恰如論空潭之月。 為恵若有恵、智智不愚。 如是則理義難分。 以是明知、 時々宜著精彩云々。 智用恵体相違。

して「智は用、 僧 !曰く、『御製心経』又た『壇経』等にも、 恵は体」 と曰う。 或い は 『智論』に「恵は即ち般若波羅蜜」と説く。 般若は智恵と訳し、 体用を論ぜず。適『金剛集解』に之を釈 然るときんば則ち般若

は恵の惣名にして智は助字ならんか。

師曰く、『心経』『壇経』等にも、 体用を論ぜずと雖も、 分明に般若を行ずることを説く。儞、 試みに道え、

曾って指す所無くんば、 恵の一隅のみにして如何が行ずるを得んや。

般若の智と説き、般若の呪と説き、般若の三昧と説く。当に知るべし何ぞ恵の一名に限らん

元来、 智も無く恵も無く、 体用二つならず。而るに主を為し伴を為して、 誤りて名字を以てす。 や。

或いは古徳、

理を失する勿れ。般若を行ずるに至りて、斯に体用を分かつ。然らば則ち須らく「智は体、恵は用」と為

すべし。

『六祖口訣』に曰く、体若し恵有らば、智を用いて愚かならず云々と。

の如きは則ち理義分ち難し。是を以て明らかに知んぬ、「智は用、 古註の謂う所の 「智は用、 恵は体」の如きんば、恵若し恵に有らば、智、 恵は体」というは相違することを。 智として愚かならずと為す。 是

誤りて名を認め句を認めて、文字上に憑りて、 仏法を意度す、故に是否を弁ぜず。恰も空潭の月を論

ずるが如し。 時々に宜しく精彩を著くべし、云々。

ない。 ○僧曰: 御製心経又壇経等、般若訳智恵、不論体用=経典では般若を智恵と訳すだけで体用(本質論)を論じてはい

一三九一)と太璞如玘(一三二〇~一三八五)に命じて註解させ、 御製心経は、明の朱元璋が『般若心経』『金剛般若経』『楞伽経』の古註を集めて、全室禅師季潭宗泐(一三一八~ それに朱元璋が序を付して、洪武一一年(一三七

○適金剛集解釈之日、 八)に刊行したもののうちの『般若心経』註のこと。壇経は、 智用恵体。或智論説恵即般若波羅蜜。 然則般若、 六祖慧能の伝記である『六祖壇経』のこと 恵之惣名、而智助字乎=般若というのは、

恵

がすべてであって、 智 (悟り) は恵を熟語にするための助字で、意味がないのではないか。

れた『金剛経百家集註大成』か。 南宋の楊圭が編集した『金剛経集解』 智論は『大智度論』 のことで、『大品般若経』の注釈書 別名『金剛経一七家註』のことだろう。 もしくは明代に編纂さ

若はたとえば ○師日、 『心経』『壇経』等、 『般若心経』の最初に「観自在菩薩、深く般若波羅蜜多を行ぜし時 雖不論体用、 分明説行般若=『心経』は『般若心経』。『壇経』 (観自在菩薩行深般若波羅蜜多時)」 は 『六祖壇経』。

の作用がなければ、 ○儞試道、 曾無指所、 本体がわからないという意味 恵一隅而已、 如何得行耶=曾無指所は、 指月の喩えにあるように、 月という本体を指し示す指

などとある。

為作用することができるだろうか 恵一隅而已は、恵の片方だけ(で智がない)ならば。 一隅は片方だけ。 如何得行耶は、 どのように外に向かって行

かは特定できなかった。 ○或古徳説般若智、説般若呪、説般若三昧。 当知何限恵一名耶=般若智、 般若呪、 般若三昧が、 何の経典法語にある

している。 ○元来無智無恵、体用不二。而為主為伴、誤以名字=元々は無心であり一念不生なのだから、智慧という言葉も無 し、体用が分かれるわけでもない。それにもかかわらず主客や主従を分けて、誤って記号(名)や言葉(字)で区別

礎として、恵 しくは般若を行うときになって、 ○勿失理。至行般若、 (慈悲) で他にはたらきかけるのが当然ではないか。 斯分体用。 はじめて体と用が分かれる。 然則須為智体恵用也=道理・原理を見失ってはいけない。 そうであれば 「智体恵用」で、 般若が作用するとき、 智 (悟り)を自分の基

○六祖口訣日、 古来より禅宗では重要視された。その序に 恵とは其の方便有るなり。 体若有恵、 用智不愚云々=六祖口訣は『金剛経解義』 智是れ恵の体、 「何をか般若と名づく。 恵是れ智の用。 体若し恵有れば、 般若是れ梵語、 の別名。 六祖慧能が 唐には智恵と言う。 智を用いて愚かならず、 『金剛経』 に注釈したもの。

からず。

泉。

智用。 恵無くんば、愚を用いて智無し(何名般若。般若是梵語、 体若有恵、 用智不愚、 体若無恵、 用愚無智)」とある。 唐 惠。 智者不起愚心、 恵者有其 八方便。 智是恵体、

恵是

れをもって、そのために、それによって。前節を受けて、後節で結論をのべる。 意味が判然としない。これによって「智用恵体」 うに「智用恵体」だとすると、恵は恵を体とし、 ○古註所謂如智用恵体、 為恵若有恵、 智智不愚。 が間違いであることが明確になる。 智が智を用いることになり愚がなくなってしまう。 如是則理義難分。 以是明知智用恵体相違=もしも古徳の註で言うよ 相違は、 以是は因此、 間違 所以と同じで、 これでは原理

物の月と間違えて語るのと同じように、 1精彩で活き活きととりくむ、 儞誤認名認句、 空潭之月は、 澄み切っていて水がないかのような池に、 憑文字上、意度仏法、 しっかりやる 故不弁是否。 本末転倒である。 恰如論空潭之月。 精彩は活気にあふれる、 月影が浮かんでいるさまで、 時々宜著精彩云々=意度は想像する、 活き活きしている、 その水面に映る月影を、 鮮やかである。

## 【京都府相楽郡妙法寺の創建】

十二年癸丑応巨海居士之謂、 趣相楽郷。 居士 原信仏法精修白業、讃仰之誠不薄

以 故欲師居于茲、 求地邑北。 剔岨蠲薉遂鳩劉木陶土之工、 梵宇革成、 名弥釈迦山妙法寺。 境有

一年癸丑、 巨海居士の謂に応じて、 相楽郷に趣く。 居士、 原より仏法を信じ白業を精修 讃仰 0

以故に師をして茲に居らしめんと欲し、 地を邑の北に求む。 岨を剔り薉を蠲き、 遂に劉木陶土 一の工 一を鳩っ

癸丑は寛文一三年(一六七三)になる。巨海居士は不明。 ○十二年癸丑応巨海居士之謂、 趣相楽郷=年号と干支にズレがある。寛文一二年(一六七二)は、干支が壬子であり、 相楽郷は京都府相楽郡で、京都府の最南端に位置する。

される。樵子軒と露信泉は不明だが、樵子軒は恐らく梅天禅師の居室。 寺は明治一一年(一八七八)に妙心寺の長慶院と合併して、妙心寺に移築される。さらに明治三八年に長慶院に改名 薉は傾斜を削り、雑草を除く。劉木は木を切る彫るで木工のこと。陶土は焼き物を作るで陶工のこと。 ○居士原信仏法精修白業、讚仰之誠不薄=白業は在家の修行。 ○以故欲師居于茲、求地邑北剔岨蠲薉遂鳩劉木陶土之工、梵宇革成、名弥釈迦山妙法寺。境有樵子軒露信泉 。僧侶が黒衣を着るのに対していう。 弥釈迦山妙法 --剔岨蠲

# 【滋賀県湖南市妙感寺の修建】

時宝鑑国師正当忌月。 兼賦一 頌有「打地不驚仙洞睡、 焚香仰徳露肺肝」之句

改元甲寅、徂湖東修妙感古刹。是国師中興地也。

61 改 で肺肝を露す」の句有り。 時 い元甲寅、 に宝鑑国師 湖東に徂きて妙感の古刹を修す。 正当忌の月なり。 兼ねて一頌を賦して、「打地すれども驚かず仙洞の睡り、 是れ 国師中興 への地なり。 焚香して徳を仰

○時宝鑑国師正当忌月、 兼賦 頌有 「打地不驚仙洞睡 焚香仰徳露肺肝」 之句=宝鑑国師は愚堂和尚。 愚堂和尚は寛

# 【滋賀県大津市地福寺の創建】

文元年(一六六一)一〇月一日に示寂

れと法談を行った際に、そのまま眠ってしまったこと。 打地不驚仙洞睡は、万治三年(一六六○)に、死期を悟った愚堂和尚が後水尾上皇を仙洞御所に訪ねて、 今生の別

○改元甲寅、 焚香仰徳露肺肝は、梅天禅師が、香を焚いて讃仰したこと。肺肝は心底、 徂湖東修妙感古刹。是国師中興地也=改元甲寅は齟齬がある。 心奥 改元だと延宝元年 (一六七三) 癸丑にな

徂湖東修妙感古刹は、

滋賀県湖南市三雲の妙感寺。

妙心寺二祖微妙大師

授翁宗弼の塔所。愚堂和尚が中興した。

甲寅だと延宝二年(一六七四)になる。

# 【三重県度会郡慈眼寺の再興】

功竣又往勢州。内山玄寿特信施捨財物、 再興慈眼廃。 参禅緇素恐晩

功竣えて又た勢州に往く。 内山玄寿、 特に信施して財物を捨て、慈眼の廃れるを再興す。 参禅の緇素、 晩

なるを恐る。

○内山玄寿特信施捨財物=内山玄寿は内山八良太夫という名のほかは不詳。

 $\bigcirc$ 等は伊勢市勢田町の中山寺に移された )再興慈眼廃。 参禅緇素恐晩=慈眼は三重県伊勢市船江にあった慈眼庵。 明治二年(一八六九)に廃寺となり、

又帰自勢因憩松本望湖上。坊長某見其不凡延而求法要。師不得止示入路。

某如酔夢醒。 悲喜交生。里正亦傾心、 相謀創建松本山地福寺、 請師為開祖。

坊長の某、

其の凡ならざるを見て延べて法要を求む。

師

止むを得ず入路を示す。

又た勢より帰りて因って松本に憩い湖上を望む。

某、 酔夢の醒むるが如く、 悲喜交々生ず。里正も亦た心を傾け、 相い謀りて松本山地福寺を創建して、師

を請うて開祖と為す。

○憩松本望湖上=松本は、現在の滋賀県大津市松本や石場付近。

○坊長某見其不凡延而求法要=坊長は寺伝によると扇屋藤五郎という。

○里正亦傾心、相謀創建松本山地福寺、 請師為開祖=里正は寺伝によると原田治郎左衛門といい、 彼を開基とする。

松本山地福寺は滋賀県大津市石場に存する。

#### 【遺教法語の編纂】

居未幾令江南司之師便去。

或言我集師所示之語今分為二巻。願伝之後葉修道、便請名焉

就不止至再師不獲已遂命以「修道要門」及「相似説」之名、 乃遺教法語也。

居ること未だ幾ばくならざるして江南に之を司らしめ師便ち去る。

或るひと言わく、我、 師の示す所の語を集めて、今分ちて二巻と為す。 願わくば之を後葉の修道に伝えん、

就て止まず再に至って師已むを獲ず遂に命ずるに 「修道要門」 及び 「相似説」 の名を以ってす。

乃ち遺教

と。便ち焉に名づけんことを請う。

の法語なり。

○居未幾令江南司之師便去=江南は弟子の湖南無誰禅師で地福寺二世:

○後葉修道=後葉は後代で子孫のこと。

語集があった。

○師不獲已遂命以 「修道要門」 及「相似説」之名、 乃遺教法語也=梅天禅師には 「修道要門」 と「相似説」 という法

#### 【遷化と立塔】

四方衆徒問尊候如何。

日遽感微恙。

師曰、

不異平日。

其応接之礼、 略無所欠。

瀕寂報衆日、 吾将行。 汝等宜如法努力莫負初志。言訖示滅。

実延宝丙辰歲五月初二寅刻也。 奉全身窆慈眼東北隅。 収遺髪塔于龍山焉。 世寿七十、坐夏二十。

一日遽に微恙を感ず。

四方の衆徒問う、尊候如何。

師曰く、平日に異ならず。

其の応接の礼、略欠くる所無し。

寂に瀕づいて衆に報じて曰く、吾、

将に行かんとす。汝等、宜しく如法に努力して初志に負く莫るべし。

言訖りて滅を示す。

実に延宝丙辰の歳五月初二寅の刻なり。世寿七十、坐夏二十。

門人、全身を奉じて慈眼の東北隅に窆り、遺髪を収めて龍山に塔す。

時前後。 ○実延宝丙辰歳五月初二寅刻也。世寿七十、坐夏二十=延宝丙辰は延宝四年(一六七六)。五月二日。 寅刻は午前

に吸収され、両寺院ともに廃寺となっている。 髪は京都市山科区東野地域の青龍山白河寺に葬られた。現在、 ○門人、奉全身窆慈眼東北隅。収遺髪塔于龍山焉=梅天禅師の遺体は三重県伊勢市船江の慈眼庵の東北に葬られ、 慈眼庵は伊勢市の中山寺に、 白河寺は京都市の華山寺 遺

### 【梅天和尚の人となり】

州福井、

賀州金沢等、

蒙化者甚多。

師天賦渟朴、痛厭華飾、常披纑麻、不服繭綿。平昔垂示不隔親疎、以一終十。

然於一知半解之徒慎不軽、 許可受帰戒。 請法諱者不可枚挙。応人請不虚罅棄、 随機弄巴鼻。 摂州坂府、

越

本来説明できないところを、

あえて説明する、

多言を弄する。

### 【大分県清水寺の勧請開

師 天賦渟朴にして、 痛く華飾を厭い、 常に纑麻を披して、 繭綿を服せず。 平昔の垂示、 親疎を隔てず、

を以って十に終わる。

甚だ多し。

人の請うに応じて虚しく罅棄せず、 然も一知半解の徒に於い ても慎んで軽んぜず、 機に随いて巴鼻を弄す。 帰戒を受くることを許可す。 摂州坂府、 越州福井、 法諱を請う者枚挙すべからず。 賀州金沢等、 化を蒙る者

飾り気がなく誠実。纑麻は麻布で、身分が低いものが着る素材。 ○師天賦渟朴、 痛厭華飾、 常披纑麻、 不服繭綿=天賦は天から賦与されたで、 繭綿はシルクで、 生まれつき。淳朴はおそらく淳朴で、 身分が高いものが着る素材

以一終十は不詳だが、一から十まで丁寧に教える、 ○平昔垂示不隔親疎、 以一終十=平昔垂示は、 平生の法話。 の意味と思われる。 不隔親疎は、 親近のものも疎遠のものも隔てることなく。

に帰依すること。仏教徒の最初の戒律 ○然於一知半解之徒慎不軽、許可受帰戒=一知半解之徒は、 無学文盲なものをいうか。 帰戒は三帰戒で仏法僧の三宝

○請法諱者=法諱は法名戒名。受戒をして戒名をもらうこと。

根に応じて。 ○応人請不虚罅棄、 弄はもてあそぶ、まどわせる。 随機弄巴鼻=罅棄はあまり見ない熟語だが、 玩弄、弄言など。 哢とも書く。 おそらく棄却などと同義であろう。 巴鼻は要点、 本質、 根拠、 随機は相手の機 由来。

)摂州坂府、 越州福井 賀州金沢=摂州坂府は摂津国大阪 越州福井は越前国福井。 賀州金沢は加賀国金沢

師順世後、 須田三宅居士於豊陽清水寺剏基以師為始祖。 凡修癈興絶称中興者頗多。 咸是道徳緒余也。

師 順世の後、 須田三宅居士、豊陽清水寺に於いて基を剏めて師を以って始祖と為す。 凡そ癈を修して絶

○師順世後=梅天禅師が亡くなったあと。

を興して中興と称する者頗る多し。咸な是れ道徳の緒余なり。

は梅天禅師の妻の父、つまり義父にあたる。よって梅天禅師が「おじ」で、坂部三宅が「甥」となり、そこから須田 ○須田三宅居士=須田三宅居士は、『系譜』に「実は坂部六右衛門三重の二男、家督四百石無役」とある。 坂部三重

家の養子となり家督を継いだと思われる。

清水寺の坂という地名が残っている。おそらくは梅天禅師の屋敷を寺としたのではないか。 ○於豊陽清水寺剏基以師為始祖=豊陽清水寺は現在廃寺で、大分県杵築市杵築清水にあった。 杵築清水には、今でも

# 【三十三年忌の前堂首座職の追贈と五十年忌の法会】

宝永戊子歳、列籍於華園第一座。緇素皆歎服焉。

茲年居諸既五十霜、 法孫某等就龍山将四衆設法会諷経、 隆哉。 厥徳子枝孫葉弥盛転多。

宝永戊子の歳、籍を華園第一座に列す。緇素皆な歎服す。

子枝孫葉、 茲の年居諸、 弥々盛ん転た多し。 既に五十霜、 法孫某等、 龍山に就いて四衆を将って法会を設け諷経す、 隆きかな。 厥の徳、

216

首座までが修行僧 なので、三十三回忌の年に当たる。 ○宝永戊子歳、列籍於華園第一座=宝永戊子は宝永五年(一七○八)。梅天禅師が没して(一六七六)から三二年後 (平僧)で、前堂首座に転位 華園第一座は妙心寺の前堂首座を指す。 (前板転位)して以後を和尚 妙心寺の江戸時代の法階制度では、 (単寮) とした。

○茲年居諸既五十霜=居諸は『詩経』に「日居月諸」とあり、 日月、 光陰、 時間をいう。霜は星霜で年月。

梅天禅師が没してから五○年の月日がたったということで、享保一○年(一七二五)を

指す。

既に五十霜」というので、

龍山白河寺。 ○法孫某等就龍山将四衆設法会=法孫某は、 法会は五十回忌を行ったこと。 後段に出る孫弟子の団珪不遷。 龍山は京都市山科区東野地域にあった青

#### 【団珪不遷の後序】

於虖予雖斗筲不文、侍師震艮、其言也染耳、其行也銘肝。

又得諸老口碑、 識其大較。 此所謂存十一於千百者。 非敢行于大方。 冀子孫者当自備考。

享保乙巳歲五月己亥日

法孫比丘団珪不遷焚香九拝謹識

洛東山科白川禅寺蔵板

れるに非ざる。 又た諸老の口碑を得て、其の大較を識す。 於虖、予、斗筲にして不文なりと雖も、 冀はくば子孫の者は当に自ら考を備らかにすべし。 師の震艮に侍して、 此れ所謂ゆる十一を千百に存するものなり。敢えて大方に行わ 其の言や耳に染まり、 云がいう 其の行や肝に銘ず。

# 享保乙巳の歳、五月己亥の日

法孫の比丘、団珪不遷、香を焚き九拝して謹んで識す

洛東山科白川禅寺蔵の板

○侍師震艮、其言也染耳、 ○雖斗筲不文=斗筲は度量が狭いこと、器でないこと。不文は学問がないこと、文章が下手なこと。 其行也銘肝=震艮は身体、 起居、 消息、 生死。 八卦で震は起きる、 初め、 春の初め。

艮は

止まる、終わり、成る、冬の終わりを表す。

○識其大較=大較は大略、大概で、あらまし。

す。安んぞ其の能く廓如たるに在らんや(其大経大法、皆亡滅而不救、 唐の韓愈の「与孟尚書書」に「其の大経大法は、 皆な亡滅して救われず、壊爛して収まらず。所謂、 壞爛而不収。所謂存十一於千百。安在其能廓 十一を千百に存

○所謂存十一於千百者=多くのものが失われて、残っているものは少ない。千に十、百に一ほどしか残っていない。

如也)」とある。

○享保乙巳=享保乙巳は享保一○年 (一七二五)。 ○当自備考。云爾=自分で考察を詳細にすべきである。 云爾は、 しかいう、 上述のとおり。文末に置く結びの句

なっている。『妙心寺派宗派図』によると、 ○法孫比丘団珪不遷焚香九拝謹識=団珪不遷は、主山無住の弟子。主山無住は梅天禅師の一番弟子で白河寺の二 寛堂楚諄」が出ている。 団珪不遷の下から五人の和尚 「古菱円中、 千方楚牛、 系嚴東必、

○洛東山科白川禅寺蔵板=京都市山科区東野地域にあった白河寺

つ

た

あるが(3)、二〇一九年三月現在未公開であり、

本書の現存最古本は東寺・醍醐寺・高野山に現存する福州東禅寺版大蔵経(一一〇八―一一〇九)

知恩院・金沢文庫・書陵部・本源寺等に所蔵される福州開元寺版大蔵経所収本(一一四八)である(4)。

現在参照可能である最古本は、

東禅寺本から四〇年後に成

所収本で

# 『天聖広灯録』巻八「黄檗章」訳注 (二)

小川太龍

#### 「前言

# 『天聖広灯録』と黄檗の語録

れ九世・一二世までを増補した三○巻から成っている。 灯録』の校訂を行った楊億(九七四―一〇二〇)とも親交があった。このような撰者の事情から本書は南嶽下 一〇三八)であり、 の記述に詳しく、とりわけ臨済下の禅僧に多くの紙幅を費やしている(2)。 『天聖広灯録』は、その序によれば北宋の景祐三年(一○三六)に成った禅宗史書である(-)。 本書は景徳元年(一〇〇四)に成立した『景徳伝灯録』を承けて南嶽下・青原下の分類を踏襲し、 彼は臨済下七世にあたる谷隠蘊聰 (九六五一一〇三二) に居士として参じ、 撰者は鎮国軍節度使・駙馬都尉の李遵勗(九八八― また 『景徳伝 それぞ

その内の知恩院所蔵本が一九七五年、 中文出版社より禅学叢書之五に影印刊行されており、 本稿でも底本と

本書巻一○「臨済章」が臨済宗宗祖の臨済義玄(?−八六六/八六七)の思想を分析する上で重要で

して用いている

も古形を残すとも指摘している(5)。 かかる本書の重要性は臨済に限ったことではなく、その師であり本訳注稿の対象者である黄檗希運 すでに衣川賢次氏が指摘するとおりであり、同氏は本章の記述が臨済の語を記す禅籍の中で最

野山蔵東禅寺本は欠く)。『伝心法要』『宛陵録』 キストである。 構成される黄檗の語録であり、後述のように黄檗の思想のみならず唐代禅思想史の流れを知る上で重要なテ き特徴の一つとして、両本ともにその巻首に『伝心法要』『宛陵録』を附録していることが挙げられる(高 八五〇頃)についても同様である。 前述の最古本に位置する東禅寺本・開元寺本『天聖広灯録』 は、 宰相を務めた裴休(七九一—八六四)の記録を中心として

序中の年号やテキストとしてまとめられたとされる年次に古いものが見えるものの、まとまったかたちで世 版 散佚しており、 に出たことが確認できる現存最古のテキストが、本書巻首の『伝心法要』『宛陵録』ということになる(6)。 南宗の天真 に『伝心法要』の一部を附録したものがあり(『宛陵録』は含まない)、その跋文には慶暦戊子(一○四八)に その『伝心法要』の裴休序には大中十一年(八五七)と見え、さらに『景徳伝灯録』諸本の中には巻九末 『天聖広灯録』より後の出版となる金版大蔵経所収『景徳伝灯録』(一一四九-一一七八)である。 (生没年未詳) なる人物が附録したとある。しかし、裴休が作成した序や『伝心法要』の原本は また現存最古本の『景徳伝灯録』である東禅寺版にはこれは見えず、 附録されるのは開

また、

その祖師像に眼を向けると、

黄檗と時の宰相や禅僧たちとの機縁話は、

るために重要となる。 とだけではない。後述のように、本稿で訳注を行う本書巻八「黄檗章」も彼の思想と祖師像の変遷を分析す また、 黄檗を分析するにあたっての『天聖広灯録』 の 価値は、 巻首に 『伝心法要』『宛陵録』 を収 めるこ

0 展開の つまり『天聖広灯録』 斑を明らかにするために、 は、 唐代禅思想史上に黄檗・臨済の師弟を位置づけるため、 重要な禅籍なのである。 引いては唐代禅思想史

## 一『天聖広灯録』黄檗

れているようなものではなかった。 たのである。 置づけられ、 ほとんど注目されることがなかった。すなわち、 黄檗は臨済の師として広く知られているが、 しかし詳細に検討すると、 その思想に特異性を認められず、 その思想には臨済との異同が確かめられ、 特段の注意が払われることなく宗祖の師として評価されてき その独自の思想や禅思想史における位置についてはこれまで、 臨済を起点とした視点から主に法を伝達した祖師として位 その祖師像も一般に知ら

黄檗の思想は馬祖禅から臨済禅へと続く禅思想の流れの中で重要な役割を果たしていたのである。 想と比較検討すると、 を踏襲しながらも『首楞巌経』 まず黄檗の思想について概略すると、 臨済の思想は黄檗を経ることなくしては到達し得ないものであった(8)。すなわち の一節を換骨奪胎して独自の思想を打ち出している(で)。さらに、 彼は中国禅の実質的開祖である馬祖道一(七〇九―七八八) の禅思報 臨 済 の思

猫

時間の経過によりその評

が変化している。すなわち、 彼の祖師像は柳田聖山氏が指摘するように、 宗祖の師としての要請から変化し

ていたのである(9)。

欠かせない作業であると言えよう。 唐代禅思想史の展開を分析する上で、黄檗の思想分析と機縁話の評価の変化を把握することが

現存する黄檗の説法を網羅したものではなかった。そして、黄檗が関わる機縁話についても総合的に分析さ しかし、 これまで黄檗の思想分析は、『伝心法要』『宛陵録』における思想展開を中心としたものであり、

れることはなかった(10)。

る。すなわち、前半が黄檗と他との機縁話、 題を解く鍵となるものである。その内容は全三一段から構成されており、 そこで、前述のとおり『天聖広灯録』巻八「黄檗章」の記述が重要になる。ここに見える記載は上述の問 後半が黄檗の説法と問答である。分量としては前半が全体の 前後に大きく二分することができ

分の一程度、 後半が残りの四分の三程度となる。

まず前半は一三段から構成されており、その内訳は、一一段が禅僧や裴休との機縁話、

残り二段が

は黄檗の祖師像の変化を分析する上で不可欠な資料なのである。 補されることはなく、『天聖広灯録』において黄檗の評価が固まると言える。つまり、ここに見える機 ても黄檗に対する評価が少なからず変化しているものが見える。そして、黄檗の機縁話はこれ以降にほぼ増 (第一段) と上堂説法 (第一一段) である。これらの機縁話は、 初出のものも多く、 さらに既出

短 続く後半は一八段から構成されており、 (第二八段))、そして最終三一段の示寂・諡号・塔についての記載である。 その内訳は、 質問者未詳の問答一 五段、 その説法や問答の性質は、『伝 説法 一段 長 四段)、

要』『宛陵録』とは重ならない上に、まとまったかたちとしては初出となる⑴。この点から本訳注は、 の思想の全容解明への基礎作業となるのである。 心法要』『宛陵録』と同じく比較的論理的な語り口で「一心」を中心に説くものだが、その内容は 『伝心法 黄檗

なかった。そこで、ささやかな試みとして本訳注稿の作成に着手した次第である。 潮流を考える上でも重要なのである。ところが、これまで本章はあまり重要視されず訳注がなされることが 以上のように『天聖広灯録』巻八「黄檗章」は、 黄檗の思想・祖師像を分析する上でも、 唐代禅思想史の

ただ、 筆者の学力不足により、 誤読や誤訳も多々あることと思われる。 慎んで読者諸賢の忌憚のない

御

#### 註

正を乞う次第である。

- 1 時代は下るが、元代の『釈氏稽古略』巻四(T四九・八六四b)、『釈氏資鑑』巻九(Z一三二・一七三a)に |天聖七年己巳(一〇二九)に本書を上進したと見える。
- 2 禅僧との交渉状況や『天聖広灯録』に立伝される禅僧の宗派・地域の異同を分析してい 尾﨑正善「『天聖広灯録』に関する一考察」(『印度学仏教学研究』三七-一、一九八八)において、 李遵勗
- 3 学部論集』一六、一九八五)二五二—二五三頁参照 福州東禅寺版『天聖広灯録』の書誌情報については、 椎名宏雄 「宋元代の大蔵経と入蔵禅籍」(『駒沢大学仏教
- $\widehat{4}$ 福州開元寺版 『天聖広灯録』 の書誌情報については、 前注論文、二六二一二六四 [頁参照
- 5 禅文化研究所、二〇一七)二三四頁、二三七—二三九頁参照 衣川賢次「臨済録の形成(改稿)」(『『臨済録』研究の現在 臨済禅師 一一五〇年遠諱記念国際学会論文集』

6 入矢義高『伝心法要・宛陵録』禅の語録八(筑摩書房、一九六九)も底本として開元寺版『天聖広灯録』巻首

のテキストを用いている。

- 7 度学仏教学研究』六六-一、二〇一七)参照 拙論「『伝心法要』に見る唐代禅の思想展開 -ありのままの馬祖禅から空に回帰する黄檗の禅へ――」(『印
- 8 一八)参照 拙論「唐代禅の思想展開 ―空に回帰する黄檗の禅から既に空なる臨済の禅へ――」(『禅学研究』九六、二〇
- 9 須山長治「黄檗希運の語録 百丈懐海との機縁」(『印度学仏教学研究』三三―二、一九八五)において部分的な 分析がなされている。ただし、柳田・須山両氏は黄檗の機縁話の全てを分析していない。 柳田聖山「語録の歴史――禅文献の成立史的研究――」(『東方学報』五七、一九八五)五六四頁参照。また、
- 10 この点については拙論『黄檗希運研究· -思想とその祖師像の変遷――』(博士論文、花園大学、二〇一八)
- $\widehat{11}$ 録』巻首の『宛陵録』に組み入れ全体を『宛陵録』と呼んでいる。 『宗鏡録』にも重複箇所が数ヶ所見える。また、『古尊宿語録』『四家語録』ではこのテキストを『天聖広灯

において分析を行った。

## 【略号・凡例】

一、底本には、柳田聖山主編『宝林伝・伝灯玉英集 恩院蔵、福州開元寺版)所収の『天聖広灯録』を使用する。 附録、天聖広灯録』(禅学叢書之五、中文出版社、一九七五年、

知

一、本訳注稿では以下の略号を用いる。

C:「禅の語録」シリーズ 筑摩書房、一九六九—八一年、二〇一六年増補再刊、

柳田聖山主編『宝林伝・伝灯玉英集 附録、 天聖広灯録』、禅学叢書之五、中文出版社、一九七五年。

新文豊出版、一九八七年刊、全四○冊

J

:『嘉興大蔵経』

K:「基本典籍叢刊」 シリーズ 禅文化研究所、一九九○─一九九五年、 全一二巻一五冊

T:『大正新脩大蔵経』 大蔵出版、 一八八七―一九一〇年・一九六〇―七九年再刊、

Y :柳田聖山・椎名宏雄編、 『宗門統要集、 続集宗門統要、 仏祖宗派総図』禅学典籍叢刊巻一、 臨川書店、

Ζ :『大日本続蔵経 豊出版影印本)の巻数を用い 蔵経書院、 一九〇五—一九一二年、 全一 五. 套七五 # なお、 巻数 へ の み 『卍続蔵経』

その他の引用文献については、それぞれの箇所で依拠した書物の名称、 漢字は原則として当用漢字を用いる。 引の文献に特徴的な用語や禅籍一般に慣用の字体を残す場合もある。 ただし、「余」と「餘」、 「辨」と「辯」など書き分けの必要な文字、 なお、 頁数を原文の後に注記する。 黄檗の 「檗」を「蘗」に作るテキストが および所

訓読、 以下の訳注は原文・訓読・現代日本語訳・語注の順に並べ、原文末に底本の該当頁数を記した。 たため、伝統的な訓読法とは必ずしも一致しない。 解釈にあたり先行の訳注等を適宜参照したが、 最終的な解釈は自身の判断による。 また、 訓読は取意を主とし

原文引用では底本のままの表記を用いたが、本文中では「檗」に統一した。

現代語訳において必要と思われる場合は〔 〕で適宜ことばを補う。 また、 語注における は原文を示す。

#### [目次]

### 行歴

怪異僧との機縁話

帰宗下 沙弥時 'の宣宗との機縁話 ・の僧との機縁話 - 五味禅と一 -仏法と麤行

Ŧį.

南泉との機縁話

-席次と修行歴

225

tį 六 南泉との機縁話 南泉との機縁話 南泉との機縁話 (二) 回 =-択菜と賓主 定慧等学と無事の徹底 - 笠と世界

新到僧との機縁話 -禅僧のありかた―

<del>\_</del> 一一、上堂 裴休との機縁話(一)----酒糟喰らいの漢 初相見、 高僧のありか

裴休との機縁話(二) 安名-

裴休との機縁話  $\equiv$ -呈偈

## 【一】 行歴

《原文》

筠州黄檗鷲峰山断際禅師者、 閩中人也。 幼於本州黄檗山出家。 眉間隆起如珠。 音詞暢潤。

(G四 一 a)

志意沖澹。

筠州黄檗鷲峰山の断際禅師は、 の如し。 音詞は暢潤にして、志意は沖澹なり。

閩中の人なり。

幼くして本州の黄檗山に於いて出家す。

眉間隆起すること珠

《訓読》

《現代日本語訳》

226

筠州 黄檗山におい  $\widehat{\parallel}$ 江 [西省高安市) て出家した。 の黄檗鷲峰 眉間が隆起して珠のようであった。 山の断際禅師 は、 聞び 审 (=福建省) 言葉は良くとおりなめらかで、 の人である。 幼くして本籍地 心持ちは Ō 福 州

か

まり無くあっさりしていた。

孝禅寺を賜る」 孝寺なり。 師 唐代には 謂わく、「此の山は吾が仏国の霊鷲山に似たり」と。 『伝心法要』 城)を治めていた裴休が黄檗山を洪州(=江西省南昌)に建立したという文脈中に見えるものであり、 した郷里の福州黄檗山の名を慕って付けたとある。 の洪州寄りである高安県に黄檗山を開創したことによる。この山号は『景徳伝灯録』 西 有 酷愛旧山 巻九 のかた百里に在り、 (四庫全書本、 一二九a-b)と見える。 僧自西土来謂、 「霊鷲」といい、 「州の西北九十里の広賢郷に在り。 新昌県の広賢郷に在り。 裴休序と矛盾が生じる。「鷲峰山」 還以黄蘗名之〉(『景徳伝灯録』巻九 〈即報恩光孝寺。 巻一一一、二八丁表)。 此山似吾仏国霊鷲山。 一に鷲峰山と名づく」〈在新昌県西百里、 宋代には 「筠州」 「鷲峰山」の名の由来は、 在新昌県広賢郷。 唐名は霊鷲。 「報恩光孝寺」と名づけられた(『江西通志』巻一一一「黄檗寺」、「即ち報恩光 は現在の江西省辺にあたり、 「断際禅師」 一に鷲峰山と名づく。 故名〉(『元一統志』中華書局、一九六六年、六三八一六三九)。 は黄檗山の別名。 断際禅師 「黄檗章」K一三七a)。しかしこの記述は、 「師の酷だ旧山を愛するを以て、 唐名霊鷲。 故に名づく』と」〈在州西北九十里広賢郷。一名鷲峯山 は 次に引くように西天より来た僧の言葉とされる。 希運の道場なり。 宣宗 断 『方輿勝覧』巻二〇 (在位八四六一八五九) より下賜されたとされる黄 際禅師希運道塲也。 一名鷲峯山〉(『方輿勝覧』中文出版社、 治所は高安県に置かれた。 世に伝うらく、『昔し一僧有りて西土より来りて 宋の紹興九年 還た黄檗を以て之に名づく」 には以下のように、 「瑞州章・黄檗山」 宋紹興九年、 (二一三九)、 黄檗の呼称は彼が江 宛陵 賜名報恩光孝禅 裴休の履歴 (=安徽省宣 彼が出 元一 「新昌県 九八二

序が著わされたのが大中一一年(八五七)・『伝心法要』序G三四一a)。なお、本章最終段【三一】には「大中年中 終于本山」と見える。 序の記述から推定すると卒年は八五○年頃となる(裴休が宛陵に黄檗を迎えたのが大中二年(八四八)、『伝心法要』 未詳であるが没年については以下の表(一)に示すように諸説ある。最も多い大中年間という記載と『伝心法要』 檗希運の諡号。黄檗は、百丈懐海(七四九—八一四)の法嗣、臨済義玄(?—八六六/八六七)の師。黄檗の生年は

## 計画リラチでE

| 表 | 表(一)書籍別    | 書籍別黄檗没年 |                                        |
|---|------------|---------|----------------------------------------|
|   |            | 寂年      | 記載書籍名                                  |
|   | 己龙熊        |         | 『祖堂集』『宗門統要集』『建中靖国続灯録』『宗門聯灯会要』『禅宗正脈』『教外 |
| 1 | 言事無し       |         | 別伝』『祖庭指南』                              |
|   |            |         | 『宋高僧伝』巻二○(T五○・八四二c)、『景徳伝灯録』巻九(K一三八a)、  |
| ) | こコミ引       |         | 『天聖広灯録』巻八(G四一八b)、『五灯会元』巻四(Z一三八・六二a)    |
| 2 |            |         | (『五灯厳統』巻四(2一三九・一○一d)も同じ)、『新修科分六学僧伝』巻七  |
|   |            |         | (Z一三三・二七六c)、『指月録』巻一○(Z一四三・一二三b)        |
| 3 | 大中二年(八     | (八四八)   | 『宗統編年』巻一三(2一七・一〇六b)                    |
| 4 | 大中三年(八     | (八四九)   | 『仏祖歴代通載』巻一六(T四九・六三八c)                  |
| 5 | 大中四年 (八五〇) | 八五〇)    | 『隆興仏教編年通論』巻二六(2一三〇・三四〇b)               |
| ; |            |         | 『歴代編年釈氏通鑑』巻一一(2一三一・四八七b)、『釈氏稽古略』巻三(T   |
| 6 |            | T F     | 四九・八三九a)、『仏祖綱目』巻三三(2一四六・二七六b)          |
| 7 | 大中九年 (八五五) | 八五五)    | 『仏祖統紀』巻四二(T四九・三八八b)                    |
|   |            |         |                                        |

1

とあり、現在の福建省福州市閩侯県の出身であることが記されてい ○**閩中人也**。…現在の福建省の出身であることを指す。『祖堂集』巻一六 黄檗章」 では、 「福州閩県」(K六一一)

位置する。山名は、ミカン科キハダ属の落葉高木であるキハダ(黄檗)を多く産出することに由来する(「以て山多 く黄檗を産ずる故に名づく」〈以山多産黄檗故名〉(花園大学蔵小西堂本『古今図書集成』「方興彙編」第一○三六巻 |職方典・福州府部彙考四・福州府山川考・黄檗山」四之六丁裏))。キハダは染料・生薬として利用される。 ○本州黄檗山…黄檗の出身地にほど近い福州黄檗山を指す。福州黄檗山は、 現在の福建省福清市漁渓鎮聯華村西 北

こ」であったとしばしば言われるが、この説の初出は未詳である。 七○)の偈にも、身長が七尺あったことと合わせて見える。なお、 )**眉間隆起如珠…**黄檗の額の間に肉珠があったということは各史伝に記される。これは【一三】の裴休(七九七一八 この額の肉珠について今日の日本では

○音詞暢潤…「音詞」 一○に「詞音暢潤」(Z一八・九五b)と見える。また、『景徳伝灯録』では「音辞朗潤」に作る. は「音辞」にも作り、「ことば」のこと。「暢潤」はよく通りのびやかな様。 『楞厳経合論』

れ、『祖堂集』では、「閌閬 と」「潔白で無欲なこと」。『宋高僧伝』では、「豪快で志が高く、束縛されないこと」を指す「倜儻不羈」とあらわさ ○**志意沖澹**…「志意」は「こころざし」。「沖澹」は「沖淡」にも作り、「心にわだかまりなく、あっさりしているこ (=志が高く) は天生 (=生まれつき) にして、 小節(=些細なこと)に拘わらず」〈閌

## 【二】 怪異僧との機縁話――急流と彼岸-

不拘小節〉と表現される。

### 《原文》

浮笠於水上便過。 後遊天台、 逢 僧 師云、 如旧 「我却共箇梢子行、 識 乃同 行。 属澗 水瀑漲 悔不一 棒打殺。 師倚杖而· 毦 其僧率師同 過 師云、 「請兄先過。 其僧

却

### 《訓訝》

かべ便ち過る。師云わく、「我れ却って箇の梢子と共に行く、一棒に打殺せざることを悔ゆ」と。 後に天台に遊ぶに、一僧に逢い、旧識の如し。乃ち同行す。澗の水の瀑漲するに属い、師、杖に倚りて止ま 師を率いて同に過らんとす。 師云わく、「請う兄、 先に過れ」と。 其の僧却って笠を水上に浮

## 《現代日本語訳》

檗は言った、「私はこんな小物と一緒に歩いていたとは、殴り殺しておくべきだったものを」。 荒々しい流れに出くわし、黄檗は杖をついて立ち止まった。その僧は黄檗と共に川を渡ろうとした。 言った、「兄弟子よ、どうぞ先に渡って下さい」。するとその僧は笠を水の上に浮かべ、さっさと渡った。 〔黄檗は〕後に天台山に遊学し、一人の僧と出会い、昔なじみのようであった。そこで同行した。 谷川

#### 《語注》

- 二○「黄檗章」(T五○・八四二b−c)等にも収録される ○この話は、『祖堂集』巻一六「黄檗章」(K六一一)。『景徳伝灯録』巻九「黄檗章」(K一三六b)。『宋高僧伝』巻
- 宗の聖地として知られる。『祖堂集』では、 にある天台山。陳の宣帝太建七年(五七五)に天台大師智顗(五三八―五九七)が修禅寺を開創したため、 ○**後遊天台、逢一僧、如旧識。**…黄檗は天台山に行脚した際に一人の僧と出会った。「天台」は浙江省台州市天台県 「初め二三の時流と天台山に遊ぶ」〈初与二三時流遊天台山〉と二、三の

発揮する神通力の一

射る。 道 才気をたたえた鋭い眼光の形容。 『景徳伝灯録』 反と一緒であったとある。 Ħ 時記 且つ之を異として曰わく、 では「之を熟視するに、 (=きらめき耀く) 僧については、 『汝当に剃染し……』と」〈目光射人。且異之曰、『汝当剃染……』〉(Z一三七・二 し爛然 例えば、『嘉泰普灯録』巻二「浮山法遠(九九一―一〇六二) 目の光人を射る」〈熟視之、目光射人〉と表現している。 (=鮮やかに耀く)として人を射る」〈運偷窺之、 尋常ではなかったことを『宋高僧伝』では、 運 其目時閃爍 章」に「目の光人を 偷に之を窺うに、 でそが 人を射る目の輝きは、 爛然射 其

七c)と見える。

ある。 に倚りて止まる」 めて波を躡んで渡る。 ○其僧却浮笠於水上便過。 師倚杖而止。 …黄檗は増水した川の前で杖によりかかり立ち止まった。 迴顧招手、 〈如是捐笠倚杖而止〉。 彼の岸に至り已わりて、 令師渡焉〉とあり、 …僧は黄檗を尻目に神通力を用いて荒れる河を渡った。 『景徳伝灯録』では「乃ち笠を捐て杖に植りて止まる」〈乃捐笠植杖而止〉 『景徳伝灯録』では、 迴り顧て手を招き、 なれる。 師をして焉を渡らしめんとす」〈其僧斂衣躡波 「彼即ち衣を褰げて波を躡むこと、 『宋高僧伝』では 『祖堂集』では、 「是くの 「其の僧、 如く笠を捐 平地を履む 衣を始さ で杖

四四り)に見える程度である。 受けておらず、『古尊宿語録』巻四八 以上の表現は、 伝』では、 若し。迴り顧て云わく、『渡り来たれ、 波の上を歩いた」というものである。笠を浮かべ、それに乗り川を渡ったという表現は、 ほぼ 他の灯史類にも共通するものであり、 『景徳伝灯録』と同じ表現であるが、 種として挙げられるが、 なお「水の上を平地を履むが如く」という行為は、 「仏照禅師奏対録」(Z一一八・四一七d) 渡り来たれ』と」〈彼即褰衣躡波、 ②むやみに人前で行うべきではないともいう。 「曽て沾湿なし」〈曽無沾湿〉と、 つまり僧が川を渡った方法は、 若履平地。 や、『虚堂録』 ①阿含経典によれば仏など聖者 迴顧云、 「衣をかかげて平地を行くが如 僧が濡れなかったことをいう。 「渡来渡来」〉。『宋高僧 後の『五灯会元』 (T 四 七

1 在りて行くに、 阿含経』 脚水の為に漬けられず。 巻一 Ŧî. 「高幢品二四」 に、 是の時、 「是の時、 迦葉遥かに世尊の水上に在りて行くを見る」〈是時迦葉及五百弟子 迦葉及び五百の弟子往きて河の所に至る。 爾 の時世 |尊水上に

往至河所。爾時世尊在水上行、脚不為水所漬。是時迦葉遥見世尊在水上行〉(T二・六二一c)と見える。

②『長阿含経』巻一六に、「若し功徳有らば、当に自ら覆蔵すべし。……云何が神足と為すや。……若し水上を行 ば、猶お地を履むが如し。……」〈若有功徳、当自覆蔵。……云何為神足。……若行水上、猶如履地。……〉(T一・

一○一 c ) と見える。

忽然而隠〉。なお、『景徳伝灯録』『宋高僧伝』にも同様の表現が見える 然として隠る」〈師乃呵云、「這賊漢、 その意図が明示されている。「師乃ち呵して云わく、『這の賊漢、預め知らざりしことを悔ゆ。若し知れば『娘ち打ち に黄檗の言葉に対する僧の讃嘆の言葉と、僧が消え去る顛末までが記され、そこでは黄檗を大乗の徒と形容しており、 の語は神通力を発揮して一人彼岸に渡った同行の僧を小乗の徒と批難するものである。『祖堂集』では、以下のよう であるが、他の灯史類では、「知っていれば、足を斬ってやったのに」という表現が用いられる。いずれにせよ、こ ら、「梢子」は「取るに足らない小物」の意。「悔不一棒打殺」は、僧を見抜くことのできなかった黄檗の後悔の言葉 と」〈梢子、儞未遇人在〉(Z一三六・八一四b)と見え、別本では「梢郎子」(『五灯会元』巻一三Z一三八・二五五 は用例が少なく、これ以外に『建中靖国続灯録』巻二八「福州大中智徳章」に、「梢子、儞未だ人に遇わざるなり」 て脚を折りしならん』と。其の僧嘆じて曰わく、『大乗の器なる者かな。吾輩及ばざるなり』と。言い已わりて、 c)と見える程度である。他の灯史類は、「賊漢」(『祖堂集』)、「自了漢」(『景徳伝灯録』『宋高僧伝』)に作ることか ○師云、「我却共箇梢子行、悔不一棒打殺。」…黄檗は神通力を用い、ただ一人彼岸に至った異僧をなじる。「梢子」 悔不預知。 若知則便打折脚。」其僧嘆曰、「大乗器者哉。吾輩不及也。」言已、

## 【三】 帰宗下の僧との機縁話――五味禅と一味禅

### 《原文》

有僧辞帰宗。 宗云、「往甚処去。」云、 「諸方学五味禅去。」宗云、「諸方有五味禅、 我者裏秖是一 味禅。」

兀 「什磨処来。」 如何是一味 人善知識 禅。」 問著、 云 「帰宗来。」 宗便打。 **箇箇**屙漉 僧云、「会也、 師云、 漉地。 「帰宗有何言。」 秖有帰宗較些子。 会也。」宗云、 僧遂挙前話。 道、 道。 師乃上堂、 僧擬開口、 挙此因縁云、 宗又打。 其 (僧後到師処。 馬大師、 出八十 師 間

G四一一a一b

#### 《訓読

る」と。 僧有りて、 すや、宗又た打つ。 味禅」と。 わく、「馬大師、 宗云わく、「諸方に五味禅有るも、 師云わく、 宗便ち打つ。 帰宗を辞す。 八十四人の善知識を出だすも、 「帰宗に何の言句か有る」と。 其の僧後に師の処に到る。 僧云わく、「会せり、 宗云わく、 我が者裏は秖だ是れ一味禅なるのみ」と。僧云わく、「如何なるか是れ 「甚処に往いてか去く」と。 会せり」と。宗云わく、「道え、道え」と。 師問う、「什磨処よりか来たる」と。 問著せば箇箇屙漉漉地なり。 僧遂て前話を挙す。 云わく、 師乃ち上堂し、此 「諸方に五味禅を学び去かん」 紙だ帰宗のみ有りて些子を較 云わく、「帰宗より来た 僧口 の 因縁を挙して云 「を開か んと擬っ

## 《現代日本語訳

びに行きます」。 人の僧が帰宗に暇を請うた。 味禅とは如何なるものですか」。 帰宗は言った、「そこには五味禅があろうが、 帰宗は言った、「どこに行くのだ」。 帰宗はすかさず打った。 僧は言った、 ワシの処はただ一味禅のみだ」。 〔僧は〕 「分かりました、 言った、 別 の場所に五味禅を学 分かりました」。 僧は言った、

黄檗は言った、「帰宗にはどのような教えがあるのか」。僧はそこで先の話を取り上げた。師はそこで上堂し 帰宗は言った、「〔ならば〕言え、言え」。僧が口を開こうとするやいなや、帰宗はまた打った。その僧は後 て、そのいきさつを取り上げて言った、「馬祖大師は八十四人の宗師家を打ち出したが、問いただせば、ど に黄檗の下に到った。黄檗は問うた、「どこからやって来たのか」。〔僧は〕言った、「帰宗より来ました」。

#### 《韶泊》

いつもこいつも口先だけだ。ただ帰宗のみがなかなかだな」。

ある。 し、僧は「曰わく、『百丈に五味禅を学び去く』と」〈曰、「百丈学五味禅去」〉と答え、「帰宗語らず」〈帰宗不語〉 これを黄檗とするのは『天聖広灯録』が最初である。なお、道怤章では、帰宗の「どこへ行くのか」という問いに対 道怤章」(K三六三a)では、帰宗と僧のいきさつをとりあげるのは道怤(八六四-九三七)であって黄檗ではない。 ○この話は、『五灯会元』巻三「帰宗章」(2一三八・七六a)にも収録される。なお『景徳伝灯録』巻一八

要』巻七「黄檗章」(Ζ一三六・二七四d)等にそれが見える。 いて後代の一部資料は高安大愚(生没年未詳)とする。『聯灯会要』巻四「帰宗章」(Z一三六・四三a)、『聯灯会 ○**有僧辞帰宗**。…「帰宗」は馬祖道一(七○九―七八八)の法嗣である帰宗智常(生没年未詳)、『宋高僧伝』巻一七: 『祖堂集』巻一五、『景徳伝灯録』巻七。元和中(八○六─八二○)に廬山帰宗寺に住した。帰宗の下を辞した僧につ

集都序』では禅を「外道禅」「凡夫禅」「小乗禅」「大乗禅」「最上乗禅(=如来清浄禅)」の五種に分けている(T四 及した例は見えない。しかし、禅を分類する考えは同時代の圭峰宗密(七八〇一八四一)に見え、その著『禅源諸詮 し出るが、帰宗は禅に分類などないと言う。「五味禅」という言葉自体の初出がこの話であり、その内容について言 ○云、『諸方学五味禅去。』……僧云、『如何是一味禅。』…僧は帰宗に対して様々な禅を学ぶために行脚することを申

是西来的的意。 祖云わく、『礼拝せ著』と。老纔かに礼拝するや、 八―三九九b)。各種の禅を学び出たいと申し出た僧に対し帰宗は、 て次の行為が出現することを示す。 ある馬祖の接化にしばしば見える。 つ」という作用により一味禅を端的にあらわした。打つことで修行者を悟らせた例は以下に示すように、 僧云、 祖云、 会也、 礼拝著。 会也。」:帰宗は馬祖譲りの一 師纔礼拝、 「洪州の水老和尚、 僧は「これこそが、一味禅なのですね」という意を込めて「分かりました」と答 祖便与一蹋。 祖便ち一蹋を与う。老大悟す」〈洪州水老和尚、 初めて馬祖に参じて問う、『如何なるか是れ西来的的の意』 師大悟〉(『馬祖の語録』C八三)。「便」は前の行為に密着 味禅を示すも、 一味禅という分類不可能な禅を提示した。 僧は表面的な理解にとどまる。 初参馬祖問 如何 ځ

取》(Z一一八·一三四d) 舌を動かし交渉すること勿かれ。 であることについて、後代のものであるが、『古尊宿語録』巻九に以下のようにある。「妙用臨機差互無し。 次元において口を開こうとした。そのため帰宗に打たれてしまった。言葉で答えるのではなく、 僧擬開口、 ざる』と。僧口を開かんと擬すや、師便ち打ちて云わく、『這の野狐精。出で去れ』と」〈師云、 いうことは以下のようにしばしば見える。『景徳伝灯録』 ○宗云、「道、 師便打云、「這野狐精。 僧擬開口、 宗又打。 棒下分明に須らく薦取すべし」〈妙用臨機無差互。 出去。」〉(一四○b)と見える。 …表面的理解が露呈し、 巻九「福州大安寺章」に 僧は帰宗に打たれた。 僧は一度目の「打」により悟れず、 「師云わく、『向上事、 開口動舌勿交涉。 口を開こうとして打たれると 一棒の下に悟るべき 「向上事何不道取 棒下分明須薦 なおも分別 口を開

つは、 霊祐と仰山慧寂の著語において、 たと評価した。馬祖下に八十四人あったことを言うのは二例ある。 )馬大師出八十四人善知識……秖有帰宗較些子。 幾人か大用を得る』と」。 後述の東禅寺版 『景徳伝灯録』巻九「黄檗章」に見える記述である。 〈潙山云、「馬祖出八十四人善知識。 次のように見える。 …僧の話から黄檗は、 「潙山云わく、『馬祖、 幾人得大機、幾人得大用。」〉 一つは、『天聖広灯録』巻八「百丈章」等の潙 帰宗が馬祖下において最も優れた禅 なお、 八十四人の善知識を出す。 『景徳伝灯録』 (四〇九b)。 の四部叢刊本・高 僧

さま)にも作る。『五家正宗賛』巻一「馬祖章」に「八十四人阿轆轆、団を成すこと破鑪(=驢)脊上の蒼蝿の如 く」〈八十四人阿轆轆、成団如破鑪脊上蒼蝿〉(Z一三五・五七八a)と見える。なお「縦横無尽に説く」と高い評 麗本では、「八十八人」に作り、『祖堂集』の当該箇所にあたる巻一六「黄檗章」でも「八十八人」とする。「問著 〔言葉を〕吐き出す。「漉漉」は、タラタラと流れるさま。「地」は副詞語尾。音通で「阿轆轆地」(ゴロゴロと転がる 「問う」「問い詰める」。「箇箇」は「どれもこれもみな」。「屙漉漉地」は、言葉をいたずらに吐くさま。「屙」

として用いる場合もある(『碧巌録』第五三則「百丈野鴨子」本則評唱、T四八・一八八a等)。

大師下有八十四人坐道場。 現が見える。また、黄檗が帰宗を高評価したとする他の記述に以下のものがある。『景徳伝灯録』巻九「黄檗章」、 する場合と、プラスの側面から見て「完全ではないが、なかなか良い」とする場合がある。後段【一三】にも同じ表 - 馬大師下に八十四人有りて道場に坐す。馬師の正眼を得し者は、三両人に止む。廬山和尚は是れ其の一人なり」〈馬 「些子」は「少し」「ちょっと」。「較」は「差がある」。「較些子」でマイナスの側面から見ると「少し足りない」と 得馬師正眼者、 止三両人。廬山和尚是其一人〉(K一三七b)(傍点筆者)。

## 【四】 沙弥時の宣宗との機縁話――仏法と麤行-

### 《房文》

**麤**生。 師在塩官会裏。 師云、 師云、 「者裏是什磨所在、 「不著仏求、不著法求、不著衆求、 大中帝為沙弥。師於仏殿礼仏。沙弥云、「不著仏求、不著法求、不著衆求。長老礼拝、 説麤説細。」随後又掌。 常礼如是事。」沙弥云、「用礼何為。」師便掌。沙弥云、「大 沙弥便走 当何

(G四一b)

たちまち逃げ去った。

### 《訓読》

在にしてか、麤と説い細と説う」と。随後に又た掌つ。沙弥、便ち走る。ことを用いて何をか為す」と。師、便ち掌つ。沙弥云わく、「大に麤生」と。師云わく、「者裏是れ什磨の所 著いて求めず、法に著いて求めず、衆に著いて求めず、常に是の如き事を礼す」と。沙弥云わく、「礼する。 師 法に著いて求めず、 塩官の会裏に在り。大中帝、沙弥と為る。師、 衆に著いて求めず。長老の礼拝するは、当た何所にか求む」と。師云わく、「仏に 仏殿に於いて仏を礼す。沙弥云わく、「仏に著いて求め

## 《現代日本語訳》

すか」。 求めない、常にこれらの事を礼拝しているのだ」。 をどこだと思って、荒い細かいなどと言うのか」。 は一体どこに求めるのですか」。黄檗は、言った、「仏に対して求めない、法に対して求めない、衆に対して 黄檗は 沙弥は言う、「『仏に対して求めない、法に対して求めない、衆に対して求めない』というのに、 黄檗は、すかさず平手打ちを食らわした。 塩官の門下にあった。〔そこで〕宣宗は沙弥となっていた。 沙弥は言った、「〔では、〕礼拝して何をしようというので 〔黄檗は〕すぐさま、また平手打ちを食らわした。沙弥は 沙弥は言った、「荒っぽ過ぎます」。 黄檗は、 仏殿において仏を礼拝してい 黄檗は言った、「ここ 和尚様

#### 《語注》

○この話は、 『天聖広灯録』 が初出であり、 他に『五灯会元』 巻四 「黄檗章」(Z一三八・六一b—c)。『聯灯会要』

れる。『碧巌録』等ではこの話を黄檗の諡の由来とし、 巻七「黄檗章」(Z一三六・二七五a)。『碧巌録』第一一則 以下のように記す。 「黄檗酒糟漢」頌評唱 「大中、 (T四八・一五二c) 等に収録さ 後に国位を継ぎ、

相国在朝、後奏賜断際禅師〉(T四八―一五二c)。 『麤行沙門』と為す。裴相国、 朝に在り、後に奏して『断際禅師』と賜わる」〈大中後継国位、 賜黄檗為麤行沙門。

九―七八八)の法嗣、塩官斉安(?―八四二)。元和末年(八二〇頃)法楽寺に住し、後に杭州塩官鎮国海昌院に住 裏」は門下の意。「大中帝」は唐朝第一九代皇帝である宣宗(在位八四六―八五九)のことであり、「大中」は宣宗治 持した。『全唐文』巻七三三「塔銘」、『祖堂集』巻一五、『景徳伝灯録』巻七、『宋高僧伝』巻一一に立伝される。「会 )師在塩官会裏。大中帝為沙弥。 …黄檗と後の宣宗である沙弥が塩官下で出会った。 塩官」 は 馬祖道 (七)

考えられない では、黄檗は「首座」、 章」T五〇・七七六c-七七七a)、(早稲田大学所蔵本『中朝故事』巻上、一丁裏―二丁表)。この話は 宣宗は「書記」に作る。ただしこの話は、塩官・黄檗・宣宗三者の行歴に鑑みて、史実とは 『碧巌録

宣宗の出家の理由は、武宗から逃れる為であるとされる(『宋高僧伝』巻一一「塩官

世の年号。「沙弥」は見習い僧。

り」〈礼仏者、敬仏之徳也〉(T四八─一○五三a)とあり、後の沙弥の言葉にあるように、具体的には仏を礼拝する ことである。後注に引く弘辯の言に見えるように、仏僧であれば当然の作法である。 )師於仏殿礼仏。…黄檗は仏殿で礼拝をしていた。「礼仏」は、『緇門警訓』巻二に、「礼仏とは、 仏の徳を敬うな

二月二九日(大晦日)」に以下のように見える。「礼仏の時、 なお、当時の具体的な礼仏の様子が円仁(七九四―八六四)の『入唐求法巡礼行記』巻一「開成三年(=八三八) 衆皆な床を下り、 地上に座具を敷く。礼仏し了らば

還り床座に上る」〈礼仏之時衆皆下床、地上敷座具。礼仏了、 一九六四年。巻一、三二五)。 還上床座〉(小野勝俊『入唐求法巡礼行記の研究』、鈴

拝するのかを問うた。<br />
『維摩経』巻二「不思議品」の「夫れ法を求むる者は、 ○沙弥云、「不著仏求、 不著法求、不著衆求。長老礼拝、当何所求。」…沙弥は何ものも求めないはずの禅僧がなぜ礼 仏に著いて求めず、 法に著いて求めず、

故無法。 後段、「若し法を求むる者は、一切法に於いて、応に求むる所無かるべし」〈若求法者、 めず。応に求むる所無かるべし。 衆に著いて求めず」〈夫求法者、 いて求めざるが故に僧も無し」〈夫求法者、 -五四六a)に基づく。 「長老」 にも次のように引かれている。「夫れ法を求むる者は、仏に著いて求めず、 不著衆求故無僧〉 (G 三五 a)。 不著仏求、 仏に著いて求めざるが故に仏も無く、 は、 住持・和尚に対する敬称。 なお引用文中の「応に求むる所無かるべし」 不著法求、 不著仏求、不著法求、 不著衆求〉(T一四 不著衆求。 法に著いて求めざるが故に法も無く、 一五四六a) 応無所求。 法に著いて求めず、 の引用。 も同じく、 於一切法、 不著仏求故無仏。 この語は黄檗の 『維摩経』 応無所求〉(T 衆に著 不著法求 て求 宛

け ということについて常に礼拝しているのだと答える。 師式 なお、 いれば、 不著仏求、 議論の出発点は違うが、 何を求めるのか」と、「礼仏」に別の意味を求めて問い直す。 不著法求、 不著衆求、 宣宗には礼拝をめぐっての大薦福寺弘辯 常礼如是事。」沙弥云、 しかし沙弥は、 「用礼何為。」 … 黄檗は、 黄檗の意図が分からず、 (七八二一八六五) 何 との問答が、 「仏を求めるのでは ものにも求めな 『景徳伝

祖意。 灯 如来所行之迹」〉 然らば仏戒に依りて身を修め、 転ずるや』と。対えて曰わく、 巻九 還礼仏転経否。 「大薦福寺弘辯禅師章」 (一四四a)。 対曰、 「沙門釈子礼仏転経。 知識を参尋し、 『沙門は釈子なれば仏を礼し経を転ず。 に次のように見える。 梵行を漸修し、 蓋是住持常法有四報焉。 「帝日わく、 如来の行ぜし所の迹を履践す』と」 『禅師既に祖意を会せしに、 蓋し是れ住持の常法にして四報有ればなり。 然依仏戒修身、 参尋知識 〈帝日、 還た仏を礼し 漸修梵行履 禅師既

録』にも また以下の資料からも、 (『古尊宿語録』 「師殿上従り過ぎ、 《事は無きに如かず』と」〈師従殿上過、 巻一四Z一一八・一六六c 礼拝の是非をめぐる問答が当時の禅門においてしばしば行われてい 僧の礼拝するを見る。 見 師打つこと一棒す。 僧礼拝。 師打 棒。 云わく、 云 「礼拝也是好事。 『礼拝也た是れ好事なり』 ・た事が 師 窺える。 云 好好 艄

○師便掌

沙弥云、

「大麤生。」

…黄檗は打つことで議論を断ち切っ

た。

L

かし沙弥は、

黄檗の打つという行為の意図

州

評唱」では、「太麤生」(T四八・一五二c)、『指月録』巻一○では「太粗生」(2一四三・一一五c)に作る。「大」 が分からず、あまりにも荒っぽいと抗議した。『五灯会元』巻一一(2一三八・一九六b)、『碧巌録』第一一則

「太」は「あまりにも~だ」の意。「生」は形容詞につく接尾辞で実義はない。

六六/八六七)と普化(生没年未詳)との次の問答における普化の言葉が参考になる。 なく、そこには粗いだの細かいだのはない」と言う。『天聖広灯録』巻一○「臨済章」に見える、 ○師云、「者裏是什磨所在、 説麤説細。」随後又掌。沙弥便走。…黄檗は、「今この瞬間も仏法が現前しないところは 臨済義玄 (?—八

りや、本体如然なりや」と。普化、飯牀を踏倒す。師云わく、「太に麤生」と。普化云わく、「者裏は是れ什麽の所在師、一日普化と同に施主家の斎に赴く次、師、普化に問う、「『巨海を呑み、芥は須弥を納る』と。為是た神通妙用な師、一日普化と同じ、『といるは、『といる』と。為となり、「これののでは、「これののでは、「これののでは、「これののでは、「これののでは、「これののでは、「これのでは、」と、「これのでは、「これのでは、「これのでは、「これのでは、「これのでは、「これのでは、「これのでは、「これのでは、 麤細と説わん」と。師乃ち舌を吐く。(傍点筆者) 依前として飯牀を踏倒す。師云わく、「得きは即ち得きも、太に麤生」と。普化云わく、 「瞎漢、 仏法に什麽の、、、、なん、

踏倒飯牀。師云、「得即得、太麤生。」普化云、「瞎漢、 云、「太麤生。」普化云、「者裏是什麽所在、 日同普化赴施主家斎次、師問普化、「『毛吞巨海、 説麤説細。」師来日又同普化赴斎。師云、 仏法説什麼麤細。」師乃吐舌〉 芥納須弥。』 為是神通妙用 (四三六a)。 「今日供養何似昨日。」 本体如然。」 普化踏倒飯床。 普化依前 師

は沙弥の言葉も終わらぬうちに放つが、 後」は、「すぐに」「おっかぶせて」。一度目の掌を理解できず、「大に麤生」と続ける沙弥の分別を断ち切る掌を黄檗 この話が初出するのも『天聖広灯録』であり、『臨済録』勘辨(T四七―五〇三b)にも収録される。 沙弥はそれを理解せず逃げ去った。 随

## 五 南泉との機縁話(一) 席次と修行歴

《原文》

240

師行脚 時 到 (南泉。 日斎時、 捧鉢向 南泉位上坐。 南泉下来、 見便問、 「長老什磨年中行道。」 師云、 「威音王

南泉云、 「猶是王老師孫在。」 師便移下座

G 四 b

訓

読

は什磨れ 師 行脚 いの年中にか行道せる」と。 の時南泉に到る。 一日斎時、 師云わく、「威音王已前」と。 鉢を捧げ南泉の位上に坐す。 南泉云わく、 南泉、下り来り、見て便ち問う、「長老 「猶お是れ王老師の孫在」と。

## 《現代日本語訳

師

便ち下座に移る。

黄檗は、 よりも前です」。南泉は言った、「それでもまだ王老師の孫に過ぎんぞ」。黄檗はすぐさま下座に移った。 、食堂へ〕下り来て、〔それを〕見るや尋ねた、「貴公は何時から修行しているのか」。 行脚して南泉に至った。ある日の昼食時、 〔黄檗は〕鉢をささげ持って南泉の席に座った。 師は言った、「威音王 南泉は、

門統要集』 えられる。 三)と仰山慧寂 ○この話は、『祖堂集』巻一六「南泉章」(K五九八)、『景徳伝灯録』 なお、 巻 四 (八〇七一八八三)、雪竇重顕 【五】から【八】までが南泉との機縁話である 「黄檗章」(Y九○b)、 等にも収録される。 (九八〇一一〇五二)、 なお、 雲峰文悦(九九八―一〇六二)による評価が加 『宗門統要集』では、 巻八「南泉章」(K一一七b—一一八a)、『宗 潙山霊祐 (七七一— 八五

|**師行脚時到南泉。…**黄檗は行脚して南泉を訪れた。「南泉」は馬祖道一(七○九―七八八)の法嗣の南泉普願

四八一八三四)。その名は、 (=河南省鄭州市新鄭市)に出生し、 貞元一一年(七九五)に池陽南泉山(=安徽省池州市貴池区)に住山したことによる。 馬祖下では西堂智蔵(七三五一八一四)・百丈懐海(七四九一八一

南泉の会に在りて、『摩(=衆僧の首位にある者。第一座、上座)と為る』〈師在南泉会、為首座〉と見える。 四)とならび「三大士」と称され、俗姓により「王老師」と自称した。黄檗の立場について、『宗門統要集』では「師

行脚して南泉の下に到ったと記すのは『天聖広灯録』のみである。 ○一日斎時、 捧鉢向南泉位上坐。…一介の修行僧にすぎない黄檗が、本来一山の住持たる南泉が座すべき席に座った。

インド)に云わく、『鉢多羅』、此に云わく、『応量器』と。今略して『鉢』と云う」〈梵云、「鉢多羅」、此云、「応量 「斎」は昼食。「鉢」は僧侶の食器。後代のものであるが、『勅修百丈清規』巻五「大衆章・辦道具・鉢」に「梵(= 今略云「鉢」〉 (T四八・一一三九a)と見える。斎時であることを記すのは『天聖広灯録』のみであるが、『景

座の処に在りて坐す。上座呵責す、『云何が下座、上座の処に在りて坐すや』と。是の事もて仏に白す。仏言わく、 「南泉の位上に坐す」とは、以下に見えるように、律に規定された不遜な行為である。『十誦律』巻四八「下座、

徳伝灯録』『宗門統要集』にも「捧鉢」の語が見え、『祖堂集』のみ問答が行われた状況が記載されない

仏言、「下座不得坐上座処。若坐者、突吉羅。 臘数を看るべし、応に坐すべき処に坐すべし』と」〈下座在上座処坐。上座呵責、「云何下座在上座処坐」是事白仏: 『下座上座の処に坐するを得ざれ。若し坐すれば、突吉羅(=懺悔を要する軽犯)なり。下座比丘、応に坐処を看て 「下座比丘応看坐処看臘数、応可坐処坐」〉(T二三・三四九c)。

参照。「行道」は、仏道を修行すること。なお、『祖堂集』は「長老什摩れの年中にか受戒せる」〈長老什摩年中受 ○南泉下来、見便問、「長老什磨年中行道。」…南泉は黄檗の境涯を探ろうと修行歴を問うた。「長老」は【四】 直接出家した年を聞くことで法臘により決まるべき席次を意に介しない黄檗をたしなめる語となってい

なお、 「行道」をめぐる問答が 『景徳伝灯録』 巻一六「太原海湖和尚章」にも以下のように見える。 一時に雲渉なる

る

旦 座主有りて問うて曰わく、『和尚、  $\Box$ lわく、 只如憍陳、 [咄して曰わく、『這の尿状鬼』と」 『憍陳 (=釈迦最 如是什麽年行道。」涉茫然。 |初の弟子五比丘の一人| 什麼れの年にか行道せる』と。 〈時有雲涉座 師咄曰、 の只如し、 「這尿状鬼」〉(K三二四a 主問日、 是の如きは什麼れの年にか行道せる』 「和尚什麼年行道。」 師日わく、『座主、 師曰、 近前し来れ』と。 「座主近前来。 ٤ 渉近前す。 渉、 渉近前。 師 師 た

心を起こし修行したという(T九・三○a)。また、『祖堂集』 空王仏も れる最初の仏。 指し、『妙法蓮華経』巻六「常不軽菩薩品」に説かれる、「過無量無辺不可思議阿僧祇劫」(T九・五○b)と表現さ **》師云、「威音王巳前。」…**黄檗は仏という概念が生ずる前から修行していたと答える。 『妙法蓮華経』巻四、 黄檗はその威音王仏の前から修行していたと言う。『景徳伝灯録』では「空王仏の時なり」と見える。 「授記無学人記品」に説かれ、 釈迦が過去世において阿難等とこの空王仏の下で菩提 では「威音王仏同時受戒」と見える。 「威音王」 は、 「威音王仏」

られ、 莫し』と」〈黄蘗却問、 在 「王老師」は南泉の一人称の自称、 南泉云、 は句末について強調をあらわす助詞 『祖堂集』 「**猶是王老師孫在**。」…南泉は最古の仏たる威音王でさえワシの孫でしかないと、 では、 「和尚什摩年中受戒。」 「黄檗、 却って和尚に問う、 前注を参照。 師云、 なお、『景徳伝灯録』『宗門統要集』では南泉の語に「下去」が加え 『和尚は什摩れの年中にか受戒せる』と。 「這後生莫礼」〉と黄檗が重ねて問いかけ南泉に叱責される。 黄檗の見解の上を示した。 師 云わく、『這の後 礼

る る無し」、『景徳伝灯録』では先の南泉の言葉でこの問答は終わっており、 この問答は『天聖広灯録』を境に、 ○師便移下座。…黄檗は上下を論じ続ける南泉を相手にせず、 : 黄檗に分があることは、 以下の 『宗門統要集』 黄檗が南泉をやり込めた話へと評価が変化している。 に記される潙山 自ら下座に移ることで永遠と続く議論を断ち切った。 一 仰 畄 ・雪竇・雲峰悦のそれぞれの著語が参考にな ともに黄檗の力量不足が描かれる。 『祖堂集』 では 5 「黄檗対^

潙 Ш 潙山云わく、 云わく、 「敵を欺る者は亡ず」と。 「子が見処、 恁麼も長ずることを得たり」と。 仰山 三云わく、 「然らず。 須らく黄檗に虎を陥いるるの機有ることを知るべし」

雪竇云わく、「惜しむ可し、王老師、只だ錐頭の利なるを見るのみ。我れ当時若し南泉と作らば、伊の『威音王已 前』と道うを待ちて、即便ち第二位に坐し、黄檗をして一生起ち得ざらしむ。此くの如くなりと雖然も、也た須らく前』と道うを待ちて、即使も

南泉を救取すべし」と。

有り』と。若し与麼く説話を作さば、誠実に苦なるかな。殊に知らず、這の老賊の年有りて徳無きことを。飯を喫し 了わって趣い出すべし」と。 坐する処、也た本分に依らず。若し雲峰門下に、甚の『威音王已前』と説かば、王老師更に大いに直須らく棒を喫し 雲峰悦云わく、「後来の叢林中に多く商量有り。或るいは道く、『黄檗に虎を陥いるるの機有り、南泉に虎を殺すの威

泉。」雲峰悦云、「後来叢林中多有商量。或道、『黄檗有陥虎之機、南泉有殺虎之威。』若作与麽説話、誠実苦哉。 見錐頭利。我当時若作南泉、待伊道『威音王已前』、即便於第二位坐、 〈潙山云、「欺敵者亡。」仰山云、「不然。須知黄檗有陥虎之機。」潙山云、「子見処得与麽長。」雪竇云、「可惜王老師只 這老賊有年無徳。喫飯坐処、也不依本分。若雲峰門下説甚『威音王已前』、王老師更大直須喫棒了趂出。」〉 令黄檗一生起不得。雖然如此、 也須救取南

## 【六】 南泉との機縁話(二)――笠と世界―

《房文》

師一日出次、南泉云、「如許大身材、 戴箇些子大笠。」師云、「三千大千世界惣在裡許。」 南泉云、「王老師

咏。」師戴笠便行

《訓読

(G四一一b)

師、 惣て裡許に在り」と。 日出ずる次、 南泉云わく、「如許の大身材なるに、箇の些子の大笠を戴る」と。 南泉云わく、「王老師吟」と。師、 笠を戴りて便ち行く。 師云わく、「三千大千

## 《現代日本語訳》

黄檗が、 黄檗は笠を被るや立ち去った。 言った、「この世界はすべてこの笠の内にございます」。南泉は言った、「なら、王老師はどこにおるのだ」。 ある日出立する際、 南泉は言った、「そんなに大きな身体なのに、 小さな笠を被るのだな」。 黄檗は

### 《語注》

いる 録』の話を承けている。なお、『祖堂集』では長慶慧稜(八五四-九三二)・保福従展(?-九二九)が代語を付けて 統要集』巻四 ○この話は、『祖堂集』巻一六 「黄檗章」(Y八九b)等にも収録されるが、『天聖広灯録』以降に成立したものはすべて『景徳伝灯 「南泉章」(K五九五—五九六)、『景徳伝灯録』巻九「黄檗章」(K一三七a)、『宗門

辞南泉、 況を特定せず、黄檗が外出時の問答であったとする 務中の話であると記す。『景徳伝灯録』では、「師、南泉を辞するに、 という問いかけで唐突に問答が始まり、『宗門統要集』では、「師、「私のに普請の次(師困普請次)」と衆が集まり労 ○師一日出次、…黄檗が南泉下を離れようとした日のこと。『祖堂集』では、 門送提起師笠子云、……〉とあり、 黄檗が南泉の下を離れる最後の問答として記載されている。ここでは状 門送し師の笠子を提起して云わく、……」〈師 南泉の 「笠子太に小生」 〈笠子太小生

○南泉云、 如許大身材、 戴箇些子大笠。」…南泉は出立する黄檗に、 黄檗の堂々たる体躯と笠の小ささを対比して問

に作る。「笠」は時代が下るが『禅苑清規』巻一「辨道具」に、「将に叢林に入るに先ず道具を辨ずべし。所謂る山笠 笠」は『祖堂集』『景徳伝灯録』等では「笠子」、『聯灯会要』巻七「黄檗章」では「大笠子」(2一三六・二七四a とあり、『宋高僧伝』では、「身量は王商に減ずること裁に一尺所なり(身量減王商裁一尺所)」と、八尺あったと伝 たと表現されている。【一三】の裴休の偈にも「七尺身」の語が見える。「些子」は「小さい」、【三】注を参照。「大 えられる前漢の王商(蟸吾・?−前二五)(中華書局本『漢書』第一○冊、三三六九−三三七○)より、一尺低かっ 答を仕掛ける。『如許』は、「〜ほど」「〜ばかり」の意。黄檗の身体について、『祖堂集』に「身長七尺」(六一一)

う『伝心法要』『宛陵録』に見える黄檗の説を現実世界において体現したもの。 か許多般有らん」〈三千世界都来是汝箇自己。何処有許多般〉(G三五一a)と見える。全ては一心に集約されるとい ○師云、「三千大千世界総在裡許。」…全世界すべてが笠の内にある。「三千大千世界」は仏教の世界観による全宇宙 「裡許」は、「裏許」にも作り、内側、なか。『宛陵録』にも「三千世界都来是れ汝が箇の自己。何れの処に

〈将入叢林先辨道具。所謂為山笠……〉(2一一一・四三九b)と見えるように、禅僧が行脚をする際の必需品

○**南泉云、「王老師吟**。」…お前は全てを包み込むと言うが、その中にワシはいるのか。「王老師」は【五】注参照 『祖堂集』は「你」、『景徳伝灯録』は「फ」(七七a)、『五灯会元』は「聻」(Z一三八・六一b)に作る。 - 唹」は現代中国語の語気助詞「呢」にあたり、「名詞的語句」+「呢」の形で提示した人物や物がどうなのかを問う。 **〕師戴笠便行**…黄檗は物質的な存在論をもって反駁する南泉との問答を打ち切り去る。全ては仏たる一心に集約され

『三世の諸仏総て裏許に在り』と。雪峰曰わく、『須らく裏許に在らざる者有るを知るべし』と。 ると言う黄檗は、 「景徳伝灯録』巻一五 個別の相を問う南泉を相手にしないことで自身の境涯を示した。同様の命題からなされた問答が 師指庵前 「投子大同章」に以下のように見える。「雪峰侍立す。師、庵前の一塊の石を指して曰わく、 一塊石曰、「三世諸仏総在裏許。」雪峰曰、 「須知有不在裏許者。」師乃帰庵中坐〉 師乃ち庵中に帰りて (K二九

<u></u>р

《訓読

「子見処、

得与磨長。

人挙似長慶。長慶代云、「欺敵者亡。」保福代曰、「洎不到和尚此間。」〉。 長慶代わり云わく、『敵を欺る者は亡ず』と。保福代わりて曰わく、『洎く和尚の此間に到らざらんとす』と」〈後有 無し」)、さらに以下のように黄檗の不徹底なるを補う長慶と保福の代語が加えられる。 なお、『祖堂集』での黄檗の評価は異なり、笠を被り行く姿は記載されず答えに窮する姿が描かれ 「後に人有りて長慶に挙似す。 (「黄檗、対うる

## 七 南泉との機縁話(三) 定慧等学と無事の徹底

《原文》

師一日在茶堂内坐。南泉下来問、「『定慧等学明見仏性』、此理如何。」師云、「十二時中不依倚一物。」泉云、 「莫便是長老見処磨。」 師云、「不敢。」泉云、 「漿水銭且置 草鞋銭教什磨人還。

潙山後挙此因縁、 問仰山、 「莫是黄檗構他南泉不得磨。」 仰山云、「不然、 須知黄檗有陥虎之機。」 師便休。 潙山

(G四 一 b

便ち休す。 ೬ 此の理如何」と。 師 一 旦 師云わく、 茶堂の内に在りて坐る。 「不敢」と。泉云わく、「漿水銭は且く置く、草鞋銭は什磨人をしてか還せしめん」と。 師云わく、「十二時中一物にも依倚せず」と。泉云わく、「便ち是れ長老が見処に莫ず磨 南泉、下り来りて問う、「『定慧等しく学んで明らかに仏性を見る』と、

師

潙山、 「然らず、須らく黄檗に虎を陥いるるの機あることを知るべし」と。潙山云わく、「子が見処、与磨も長ずる 後に此の因縁を挙して、仰山に問う、「是れ黄檗の他の南泉を構じ得ざるに莫ず磨」と。仰山云わく、

《現代日本語訳

ことを得たり」と。

こんだ。 黄檗はある日、茶堂で坐っていた。〔そこへ〕南泉がやって来て問うた、「『禅定と智慧を等しく学んで明ら 「飲み食いの費用は仕方がないとして、これまでの行脚の費用は誰に払ってもらうというのだ」。黄檗は黙り ん」。南泉は言った、「それが貴公のつかんだ見解なのだな」。師は言った、「恐れ入ります」。南泉は言った、 かに仏性を見る』と言うが、これはどのような道理だ」。黄檗は言った、「一日中、何ものにも依拠しませ

知るべきです」。潙山は言った、「そなたの力量は、かくも成長していたか」。 たのではないか」。仰山は言った、「そうではありません。黄檗に虎を陥れるほどの優れた力量があることを 潙山は後にこのいきさつを取りあげて仰山に問うた、「さすがの黄檗も南泉をやり込めることが出来なかっ

語注》

巻四「黄檗章」(Y九○b)等にも収録される。『祖堂集』『景徳伝灯録』等では、南泉の言葉で話は締めくくられ ○この話は、『祖堂集』巻一六「南泉章」(K五九八)、『景徳伝灯録』巻八「南泉章」(K一一八a)、『宗門統要集』

『五灯会元』でもこれを承ける

益禅師章」K四八一a)とある 理を参究する実践の場とされ、 『寮舎内にも商量し、茶堂内にも商量せよ』と」〈師曰、『寮舎内商量、 )師一日在茶堂内坐。 …黄檗は茶堂で坐っていた。「茶堂」は茶を喫する場所。 茶堂も例外ではない。 例えば法眼文益 茶堂内商量』〉 八八五 禅門においては、 -九五八) (『景徳伝灯録』巻二四 の言葉として、「師日わく、 いかなる場所も真

る意 般涅槃経』巻三〇「師子吼菩薩品」北本T一二・五四七a)の語で、禅定と智慧を等しく修めることで仏性を明らめ ○南泉下来問、「『定慧等学明見仏性』、 此理如何。 …南泉は黄檗に問答を仕掛けた。 「定慧等学」 は 『涅槃経』

いる。詳細は小川隆『神会』(臨川書店、二〇〇七年)一〇二―一四五頁を参照 う従来の実践観を事実上否定している。そして、この思想が初期禅から馬祖禅への展開において重要な転機となって を「定」、その 禅門においては荷沢神会 (六八四―七五八) 体 の常に寂静にして無限の妙用であることを見ることを「慧」)、 がこの語をもとの語義と無関係に用い 坐禅により悟りを得るとい (=不可得なる自己の

なるのみにして……」〈如今奉勧諸人、但於十二時中不依倚一物、 いる。また、『天聖広灯録』巻一九「廬山慶雲禅師章」に、「但だ十二時中に於いて一物にも依倚せず、 法要』には、「你、如今一切時中、行住坐臥、 は、「一日中」「いつも」の意。「十二時中不依倚一物」とは、「常にいかなる概念にも依らない」こと。 )**師云、「十二時中不依倚一物**。」…黄檗は智慧や禅定は言うに及ばず何ものにも依拠しないと述べた。 しないことを「無事」と言い換えている。 行住坐臥、 但学無心、 久久須実得〉(G三四八a)とあり、 但だ無心をのみ学べば、 常に無心であれば真実を得ることが出来ると説いて 但自無事……〉(G五二六b) とあり、 久久にして須らく実得すべし」〈你如今一 黄檗の -+ -但だ自ら無事 切

持ってそうであると答えた。「莫~磨 は 「莫便是長老見処磨。」 見解。 「莫便是長老見処磨」とは、 師云、 不敢。」 (麼)」で、推量「~ではないか」 黄檗がつかんだ見解である「常に何ものにも依らない」という理解が、 …南泉は黄檗にそれが自己の見解であるのかを確認し、 の意。 「長老」は、 出家者に対する敬称。「見 黄檗は自

自分でつかんだものなのか」と確認する語。 それに対する「不敢」は、「恐れ入ります」という謙譲の語であるが

往々にして自負の意が込められる。

走、索草鞋銭有日在〉(T四七・五○一a)と見える。「何ものにも依らない」という黄檗の解答は馬祖禅の模範的表 ず置くとして、無駄に行脚して履きつぶしたワラジ代はどうするのか。ワラジ代を返せとは、 る。「漿水」は、 ○**泉云、「漿水銭且置、草鞋銭教什磨人還。」**…南泉はそのような見解では、今までの行脚は全く無駄であったと断 なじる常套句。『臨済録』示衆に「檐子を檐却いで天下に走り、草鞋銭を索めらるること日有らん在」〈檐却檐子天下 水、飲料、汁のことであり「漿水銭」は、飲みもの代。草鞋銭はワラジ代。日々の飲食代はひとま 無駄に行脚したことを

窮した状況を形容するのに用いられるが、これに続く潙山と仰山のコメントでは、これを問答を打ち切る高次の沈黙 と読み取っている ○**師便休**。…黄檗は南泉の語を聞き黙りこんだ。「休」は「黙りこむ」の意。この語は一般にやり込められて言葉に

現であり(『馬祖の語録』C四二)、南泉はそれを自己の見解と述べる黄檗を批判する

加えられ、 と」〈保福展云、「若無潙仰、 山が答え、それを潙山が認める。これは、『宗門統要集』に収録される【五】の話に加えられる潙山と仰山の評言と の話は、しなくてもよい問答を仕掛けた南泉ではなく、徹底して無事を示し、問答を打ち切った黄檗に分があると仰 南泉に対して敗北したのではないか。と仰山に問いかける。仰山は、黄檗には並外れた力量のあること。 八三)、潙山の法嗣。「構」は陥れる。「陥虎之機」は、虎を陥れるほどのはたらき。並外れた力量。潙山は、黄檗が 評価する。「潙山」は、 ○潙山後挙此因縁、 ほぼ同じである。【五】注参照。この潙山と仰山の評言により、黄檗と南泉の評価は一転する。そのことについて、 『宗門統要集』において保福従展(?―九二九)の語として、「保福展云わく、 また潙山と仰山が評価を加えることにより、【五】の話と同様に変化している **問仰山、……潙山云、「子見処、得与磨長。**」…潙山と仰山は黄檗の沈黙を高次のものとして高く 潙山霊祐(七七一―八五三)、百丈の法嗣、 埋没著黄檗。」〉と見える。なお、この話の評価は、『天聖広灯録』を境に 黄檗の同参。「仰山」は、 『若し潙仰無くんば、 仰山慧寂(八○七一八 黄檗を埋没す』 「師便休」が つまり、

## 【八】 南泉との機縁話(四)――択菜と賓主

《原文》

日普請。 南泉問、「什磨処去。」 師云、 「択菜去。」泉云、「将什磨択。」師竪起刀子。 泉云、 「秖解作賓、

解作主。」師扣刀三下。

(G四一一b—四一二)

不

《訓読》

師 択ぶ」と。 日普請。 刀を扣くこと三下す。 師、 南泉問う、「什磨処にか去く」と。師云わく、「菜を択びに去く」と。泉云わく、「什磨を将てか南泉問う、「小ずべ 刀子を竪起す。泉云わく、「柢だ賓と作るを解くするのみにて、主と作るを解くせず」と。

《現代日本語訳】

行きます」。南泉は言った、「何によって穫るのか」。黄檗は刀をもちあげ立てた。南泉は言った、「それでは、 ある日、 ただ客になるのみで、主人になることは出来ていないな」。黄檗は刀をカン、カン、カンと叩いた。 大衆が作務をした。 南泉は〔黄檗に〕問うた、「どこに行くのか」。黄檗は答えた、「野菜の収穫に

《語注》

○この話は、『祖堂集』 巻一六「南泉章」(K六○一一六○二)、『景徳伝灯録』 巻九「黄檗章」(K一三七a)、『宗門

統要集』巻四 「黄檗章」(Y九一a)、等にも収録される。『祖堂集』のみ南泉章に収録され、加えて長慶慧稜 八五

四-九三二)と龍冊寺鏡清道は(順徳大師・八六八-九三七)による、僧とこの話を題材とした商量を収録する

○一日普請。南泉問、「什磨処去。」師云、「択菜去。」…作務の際、南泉は黄檗に間答を仕掛けた。「普請」は本来、

野菜を選り分け収穫する意 大衆を呼び集め一事に当たることであったが、大衆を集め作務することを指すようになった。「択菜」は、ここでは、

を示しているとも解することができる。 あげ示した。刀を持ち上げるのは、文字通り「刀を使って収穫する」ともとれるが、刀をもちあげ示す「はたらき」

○**泉云、「将什磨択。」師竪起刀子。**…南泉は、何を使って野菜を収穫するのかと問い、それに対して黄檗は刀をもち

○**泉云、「秖解作賓、不解作主。**」…南泉は、黄檗の言う「包丁が選ぶ」という答えでは、それを使う主人公が不在で

来なかった黄檗が南泉に敗北を喫したと評価し、それを前提として長慶と順徳はこの話を題材に商量している。 あると批判する。『祖堂集』ではこの話はあくまでも賓主を示すことを問題にした話であり、主人公を示すことの出 して評価が変化する。黄檗が包丁を叩くことは、徹底して現実に生きてはたらく作用の主張であり、そこには賓主と し、『景徳伝灯録』以降では、「師扣刀三下」の語が加えられることにより、賓主に囚われる南泉を黄檗が下した話と

いう分別はなく、包丁を挙げるのも叩くのも、現前する事実を示唆している。 この話は、同じく「択菜」から「賓主」を問題とした『龐居士語録』に見える、 次の話を踏まえていると考えられ

る。

し」と。山曰わく、「却って此間に来たって、強いて主宰と作る」と。士曰わく、「誰か与麼ならざる」と。山曰わく、 青に落ちざるは、又た作麼生」と。山日わく、「道取せば好し」と。士日わく、「互いに賓主と為ること也た大いに難 居士、一日松山と行く次、僧の菜を択ぶを見る。山曰わく、「黄葉は即ち去き、青葉は即ち留す」と。士曰わく、「黄

う と。 「是り、是り」と。士曰わく、「青黄に落ちざる、中に就いて道い難し」と。 士、大衆に珍重す。山曰わく、「大衆、 你の落機の処を放す」と」。 山笑いて曰わく、「也た解く与麼く道

云

「将謂本色衲僧、

元来秖是義学沙門。

《訓読

士旦、 丁を叩き、「これです、これです」と、現実にはたらく作用を南泉に見せつける。 就中難道。」山笑曰、「也解与麼道。」士珍重大衆。 ○**師扣刀三下**。…黄檗はあくまでも徹底した現実にはたらく作用を主張し、賓主に囚われる南泉を断じた。黄檗は包 居士一 、禅学叢書之六『景徳伝灯録』中文出版社、 高麗本では南泉の「秖解作賓、……」の語はなく、「泉曰わく、『大家菜を択び去け』と」〈泉曰、「大家択菜去。」〉 ||答の主題が置き去りにされ、 「互為賓主也大難。」 日与松山行次、見僧択菜。 巨 ただ黄檗を賞賛する話となっている。 「却来此間、 山曰、「黄葉即去、青葉即留。」士曰、「不落黄青、 一九八四。 強作主宰。」士曰、「誰不与麼。」山曰、 山曰、「大衆放你落機処」〉(『龐居士語録』C一一三—一一九)。 七七a、四一二b)と、この話は締めくくられる。これでは なお、『景徳伝灯録』の四部叢刊本 是、 又作麼生。」山曰、 是。」士曰、「不落青黄、 「道取好。」

## 【九】 新到僧との機縁話――禅僧のありかた―

《原文》

「尋羚羊気来。」 云、「与磨則死羚羊也。」 日五人新到、 師云、 同時相看。 「羚羊無気、 師便休。 四人礼拝、 汝向什磨処尋。」云、「尋羚羊蹤来。」 一人不礼拝、 以手 画 円 相 **活立。** 師云、 師云、 「羚羊無蹤、 「還知道好隻猟犬磨。 汝向什磨処尋。

来日昇座、 退問、 「昨日尋羚羊僧出来。」 其僧便出。 師云、 「老僧昨日後頭未有語在、 作磨生。」 其僧無語。 師

(G四一二a)

気無し、汝じ什磨処にか尋す」と。云わく、「羚羊の蹤を尋し来たる」と。師云わく、「羚羊に蹤無し、汝に 師云わく、「還た好き隻の猟犬を知道る磨」と。云わく、「羚羊の気を尋し来たる」と。 日、五人新たに到り、同時に相看す。四人は礼拝し、一人は礼拝せず、手を以て一円相を画き而して立つ。 師云わく、一羚羊に

什磨処にか尋す」と。云わく、「与磨なれば則ち、死せる羚羊なり」と。師便ち休す。

日、後頭に未だ語有らざる在、作磨生」と。其の僧、 と紙だ是れ義学の沙門なりとは」と。 来日昇座、退きて問う、「昨日、羚羊を尋せし僧、出で来れ」と。其の僧、便ち出ず。 無語。 師云わく、「本色の衲僧かと将謂いしに、元来 師云わく、「老僧、

## 《現代日本語訳

探して来ました」。 うであるならば、それは死んだカモシカでしょう」。黄檗は黙りこんだ。 画いて立った。黄檗は言った、「良い猟犬を知っているか」。〔僧は〕答えた、「カモシカの気を探して来まし ある日、五人の僧が新たにやってきて同時に相見した。四人は礼拝をしたが、一人は礼拝せず手で一円相を 黄檗は言った、「カモシカに気はない、お前はどこを探すのか」。〔僧は〕答えた、「カモシカの足跡を 黄檗は言った、「カモシカに足跡はない、お前はどこを探すのか」。〔僧は〕答えた、「そ

しかなかったな」。 すぐさま〔前に〕出てきた。黄檗は言った、「ワシは昨日あの後、何も言わなかったぞ。どうだ」。その僧は 言葉がなかった。 〔黄檗は〕上堂の後、下りて問うた、「昨日、カモシカを探して来た僧よ、出て参れ」。その僧 黄檗は言った、「本物の禅僧だとばかり思っていたが、なんだ単なる頭でっかちの坊主で

《語注

'の異同が見えるが、『宗門統要集』 巻 五 「黄檗章」(Y八九b)にも収録される

真如、 下るが、『禅苑清規』 ではそこで和尚と修行者が真理を求め問答がなされる。ここでは、 おりの挨拶をせず円相を画き真理を体現した自己を見せた。「相看」は、「相い見えること。 人が黄檗に問答を仕掛けた。「一円相」は、 一日五人新到 仏性などの象徴とされる 住持に対しては当然として各所において礼拝することが通例であったことが窺える。 同時相看。 巻一「掛搭」(Z一一一・四三九d─四四○d)に見える様に、「新到相看」とは儀礼的なも 四人礼拝、 (『祖庭事苑』巻二「雪竇瀑泉集・円相」Ζ一一三・三三二a 一人不礼拝。以手画一円相而立。 一般には、余すところなく、欠けることのない円満である形相から 四人は通常の「新到相看」を行ったのに対して、 …五人の新入りの僧のうちの一人は、 相見すること」。時代 b b しかし、時として禅門

道膺 気も亦た識らず」〈如好猟狗、 に言う。「如えば好き猟狗、 道膺章」K三二八b)。 とは気も跡も絶した無相なものである。「羚羊」はカモシカ。夜ねる時に角を木の枝に掛けて脚を地から離して痕 を問うた。僧は手がかりにより、 を断つという伝説があり、 〕師云、「還知道好隻猟犬磨。」云、「尋羚羊気来。」師云、「羚羊無気、 (?─九○二)は、そのようなカモシカの居所は優れた猟犬といえども突き止めることができないと以下のよう | 汝向什磨処尋。」 … 黄檗は、 禅門では、いかなる痕跡も残さぬ優れた禅僧のはたらき、 只だ解く蹤迹有る底を尋し得るのみ、忽と羚羊の角を挂くるに遇わば、 只解尋得有蹤迹底、 真理を求めることを答えるが、黄檗にことごとく否定される。 獲物を求める猟犬と追われるカモシカになぞらえて、真理と修行者のあり方 忽遇羚羊挂角、 莫道跡、 汝向什磨処尋。」云、「尋羚羊蹤来。 気亦不識〉 真理を体現した姿を指す。 (『景徳伝灯録』巻一七 黄檗によれば、 跡は道う莫く、 支

「老僧昨日後頭未有語在、 師便休。 作磨生。」…黙りこんだのは、 …僧は気も跡も絶した羚羊とは死んでいると断じ、 僧にやり込められたのではなく、 「以降、 あとで」。 黄檗は黙り込む 気も跡も絶した姿

何も発しない姿にこそ真意があったことを示唆した。

「後頭」

は

要集』では新到は六人で、最後に黄檗が杖で僧を打ち出す姿が加えられる。 山円鑑禅師章」Z一三六・四一b)。それに対する「義学沙門」は、頭だけで仏法を解する教理学者。 のあるべき姿である(「須らく是れ本色の衲僧にして始めて得し」〈須是本色衲僧始得〉『建中靖国続灯録』巻四「浮 かり思っていたら、実は〜だったとは」という意外性をあらわす。「本色衲僧」は、本来の面目を得た禅僧で、 ○**其僧無語。師云、「将謂本色衲僧、元来秖是義学沙門。」**…黄檗は言葉に窮した僧を机上の教理学者とののしった。 事実に反して「~かと思いなす」の意。しばしば「元来」と呼応し、「将謂……元来~」で、「……とば なお、『宗門統 禅僧

# 【一〇】 裴休との機縁話(一)――初相見、高僧のありか

《原文》

請師相見、 相公云、「形影在者裏、 師曽散衆、在洪州開元寺。裴相公、一日入寺行次、見壁画乃問寺主、「者画者是什磨。」寺主云、「画高僧。」 乃挙前話問師。 高僧在什磨処。」寺主無対。 師召云、「裴休。」休応喏。 相公云、 師云、「在什磨処。」相公於言下有省、乃再請師開堂。 「此間莫有禅僧磨。」寺主云、「有一人。」相公遂

### 《訓読》

僧は什磨処にか在る」と。 の画ける者は是れ什磨ぞ」と。寺主云わく、「高僧を画くなり」と。相公云わく、「形影は者裏に在るも、高 師 曽て衆を散ち、洪州の開元寺に在り。裴相公、一日寺に入り行く次、壁画を見て乃ち寺主に問う、「者 寺主、対うる無し。相公云わく、「此間に禅僧有るに莫ず磨」と。 寺主云わく

応喏す。師云わく、「什磨処にか在る」と。相公、言下に於いて省有り、乃ち再び師に開堂を請う。 「一人有り」と。相公、遂て師に相見を請い、乃ち前話を挙して師に問う。 師召びて云わく、「裴休」と。

## 《現代日本語訳

った時、 「一人おります」。裴休宰相は、そこで黄檗に相見を請い、 描いたものです」。 においてハッと気づくところがあり、改めて黄檗に入寺し教化することを請うた。 長僧は答えられなかった。裴休宰相は言った、「ここに禅僧がいるのではないですか」。寺務長僧は言った、 黄檗は 要休」と呼んだ。 壁画を眼にして寺務長僧に問うた、「これは何を画いたものですか」。寺務長僧は答えた、「高僧を 以前に大衆を解散し、 裴休は「ハイ」と返事をした。 裴休宰相は言った、「姿はここにありますが、高僧〔ご本人〕はどこにいますか」。寺務 洪州 (=江西省南昌) 黄檗は言った、「どこにいるか」。 の開元寺にあった。 前のいきさつを取りあげて黄檗に問うた。 裴休宰相は、 裴休宰相は、 ある日、 その寺に行 その言葉 黄檗は

#### 《韶注》

含め文字に異同がある上に内容に矛盾がある。なお、【一二】【一三】も裴休との機縁話である。 ○師曽散衆、在洪州開元寺。…黄檗は大衆を捨て、洪州の開元寺に入った。洪州は、 ○この話は、 『景徳伝灯録』巻一二「裴休章」(K二二一a・b—二二二a・b)にも収められる。 現在の江西省南昌市 ただし、寺院名を 一帯を指す。

開元寺は、 馬祖道一(七○九─七八八)開法の寺で、現在「佑民寺」と称し江西省南昌市東湖区にある 唐の玄宗 (在位七一二―七五六)が開元二六(七三八)年に各州に建立した官寺であり、 洪州開元寺は

一日入寺行次、見壁画、 乃問寺主、「者画者是什磨。」寺主云、 「**画高僧**。」…裴休は開元寺の人物壁画が眼

○裴相公、

ら説法を受けたのは、宰相に就任する以前である。『旧唐書』巻一七七「列伝」一二七、『新唐書』巻一八二「列伝」 位八四六―八五九)下で大中六(八五二)年に宰相に就任したことによる。ただし、『伝心法要』序によれば黄檗か とめたほか、圭峰宗密(七八〇一八四一)、潙山霊祐(七七一一八五三)等に師事した。「相公」の敬称は、 に入り、寺務長僧と問答を行った。「裴相公」は、裴休(七九一―八六四)、黄檗の説法を記録して『伝心法要』にま

**○相公云、「形影在者裏、髙僧在什磨処。」寺主無対。**…裴休は壁画に画かれる高僧と、高僧そのものありかになぞら

を司る寺務長、知事(『大宋僧史略』巻中「雑任職員」T五四・二四四c-二四五a)。

一○七に立伝される。詳細は吉川忠夫「裴休伝」(『東方学報』(六四)一九九二年)参照。「寺主」は、寺の寺務運営

え、真如のありかを問うた。作用こそが真如であると示唆するこの話を理解する上で、以下の『景徳伝灯録』巻七 「盤山宝積章」が参考になる。

師将に順世らんとするに衆に告げて日わく、「人の吾が真を邈り得る有り否」と。衆皆な写し得たる真を将て師に呈生。。譬か 師曰、「這漢向後如風狂接人去在」〉(K一○七b)。 吾真否。」衆皆将写得真呈師、師皆打之。弟子普化出曰、「某甲邈得。」師曰、「何不呈似老僧。」普化乃打筋斗而出 普化乃ち筋斗を打て出ず。師曰わく、「這の漢向後ち風狂の如く人を接し去かん在」と〈師将順世告衆曰、「有人邈得善 するに、師皆な之を打つ。弟子普化出でて曰わく、「某甲し邈り得たり」と。師曰わく、「何ぞ老僧に呈似せざる」と。

化方法(小川隆『語録の思想史』岩波書店、二〇一一年。五五―五六頁、六六頁参照)。『祖堂集』巻一四「馬祖章」 化により裴休は気づきを得た。呼ばれて答えるなどの作用に即して悟らせる手法は、以下のように馬祖に特徴的な接 ○師召云、『裴休。』休応喏。師云、「在什磨処。」相公於言下有省、乃再請師開堂。…黄檗による馬祖禅の典型的 な接

汾州迴頭応喏。師云、「是什摩。」汾州当時便省〉(五二四)と見える。 に、「師、『座主』と召ぶ、汾州頭を迴らし応喏す。師云わく、『是れ什摩ぞ』と。 汾州、 当時便ち省す」〈師召座主

であると気づかせた。【一二】も黄檗が裴休の名を呼び裴休が応諾する問答である。「開堂」は、 呼びかけにより思わず「ハイ」と答えるそのはたらきに注意を促すことで、それこそが真の高僧のありか 入寺し弘法説法を行

後に潙山此の

## 上堂 酒糟喰らいの漢

《原文》

禅師磨。 後潙山挙此因縁問仰山云、 上堂云、「汝等諸人尽是噇酒糟漢。 時有僧問、 「秖如諸方匡徒領衆、 「意作磨生。」 与磨行脚、 仰山云、 為什磨却道『無禅師』。」師云、 笑殺他人。 「鵞王択乳、 総似与磨容易、 素非鴨類。」 「不道無禅、 潙山云、 何処更有今日。 「此実難辨。 秖道無師 汝還知大唐 玉

(G四一二a b

《訓読》

わず、 に似たらば、何処にか更に今日有らん。汝ら還た大唐国裏に禅師無きことを知る磨」と。 上堂云わく、 「秖如ば諸方は徒を匡し衆を領すに、 紙だ師無しと道うのみ」と。 「汝等諸人尽く是れ酒糟を噇う漢なり。 為什磨にか却って『禅師無し』と道う」と。 与磨く行脚せば、 他人を笑殺す。総て与磨く容易なる 師云わく、 時に僧有りて問う、 「禅無しとは道

0 類に非ず」と。 潙山云わく、 「此れ実に辨じ難し」と。

·因縁を挙して仰山に問うて云わく、「意は作磨

置ん

೬

仰山云わく、

「鵞王乳を択ぶ、

素より

鴨

現代日本語訳

僧のところ〕では大衆を接化し率いておりますのに、どうして『禅師がいない』と言うのですか」。黄檗は ろうか。お前たちは大唐国に禅師がいないことを知っているか」。その時、 をひどく笑わせる(=おかしくてたまらない)。〔かねてより〕皆なかくも容易だったなら、どうして今日があ |黄檗は〕上堂説法して言った、「お前たちは皆すべて酒糟喰らい野郎だ。そのように行脚するならば、他人 一人の僧が問うた、「諸方

仰山は言った、「鵞王は〔水から〕乳を選りわけて飲む、もとより鴨のたぐいではありません」。潙山は言っ 後に潙山がこのいきさつを取りあげて仰山に問いかけて言った、「〔黄檗の上堂の〕そのこころはどうだ」。 「これは実に分けがたいぞ」。

言った、「禅が無いとは言っていない、ただ師がいないと言っただけだ」。

#### 《韶泊》

同が大きく『天聖広灯録』収録のものは、簡略化されている。 録され、『碧巌録』第一一則に「黄檗酒糟漢」(T四八・一五一b-一五二c)として収められる。ただし、字句の異 ○この話は『祖堂集』巻一六「黄檗章」(K六一三―六一五)、『景徳伝灯録』巻九「黄檗章」(K一三七b)等にも収

して用いられ なり」〈噇酒糟便是咬言語。言語乃古人糟粕也〉(T四七・八七○c)とある。「笑殺」の「殺」は動詞の後に補 立たない古人の言説を「古人之糟魄(粕)」(岩波文庫『荘子』第二冊、「天道篇」一七四)と喩えていることを踏ま と喩え批判し質問を投げかけた。「噇酒糟漢」は、先人の言葉や行動に囚われている者をなじる語。『荘子』に、役に ○「**汝等諸人尽是噇酒糟漢。……汝還知大唐国裏無禅師磨。」**…黄檗は外在的知識に頼る修行者を「酒糟を噇う漢」 えている。時代は下るが、『大慧禅師語録』巻一四に、「酒糟を噇うとは便ち是れ言語を咬む。言語は乃ち古人の糟 動作の程度がはなはだしいことを示す。なお、『天聖広灯録』に記述はないが、『祖堂集』や『景徳伝

灯録』では前提として、真如を外に求める大衆を棒で打つことが記される。

ず「禅師」がいない「秖如諸方匡徒領衆。

為什磨却道

『無禅師』。」…僧は黄檗の語を受け、どうして諸方に実際に禅

るにも関わらず

がいないと言ったのかと反駁した。

華書局 とらわれる明眼でない修行者ならば、 り一下の錐を啄し看る」)に分け語ったと記す。「不道無禅、 を念み皮袋裏に学ぶを知るのみ」)と、 集』では、黄檗は修行者を「酒糟を噇う漢」である学問に傾倒する批判されるべき者(「只だ熱鬧を図る」「但だ言語 ○師云、「不道無禅、 『韓愈文集彙校箋注』第一 千里の馬は常に有るも、 秖道無師。」…禅がないのではない、 伯楽は常には有らず」〈世有伯楽、 冊 「雑説四首」一〇七)と言うに同じ。 師がいないのと同じだの意。 明眼を具えた理想的な者(「草根下に个の老漢有るに遇著せば、 知識に囚われる修行者の目には師 秖道無師」とは、 韓愈の 然後有千 『雑説』 -里馬。 禅はあるが、 に 千里馬常有、 「世に伯楽有り、 お前たちのように知識 が 映らない 而伯楽不常有〉 便ち頂 然る後千里 ・のだ。 祖

○潙山云、「此実難辨。」…仰山の言葉は、 水乳同置一器、鵞王飲之、 七」に「譬えば水と乳と同に一器に置き、 と答えた。「鵞王択乳、 そうであるならば、鵞王が水から乳のみを飲むように、 )仰山云、「鷺王択乳、 .山を褒めながら読者に注意を促した。これは、 「鵞王」 に喩え賞賛したともとれることによる。 素非鴨類」とは、 素非鴨類。」…仰山は、黄檗の上堂の意図は明眼の修行者であることを要求するものであり、 但飲乳汁、 其水猶存〉 ものの邪正、 二通りの意味に解することができるため、 仰山 (T一七・三七九c) とあるによる の答えは修行者のあり方についてのものであるが、 善し悪しを見て取る事ができ、 凡聖を弁じることをいう。『正法念処経』巻六四 但だ乳汁のみを飲み、 其の水は猶お存すが如し」〈譬如 並の 師を見つけ出すことができる 人間 には 「分かり難 一方で黄檗 身念処品 ٤

261

# 【一二】 裴休との機縁話(二)――安名―

#### 《原文》

裴相一日托一尊仏於師前 瑚 跪 云、 「請師安名。」師召云、「裴休。」休応喏。師云、「与汝安名竟。」相公便礼拝。

(G四一二b)

#### 《訓読》

と。休、応喏す。師云わく、「汝が与に安名し竟ぬ」と。相公、便ち礼拝す。 裴相一日、 一尊仏を師の前に托し、踋跪きて云わく、「請う師、安名せよ」と。師、召びて云わく、「裴休\_

## 《現代日本語訳》

師は「裴休」と呼んだ。裴休は「ハイ」と返事をした。師は言った、「お前のために名づけ終わったぞ」。宰 裴休宰相はある日、黄檗の前に一体の仏像を奉り、跪いて言った、「願わくは師よ、法名をお授けください」。

#### 語主》

相はただちに礼拝した。

いたことによる呼称、【一〇】参照。「尊」は神仏の像を数える時の量詞。「安名」は、戒を受けて仏門に入る者に法 ○この話は『天聖広灯録』が初出であり、後に『五灯会元』巻四「黄檗章」(Z一三八・八八c)等にも収録される。 ○裴相一日、 **托一尊仏於師前。踋跪云、「請師安名。**」…裴休は黄檗に法名を請うた。「裴相」は裴休が宰相を務めて

《訓読》

師答曰、 結勝因。

名を付け与えること。

○**師召云、「裴休。」休応喏。**…黄檗の呼びかけ裴休は「ハイ」と答えた。

り本来仏である自己に気づくことこそが、仏門に入ることであると示唆した。裴休はその教導に感謝し礼拝した。同 ○師云、「与汝安名竟。」相公便礼拝。…黄檗は呼ばれて答えるというはたらきに即して、他ならぬ自己こそが仏であ

### 裴休との機縁話 $\widehat{\Xi}$ 呈偈

趣旨のものに【一〇】がある。

《原文》

何有吾宗。」

相公一日上詩一章。 師接得便坐却乃問、「会磨。」相公云、「不会。」師云、「与磨不会、 猶較些子。 若形紙墨、

詩曰、「自従大士伝心印、額有円珠七尺身。掛錫十年棲蜀水、浮杯今日渡漳浜。 一千龍象随高歩、 万里香花

「心如大海無辺際、 願欲事師為弟子、不知将法付何人。」 口吐紅蓮養病身。 雖有一 双無事手、 不曽祗接等閑人。」

(G四一二b)

師云わく、「与磨く会せずんば、猶お些子を較つ。若し紙墨に形わさば、何ぞ吾が宗有らん」と。 相公、一日詩一章を上る。師、 接得るや便ち坐し却って乃ち問う、「会す磨」と。 相公云わく、「会せず」と。

詩に曰わく、「大士の心印を伝えて自従り、額に円珠有り七尺の身。掛錫すること十年蜀水に棲み、杯を浮

不知法を将て何人にか付せん」と。 かべ今日漳浜を渡る。一千の龍象高歩に随い、万里の香花勝因を結ぶ。願わくは師に事え弟子為らんと欲す、

師答えて曰わく、「心は大海の如く辺際無し、口に紅蓮を吐き病身を養う。一双の無事の手有りと雖も、 て等閑の人を祗接せず」と。 曽

## 《現代日本語訳

裴休宰相は、 かだ。もしも文字にしたならば、どうして我が教えであろうか」。 「分かるか」。裴休宰相は言った、「分かりません」。黄檗は言った、「そのように分からないならば、なかな ある日、詩一篇を〔黄檗に〕献上した。〔しかし、〕黄檗は受け取るや坐り、そして問うた、

ったように今日、 、黄檗和尚は〕蜀水(=錦江)に臨む〔黄檗山に〕住山すること十年、〔杯渡和尚が〕さかずきを浮かべて渡 、裴休は〕詩に言った、「達磨大師の心が伝えられてから、額には円珠、身は七尺〔の黄檗和尚がおられる〕。 漳水 (=贛江) を渡った。一千人の高僧が堂々と付き従い、 遠方から師の門に参じた者た

に伝えるのでしょうか」。 ちはすぐれた縁に結ばれる。 私は黄檗和尚に仕え弟子となることを願うのであるが、さて、 師はその法を誰

手ぶらの両手があるけれども、これまで等閑の人の相手などしたことがない」。 黄檗は答えて〔詩に〕言った、「心は大海のように広大無辺である、 口から舌を吐き病身を養う。 〔私には〕

《韶注》

局本『全唐詩』第一七冊、 c) には問答部分を除き、 ○この話は しかし、どれも黄檗による唱和詩は収められない。 『景徳伝灯録』 巻九 六五三〇) と題し収録される。 裴休の詩のみ収録され、『全唐詩』にも「贈黄檗山僧希運」(巻五六三「裴休章」・中華書 「黄檗章」 (K一三七a)、『五灯会元』 なお、『宋高僧伝』巻二〇 巻 四 「黄檗章」(Z一三八·六一d) 「黄檗章」(T五〇・八四二 等にも収

とある。 うた。しかし、裴休はその意図が理解できなかった。 参照。『景徳伝灯録』では「師、 ○相公一日上詩一章。……相公云、「不会。」…黄檗は裴休の呈した詩をまったく見ず、 接りて坐に置くも略く披き閲ず。良久して云わく」〈師接置於坐略不披閲。 「相公」は裴休が宰相を務めていたことによる呼称、 それが何を意味するのかを問

離文字之印。 おいて裴休は ない」ということは、文字にあらわせないということであるから、 ○師云、「与磨不会、 注参照 唯伝一心更無別法〉(G三四一a)と、黄檗の法は文字を離れたものであったと言う。「較些子」は 「独り最上乗、 猶較些子。 離文字の印を佩びる。唯だ一心を伝うるのみにして、 若形紙墨、 何有吾宗。」…禅法とは文字を立てることができず、 黄檗はなかなかだと評価した。『伝心法要』序に 更に別の法無し」〈独佩最上乗 裴休の言う「分から

何 作麽生』と。 わく、『上坐、 往。 法眼文益 二四 師曰、「邐迤行脚去。」曰、「行脚事作麼生。」 「法眼文益章」K四七九b)。 (八八五-九五八) と羅漢桂琛 師日わく、『知らず』と。 何にか往く』と。 師 (=法眼) 日わく、『知らざるは最も親切なり』と。 (八六七一九二八) 日わく、『邐迤 師曰、「不知。」曰、 (=あちこちに)に行脚し去く』と。 との次の問答にも同じ意図が見える。 「不知最親切。 師 豁然と開悟す」 師豁然開悟〉 日わく、『行脚 〈琛問日、 琛、 (『景徳伝灯 問うて日 上坐

○自従大士伝心印、 は「~してから」。「大士」は菩薩を意味し、 額有円珠七尺身。 …達磨の法が伝えられてから後、 ここでは達磨。 『伝心法要』に 一心を受け継ぐ黄檗禅師がここにがおられる。 「達磨大師 中国に到りて自り、

唯だ一心を説き、唯だ一法を伝うるのみ」〈自達磨大師到中国、 唯説一心唯伝一法〉 (G三四四a b

を指す。 有円珠」 は、 注参照。「七尺身」は、 【六】注参照。 円珠と七尺身は黄檗の特徴を述べたもので、 黄檗そのも

九〇b)を踏まえる。「漳浜」は漳(=章)水のほとり。章水は贛江の別称で江西省を南北に流れ洪州 杯」は常に木杯に乗って川を渡ったという杯度和尚 り安居することを示す。「蜀水」は高安の黄檗山が臨む贛江の支流「錦江」の別称(『江西通志』巻八、 ○掛錫十年棲蜀水、 は錫杖を道場の壁に立て掛けること。 浮杯今日渡漳浜。 …黄檗が長年住した黄檗山から、 行脚の時に身に携える杖である錫杖を掛けることは、 (生没年未詳)の故事 裴休の赴任した洪州に赴いたことを指す。 (『高僧伝』巻一〇 「杯度章」 一ヶ所にとどま (=南昌) 一四)。「浮 T五〇·=:

通る。

歩」は闊歩の意。「万里香花」は、『高僧伝』巻一三「釈僧護章」に「其の四遠の士庶、並な香華を提挟(=手に持 まった。「龍象」は象のうちで優れたもの ○一千龍象随高歩、 より黄檗を慕い大衆が集まったことを指す。「勝因」はすぐれた因縁 つ)し、万里来り集まり……」 万里香花結勝因。 〈其四遠士庶並提挟香華、万里来集……〉(T五○・四一二b)とあるに同じく、 …黄檗に多くの弟子が付き従い、 (僧肇『注維摩詰経』巻六、T三八・三八三b)。 また遠方より多くの人が黄檗の法を求めて集 転じて高僧を指す。

うに説く。「諸仏と一切衆生と、 度すべからざるが如し」〈諸仏与一切衆生、 黄檗の教説に心を大海に喩えたものは見えないが、『伝心法要』において、 大海の辺際無きが如き故に」〈如虚空大海無辺際故〉 無辺であるたとえとして虚空と大海をあわせ用いた例に以下のものがある。 **口吐紅蓮養病身。**…仏心とは無辺であり、病み苦しむこの身を平常無事にありのまま養い過ごす。 唯だ是れ一心のみにして、更に別の法無し。 唯是一心、更無別法……猶如虚空無有辺際、 (T | 〇·二三四 心は虚空のように無辺であると以下のよ ……猶お虚空に辺際有ること無く、 c 「紅蓮」 『華厳経』 不可測度〉(G三四一a-は舌の意。 巻四四 『金光明最勝 「十忍品」

王経』巻五「蓮華喻讚品」

に

「舌の相、

広長にして極めて柔軟なるは、

譬えば紅蓮の水中を出ずるが如し」〈舌相広

退身・擡眸一瞬・挙拳竪指・撃払敲床・叉手当胸・展開双掌……〉(Z一三七・二一九a)。 退く・眸を擡げること一瞬・拳を挙げ指を竪つ・払を撃し床を敲く・手を叉み胸に当つ・双掌を展開す……」 ということを示す手法。 長極柔軟、 譬如紅蓮出水中〉(T一六・四二二c)とある。舌を吐くのは、 他の作用と同列に挙げられる例に以下のものがある。 ありのままの作用にこそ仏性が発露する 『嘉泰普灯録』巻三〇、 「舌を吐き身

○雖 手。 は 貧相な)の手」(T四七・八三七c)に作る。「有一双無事手」で、 双無事手、 「祇対」に同じ、応対する意 時代は下るが明末の『宗宝道独禅師語録』巻四に、「人人、一双の無事の手、 有一双無事手、 随分拈花和折柳〉 不曽祗接等閑人。 (Ζ一二六・七○b)とある。『大慧普覚禅師語録』巻七、 …黄檗は 「無事」を主眼とする自身の接化手法を述べる。 平常無事に過ごす黄檗自身の姿を示す。「祇接 分に随い花を拈じ柳を折る」〈人人 等では、「一双の窮相 「無事手」 は か 5

人を指すことが考えられる。『宛陵録』に「等閑無事なれ。強いて他境を辯ずること莫かれ」〈等閑無事。 七五c)とある。 禅師語録』に「十箇の指頭、 ことはない」となる。 「等閑人」の意は以下、二種の可能性があり、 唯だ須らく見を息むべし』と」 (G三五〇b)、「我れ汝に向かって道う、『等閑無事なれ。 とある。 以上から前者の立場では、「いいかげんな者の相手などしない」。 第二に、 なお、 「等閑」は 裴休、 両隻手、 黄檗どちらの詩も平仄が整えられている。 〈我向汝道、 看来たらば等閑人に不是ず」〈十箇指頭両隻手、 「普段どおり」「特別でない」という意もあり、 「等閑無事。 目下確定しがたい。 莫謾用心。 **謾りに心を用うること莫かれ。** 第一に、 不用求真、 いいかげんな者。 後者であれば、 唯須息見」〉 「閑道人」と同様に平常無 看来不是等閑人〉(J二九・ 真を求めることを用 時代は下るが、 「平常無事の人を導く (G三五〇b 莫強辯 『吹万 他 0

## 執筆者一覧(五十音順)

小 千田たくま Ш 太 龍 花園大学文学部専任講師・国際禅学研究所兼任研究所員 花園大学国際禅学研究所客員研究員

舘 塚 隆 志 花園大学国際禅学研究所研究員

田 穂 高 講演時:日本学術振興会特別研究員(PD)

量 現 東京大学大学院人文社会系研究科教授 在:上越教育大学大学院学校教育研究科助教

廈門大学哲学系副教

林 柳 蓑

潮

輪

顕

幹 觀

康

花園大学国際禅学研究所副所長

# 花園大学国際禅学研究所論叢 第十四号

二〇一九年三月三十一日発行

発編 行集 者兼

花園大学国際禅学研究所

FAX ○七五一二七九一三六四一電話 ○七五一八二三一○五八五花園大学内

印刷

河北印刷株式会社

#### 現代宗教の状況と伝統仏教の課題

塚田 穂高

私は宗教の研究をしており、そのなかでも宗教社会学という学問分野が専門になります。宗教を社会学的に見る、もう少し平たく言うと宗教と社会との関わりを見る、という姿勢です。現代宗教、現代日本宗教を中心に、宗教と政治、政教分離、宗教が社会問題化するような局面――いわゆるカルト問題の研究なども含めて、幅広く追っています(1)。

このように、社会との関わりのなかでの宗教というところに主眼を置いているので、みなさんを前にしてありがたいとか、ためになるとか、心が温まるような話は、ほぼできないのではないかということもあらかじめ言っておきます。社会構造や社会背景、文化・歴史との関わりのなかで宗教を見るというスタンスですので、今日の話も、あくまでもデータや調査などに基づいてものを言いたいと考えています。

今日の方向性としては、まず、世界の「宗教と社会」の動向(一節)という大きいところから入り、その後、われわれの多くが暮らしている日本の「宗教と社会」の動向(二節)を見ていきたいと思います。さらに、そのなかで仏教は、臨済宗――妙心寺派はどうなのか、どう見られているのか、どういうことができうるか(三節)といったところに話を進めていきたいと考えています。

#### 一、世界の「宗教と社会」の動向

では、まず「世界」という大枠から入っていきたいと思います。世界人口は約76億人(2017年)です。

次に、宗教人口を見ていくと、キリスト教が31.2%で23億人、イスラームが24.1%で18億人となっています(2015年、ピュー・リサーチ・センター)。

すなわち、世界の3人に1人がクリスチャン、4人に1人がムスリム (イスラーム教徒)、だということです。その次に、「特定の信仰なし」が16.0%で12億人、その次に来るのが、ヒンドゥー教で15.1%の11億人です。その後に、ようやく仏教が6.9%で5億人、約14人に1人くらいです。こういった分布になりますが、もちろんこの数や割合が「宗教の正しさ」に直結するわけではありません。社会との関わりという点では、どうしても人口との関わりが大きくなるわけです。インドのヒンドゥー教の場合は、当然インドの人口が多い (2011年国勢調査で約12億1千万人) からですし、イスラームのさまざまな国々もかなり人口が増えており、これはこの先も同様の傾向のようです。つまり、こうした宗教人口とは、主には人口の動きにリンクしているわけです。

次に、こうした分布を世界地図上に落とし込んでみるとどうなるでしょうか。ヨーロッパ・南北アメリカ・ロシア・オセアニア・アフリカ南部などはキリスト教が多く塗られます(もちろんカトリック、正教会、プロテスタント諸教派にさらに分かれてはいます)。中東・西アジア・アフリカ北部・インドネシアはイスラームです。さて、仏教はというと、どうしても少なく見えてしまいますが、基本は東南アジアと東アジアが中心ということになります。日本、韓国、台湾、また中国の現代仏教も国家統制下にありますが、それぞれ独特の展開があります。東南アジアは上座部仏教が主です。なお、世界地図を色塗りする仕方だとなかなか見えないものですが、坐禅、禅は、「ZEN」というかたちで――「瞑想」文化と言ってよいかは議論もあると思いますが――ヨーロッパやアメリカに広まっている側面があります。また日本仏教は、戦前からの移民の関係でブラジルなどに行っているケースもあります。こうした面を踏まえれば、ワールドワイドな、グローバルな流れが仏教、また日本仏教のなかにもあるかと思います。

さて、いきなり世界人口や宗教人口や分布といった大きな話から始まり 戸惑われるかもしれませんが、もう少しこうした大きな枠組の話から入る ことを続けましょう。こうした世界の「宗教と社会」の動向をうまくつか むには――さまざまな論者によってさまざまな言い方で指摘されてきてい ることを総合すると――、以下の3つのキーワードになるかなと考えます。 それは、「見直し」・「拡散」・「越境」、です。

「見直し」についてです。かつては、近代化が進み、科学が発達すれば、迷信・呪術からの解放、あるいは人は宗教をあまり信仰しなくなるのではないか、宗教の社会的影響力が弱まるのではないか――世俗化論――という見方がある程度ありました。しかし、それはどうやら違い、単純にそうとは言えない。宗教の根強さ・根深さがかなり見直されています。もっとも、見直されているならよかったとなるかというと、見直されているがゆえに、その在り方、例えば政治にどう関わるか、といったことが出てくる(2)。つまり、世界各地での宗教復興や原理主義などの動きも含め、あるいは「公共宗教」「宗教の公共性」などとも言われていますが、社会のなかに宗教が積極的に関わってくるという状況がある。日本社会も例外ではないわけです。いずれにしても、さまざまな意味で見直されているというのが大きな状況としてあります。

それとも関連しますが、次に「拡散」という考え方です。欧米では、Diffused Religion (拡散宗教) という言い方がなされてもいます<sup>(3)</sup>。宗教はどんどん社会的な力を失っていくだろうとみなされていたのが、いや単純にそうでもないと。確かにキリスト教であれば教会に行く、その出席率が低下するという傾向はある。でも宗教が無くなるわけではなく、かたちを変えているのではないかということです。教団、○○教、○○教団といったのとは別のかたちで、あるいは個人化したようなかたちでの「宗教性」というものが幅広く、根深くあるのではないかということです。それを拡散宗教と言ったり、スピリチュアリティと言ったりするわけです。

さらに「越境」ということで、これは「拡散」ともつながっていると思います。世界全体でグローバル化が進むなかで、人の往来、文化・宗教の往来が活発になるということです<sup>(4)</sup>。従来は国境を基準として、この国では○○教、民族宗教といった国独自の固有のものというかたちでしたが、そういう境、ボーダーを越えてくるということが一つの大きな流れとしてあるわけです。

大げさな言い方かもしれませんが、日本の宗教、日本の仏教、あるいは 世界の仏教、そして臨済宗妙心寺派も、やはりこれらの大きな流れのなか にある、という認識から出発したいと思います。

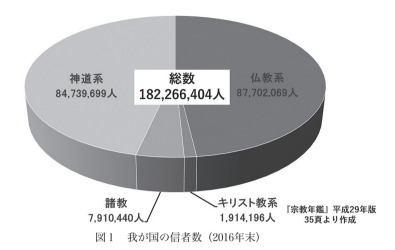
#### 二、日本の「宗教と社会」の動向

#### (一) 日本の社会状況と宗教状況

次に、「日本」というレベルに進んでいきたいと思います。もちろん早く「宗教」の話をしたいわけですが、ここでもやはり社会状況から入っていきましょう。こうした(本山住職)研修会の場で総務省の資料が出てくることはあまりないと思いますが、やはり人口減少社会、という状況があり、それが進んでいくだろうことは否めません。日本の人口はピークを過ぎ、最近のニュースでも流れていたかと思いますが、いよいよ減り始めたというところに来ています。2018年1月の概算値で、1億2,659万人です。ここにはさまざまな世代の方がいると思いますし、われわれ自身があと何十年生きるかはわかりませんが、日本社会、日本という国の単位で見ていくと、これから人口減少が進み、2040年から50年くらいには1億人を割ると予測されています。これがどのくらいで止まるか、はたまた加速するのかはわかりません。これは日本の歴史上、未曾有の状況であり、対応策が簡単には出てこない、模索されている状況だということです。

さらには、ただ単に人口が減るというよりも、高齢化、少子高齢化ということです。具体的な数字を挙げれば、2005年には20.2%だった65歳以上の人口が、2050年には39.6%にのぼるとも予測されています。また、その過程では、特に団塊の世代、層が厚い世代の人々が多く亡くなっていく「多死社会」も通過することが確実です。年間に百数十万人にものぼると見られます。お葬式、法要ということでいえば、当然日本仏教・伝統仏教にはいろいろな意味で他人事ではない事態が迫ってきているということです。

さらにもう一点、大きな背景として少し違った角度からおさえておきましょう。日本社会の多様化・多元化、グローバル化・国際化の進展です。 日本で暮らす在留外国人は238万人超(2016年末)であり、これは中長期的 に日本で暮らしている人々の数として今までにない水準にあり、だんだん



上がってきています。さらに、伝統仏教にとっても無視できないこととしては、観光客です。訪日外客数は2,403万人超 (2016年末) と、こちらも過去最高レベルです。観光立国と言われているなかで、2020年東京オリンピックも含め、多くの外国人が日本へ、そしてそのなかで日本のお寺や神社を訪れるということも加速度的に、国として、社会としてそれを進めていこうということが起こっているわけです。こうした社会状況のなかに、日本宗教、伝統仏教もあるということをあらためておさえておきたいと思います。

では、日本宗教の現況に入っていきましょう。日本社会の宗教の信者数がどうなっているか、これも有名なネタ的な話ではありますが、日本の宗教の信者数は「約1億8,227万人」です(2016年末・図1)<sup>(5)</sup>。「あれ?」と思いませんか。というのも、先ほど人口が1億2,659万人と言ってきているわけですので、総人口を超えています。しかしこれは、「国」が出している、宗教法人関係の業務を行う文化庁が出している数字なのです。普通の統計ですと、人口を100%として、宗教人口もそれを超えない、100%を各宗教で割っていくというかたちを取ります。アメリカでも、お隣の韓国でもそうです。では、なぜそうした「異様」な統計になるのでしょうか。

ひとつは、宗教法人の自己申告によるものだということです。国民一人 ひとりに聞いたり、一定数のサンプルのなかの割合を示したものではなく、 各宗教法人が申告した信者数を全部足していったら総人口を超えてしまっ たということです。いい加減なものもあるでしょうし、なかには多く盛っ たり、かつて報告した信者数から体面上減らせないなどの事情もあるでしょう。そうした数字を足してしまっているということです。

一方で、この数字は正確ではないにしても、日本で暮らす人々の宗教との関わり方を反映しているとも言えるのではないでしょうか。端的に言えば、複数の宗教ないし宗教文化への重複所属・重複関与といった姿勢です。海外の場合、キリスト教とイスラームの両方に所属し、数えられるというのは、基本的には考えにくいでしょう。しかし、日本社会での関わりとなると、神道と仏教の両方、あるいは新宗教にも関わっています、となります。新宗教については、後でもまとまって述べますが、新宗教に入ったからといって神社の氏子や寺院の檀家を辞めるということは多くの場合ありません。むしろ熱心に関わったり、神社仏閣の掃除をしたりということすらあります。そうすると、三重に関わっている、人によっては1人が3回・3人としてカウントされていることもあるわけです。こうした関わり方の重層性が、「いい加減」な統計になり、先ほどの「1億8千万超」になっているのです。

さらにポイントは、この「いい加減」な総人口を超えてしまっている数字ですら減っている、ということです。数年前ですと「日本の信者数は2億人近い」と説明していました。しかし、それが減ってきている。もちろんその数字自体が正確とは言えないわけですが、それでも従来と同じような集計方法でありながらそれが減少傾向にある、人口減少社会と歩調を合わせているという状況はやはりおさえておかなければなりません。

次に、日本社会において何らかの「信仰あり」と答える、認識している 人の割合です。これもさまざまな調査がありますが、1割から2割くらい かと思います。これは、「信仰している宗教がありますか」「信仰を持って いますか」「宗教的な行いをしていますか」など聞き方によってかなり左 右されるもので、「入っていますか」だともう少し少なくなります。また、 「家の宗教はある」という選択肢も含めるなら、さらに上積みされます(6)。 大学生の場合は、「現在、信仰をもっている」が10.2%くらいです(7)。なお、 国際比較ですと、やはり海外諸国と比べると低いです。ただし、上述の通 り、低いからといってまったく関わっていない、関係ない、ということで はありません。

続いて、みなさん宗教法人であるところのお寺の住職さんであるということで関わる話ですが、日本にある宗教法人の数です。181,098法人です(2016年末)(8)。先ほどの信者数1億8千万人はいい加減な数でしたが、こちらは書類上登記があるものですから、正確な数です。これもよく言われるネタですが、日本の宗教法人はだいたいコンビニの4倍あると言われます。あのセブンイレブンとあのセブンイレブンの間に宗教法人が4つくらいあるという計算になります。18万のうち、神道系≒神社がだいたい8万5千、仏教系≒寺院がだいたい7万7千、あとはキリスト教系が約5千、諸教系が約1万4千です。補足すると、この「諸教」イコール新宗教というわけではなく、神道系法人のなかには普通の一般的な神社と神道系の新宗教が含まれています。仏教系法人のなかには伝統仏教寺院と仏教系の新宗教が含まれています。キリスト教系も同様です。いずれにしても、1神社、寺院、教会が、それぞれ1法人におおむねなっていることもあり、宗教法人が多い社会だと言えるかと思います。

#### (二) 日本の宗教伝統ごとの状況

日本の宗教状況を把握するために、宗教伝統ごとにもう少し見ていきた いと思います。

神道(系)のところです。神道系法人が約8万5千のうち、だいたいは神社です。神社といってもさまざまなものがあります。祠しかない、山の中腹や山頂にポツンとある、ケースバイケースですがそうしたものでも宗教法人になっていることもあります。神社庁の方々が現地調査をして、竹藪や草木に覆われているが一応宗教法人○○神社とされているという、非常に把握・管理が大変な状況のものから、神主さん・神職さんが社務所あるいは隣に家があり常駐しているようなもの、そして伝統的な大神社等ま

でが入ってきます。その大部分、7万9千社ほどが包括宗教法人である神社本庁に所属している被包括法人です。神社本庁の信者として報告されているのは、7,461万人ほどです(2016年末)<sup>(9)</sup>。これも何の数字かは議論があるところですが、伊勢神宮の神宮大麻(御札)はそこまで頒布していませんから、さまざまな神社ないし各地の神社庁からあがってきた数を総合すると一応これだけの数になるということです。ただし、この数ですらここ10年20年で、減ってきています。かつては9千万を超えていました。いい加減な数字ではあっても、ある基準で算出をし続けてきたわけです。それが減ってきていることは、やはり注目されるべきでしょう。

神社神道というのは、基本は氏子≒地域住民、地域社会に基盤を置く宗 教です。大きなところなどでは、その神威ないし知名度などから、各地か ら崇敬者を集めるものもあります。いずれにしても、神道界全体としては 厳しい状況にあります。大きな神社、放っておいても人が集まる、やって いける、つないでいける、継承していける神社もあれば、地方の小神社で は、後継者、高齢化や過疎化の問題も含めて、地域社会が崩壊・衰退して いくと立ちゆかなくなっていくものもあります。兼務社というかたちで、 地方に行くほど1人の神主さんがいくつも神社をかけもちしていて、多い と数十、70というのも聞きました。そういった大きな格差があるようです。 地域社会に基盤を置いているため、人口減少・少子高齢化といった社会変 化を、とりわけ地方でまともに受けるのが神社神道であると言えます(10)。 次に仏教(系)のところです。7万7千法人で、仏教系新宗教も含みま すが、多くは伝統仏教寺院です。宗派で見ると、もちろん臨済宗も含めて、 大小157くらいがあります。基本は、――いわゆる祈祷寺院もありますが ――、檀家さんとの関係、寺檀関係を基盤としています。地域社会ともつ ながっていますが、やはり「家の宗旨」「○○家先祖代々」といったとこ ろで、家が基盤です。よって、社会の変化、大家族で何世代も同居すると ころから、核家族化があって、現在は家族の個人化、そして晩婚化・未婚 化、少子高齢化があるので、影響を受けないわけがありません。ただ、前 述の神道の話と似ているところで、大きなお寺、歴史的建築あるいは伝統

・文化のあるところとそうでないところ、大寺院と地方小寺院の格差とい

うところは、二極化が進んでいると言えるかと思います(II)。また、仏教の場合ですと、――もちろん神道にも神葬祭はありますが多くはありません――、墓・葬儀等への関わりのこれまでの大きさということで、仏教独特の強みにもなり、向かい合うべき問題にもなるのかなと思います。

神道や仏教を見る上で一つ注目するべきなのが、観光です。日本の世界 遺産では、寺社や宗教関係のものも多くあります。パワースポットブーム、 御朱印集めのブームなども注目を浴びてきています(ロク)。パワースポット については、京都市なども観光の中で飛びついて、冊子やパンフレットを 用意しています。パワースポットと呼ばれるものの対象になりやすいのは、 寺院もなくはないですが、神社系と自然系(岩、山、滝など)が多いです。 こういうかたちでの関わり方もあり、注目され、そして実際に人が動き、 集まる。例えば、伊勢神宮の場合です。2013年が20年に一度の式年遷宮で したけれど、参拝者が過去最高の1.420万でした(内宮と外宮の合計、伊勢市 観光統計)。これはこれまでの遷宮のなかでも、ずば抜けていました。当然 遷宮が終われば下がりますが、それでも高止まりしており、過去の遷宮の 年と同じくらいの水準で推移しています。これをただ「観光」「レジャー」 にすぎないとみなせるのか、「観光」と「信仰」、「観光」と「宗教」とを、 スパッと切り分けられるのか、ということです。いずれにしても、そうい ったかたちでの神道・仏教、寺社への「集客」があり、人々の関わりがあ るわけです。

次に、キリスト教ですが、日本社会では非常に少ない。ずっと1%くらい、百数十万人くらいと言われてきました。ただし、文化・教育・医療・芸術などの面での社会的浸透度は高いと言えるでしょう。キリスト教系の新宗教も、外来系のもの(エホバの証人、モルモン教など)を中心にいくつかあります。それらを加えたとしても、非常に少ないです。また伝統的なキリスト教教団・教会の現状は、神道や伝統仏教でも同じような面がありますが、高齢者が多い、牧師さんも高齢者ということが多く見受けられます。教会に通い続けるだけでもきつい。確かに一部の福音系と言われるような、あるいは新宗教的な団体・教会のなかには活発に布教しているところもありますが、全体としてはやはり少数で、伝統的なキリスト教として

は少子高齢化で信仰継承も難しい、維持していくのが非常に困難という状況にあります。

最後に、新宗教です。結論から言うと、新宗教も頭打ち、伸びていると ころはほとんどない、という状況です(13)。最大の例としては、創価学会 で827万世帯です。毎年活動報告が出されますが、2005年から全く変わら ず827万世帯のままです。もし減っていたとしても、そうは書けないのか と思います。さまざまな国政選挙における公明党の得票数を見れば、それ でも数百万人の信者がいることは確かでしょう。その創価学会ですら現状 維持あるいはちょっとずつ減少というのが正直なところだと思います。日 本の新宗教には他にも、戦後に信者が何十万人、何百万人と展開した教団 もいくつもあるわけですが、それらも現状は非常に厳しい。立正佼成会も 大きいところですが、273万人 (2016年末)・約114万世帯 (2018年、立正佼成 会ウェブサイト)で、毎年減らしています。毎年減っているということを 『宗教年鑑』やウェブサイトで正直に報告し続けています。幸福の科学の ように「公称1.100万人だ」などと非常に目立って見えるものはあります が、全く実態にそぐわず、増えているとは言えません。例外的に、真言密 教系の真如苑は、ここ数十年着実に伸ばしてきており、93万人(2016年末) と最新の数字も一応増えてはいます。よって、私が「真如苑は唯一、ほぼ 例外的に伸ばしてきている」と書いたりするのですが、そうすると関係者 には「そんなに伸びてないんですよ」と言われたりする。実態に近い数字 ではあり、着実に人はいて集まりますが、爆発的あるいはどんどん伸びて いくという地点は通り過ぎたようです。また、他の新宗教が著しく伸張し ているということもほぼないというのが正直なところかと思います。

以上で概観してきた状況をまとめると、非常に悲観的に聞こえるかもしれませんが、教団、宗教法人、組織ベースで成長しているというような状況はほとんど見られない。宗教界・宗教伝統ごとに、神道・仏教・キリスト教・新宗教と見てきましたが、事情や程度に差はあるものの、ほぼ一貫して少子高齢化、信者減少、「教団」離れという共通の「危機的状況」にあると言ってよいかと思います。

#### (三) 日本の宗教状況を多角的に捉える視点

それでは、「どこも厳しいですね」という話で終わってしまうのではなく、そうではないところ、違う視点がないかというところで考えていきたいと思います。

今、教団ベース、組織ベースと言いましたが、それはある種「狭い」見方です。宗教研究という立場から見ると、「狭い」宗教認識・宗教観であるわけです。もう少し「広い」見方、違うところまで視野に入れて見るにはどうしたらよいのでしょうか。

一つの方法として、分けて考える、分類するという仕方があると思います。類型論、タイポロジーと言いますが、日本宗教の場合、別図のように「組織宗教」「制度宗教」「個人宗教」「文化宗教」という類型で捉えるのはどうでしょうか(図2)<sup>(14)</sup>。

横軸は、「古い」と「新しい」と考えてもおおむねかまいません。伝統なりエスタブリッシュ、確立されたということで古い、他方でその度合い

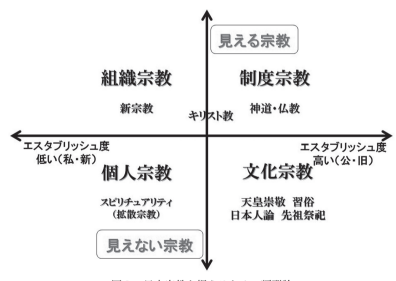


図2 日本宗教を捉えるための類型論

が低いということはできて間もない、新しいとなります。特に重要なのは、この縦軸です。「見える」か「見えない」か、この指標は重要だと思います。ここまでの議論は、どちらかというと、この上半分のことだったわけです。「見える宗教」には、「組織宗教」という組織がしっかりした宗教としての新宗教があり、「制度宗教」という伝統があり制度化した神道・仏教の存在があります。キリスト教は中間くらいになるでしょう。やはりこの「見える宗教」の部分ですと、教団、宗派といったレベルでは、人口は減っていくし教団や組織に所属するというところからは離れていくという流れはどうしてもあるため、そうすると厳しく見えてしまう、というのがここまでの議論でした。

ここで注目したいのは、下半分の「見えない宗教」のところとその存在感です。この部分もグラデーションになっており、新しさというところでいえば個人が好みで宗教的なものを選択したり消費したりする「個人宗教」と、習俗とか伝統、日本文化や皇室崇敬、先祖供養といったところにつながっている「文化宗教」と言えるような部分があります。伝統仏教―臨済宗妙心寺派のみなさんの立ち位置は「制度宗教」となるわけですが、「見えない宗教」である「個人宗教」「文化宗教」の部分をどうくみ取るか、向き合うか、ということがカギになってくると思います。この点が、ここで一番伝えたいところかもしれません。宗教心、広い意味で宗教的なものを求める心・性(さが)は、無くなるわけではありません。宗教が無くなるのではなくて、姿かたちを変えていくのではないでしょうか。その部分をどう、日本仏教が、みなさんがつなげていけるかというところがポイントになるのではないかと思うのです。

この「見えない宗教」、とりわけ「個人宗教」は、冒頭に出てきたキーワードの「拡散宗教」とつなげて考えてみる必要があります(図3)。従来はこの狭い意味での「宗教」、○○教とか宗派・教派、教団を基準に見ていたわけであり、そうするとその「信者数」は減っていく、組織としては厳しいとならざるを得ないです。しかし、もう少し広い視点で見ると、すなわち拡散した、ないし遍在する宗教性≒スピリチュアリティとして見ると、見え方が異なってきます。確かに、拡散した分だけ、薄まる感じ、

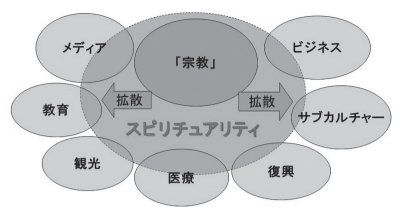


図3 スピリチュアリティー拡散宗教の他領域への関わり

境界線がぼやけてくる感じはあるでしょう。しかし、その分だけ社会のなかの他のさまざまな領域に関わってくるのです。例えば、観光の場合はわかりやすいでしょう。もちろん、そもそも観光と宗教とが結びついてきた面もありますが、特定宗教と密接・濃厚に結びつかなくても、先ほどのパワースポットブームとか、お遍路や伊勢参りなどの人と注目を集める現象が理解しやすくなります。医療領域におけるターミナルケア、スピリチュアルケアというのも、特定宗教に依拠することに限られず、非常に注目されています。学校教育における「いのちの教育」なども射程に入ってきます。このように、「個人宗教」というと個人が好き勝手に選んで消費している面のみに注意が向きがちですが(もちろんそういう在り方もあります)、「拡散宗教」と接続して考えると、「見えない宗教」が実は社会のさまざまな領域とつながってきている、その様子が見えてくるのだということを強調しておきたいと思います。

次に、「文化宗教」です。ここには、習俗的・文化的・伝統的などとされるものがいろいろ関わりますが、神道・仏教などの「制度宗教」は、そこに下から支えられている面があります。身近な例としては、まずは初詣です。大学生に対する調査でも6割くらいは行きます(15)。初詣の行き先

は、寺院・神社であるわけで、単に年中行事にすぎないと考えるのではなく、「制度宗教」と社会との重要な接点の一つとして考えるべきです。さらに、伝統仏教の場合で重要なのは、先祖供養、先祖祭祀、お墓・葬儀に関わるところです。お盆のお墓参りには、大学生でも6割近くが行きます(16)。また、墓と葬送については、お墓はいらないとか、葬式はいらないとか煽る人もいますが、なくなるわけではありませんし、依然としてかなりの割合で仏式でというニーズが(現在のところ)あります。やはりこうした「文化宗教」に支えられたニーズの変わらざる部分を「制度宗教」、伝統仏教がどうすくい上げていくかというところがポイントかなと思いますし、その自覚が必要です。

最後に、「文化宗教」と「越境」との関連です。世界的なグローバル化、そして前述の通り、在留外国人が238万人超、訪日外客数が2,403万人超という日本社会のグローバル化も否応ない状況で、日本宗教もまたそのなかに当然いるわけです。一つは、多様な人々とともに、その宗教文化も外から日本社会にやってくる、という面です。ここには、日本宗教、伝統仏教(界・者)がそれをどう受け止めるか、向き合うか、迎え入れるかという課題が出てきます。一方で、日本の文化、宗教文化、仏教文化がよりグローバルな人々に注目される状況が生まれてくる、という面もあります。ここには、日本の宗教文化、仏教文化を外に向かってどう発信していくかという課題が出てきます。

さて、以上のような状況を踏まえた上で、何が具体的にできることになるでしょうか。

#### 三、日本仏教―臨済宗―妙心寺派は

ここでは、どんなことができるだろうかという可能性について、ヒントになるのではないかという点をいくつか挙げてみたいと思います。もちろん全部つながってはいますが、主体の次元を腑分けしながら論じたいと思います。「日本の宗教として」という次元と、「仏教として」という次元と、「妙心寺派として」という3つの次元です。

一つ目の、「日本の宗教として」という次元では、まずは社会の持つ宗 教イメージを知ってもらいたい、ということです。自己イメージ分析と言 ってもよいです。

例えば、「宗教団体が行う活動として、どのような活動を期待しますか」という調査の結果です(庭野平和財団・第3回「宗教団体の社会貢献活動に関する調査」、2016年6月)<sup>(17)</sup>。「期待する活動」というのを聞いてみると、どの選択肢もあまり多くないです。半数を超えて期待する項目というのは出てこない。そのことも、日本社会における宗教を考えるときに知っておく必要があります。多くはないですが、それでももっとも多いのは「平和の増進に関する活動」です(36.8%)。宗教と平和という問題関心は高い、ある程度期待されているということです。あとは、「災害時のボランティア活動」(32.1%)、「医療や福祉に関する活動」(27.8%)なども比較的期待があるものです。他方で、「政治への積極的な参加や発言」(4.0%)はたいへん期待されていない。

大学生に対する同様の調査でも、比較的多いのは、「平和運動」「死を迎えようとする人の心の支え」「病に苦しむ人の心の支え」「被災者・被害者の心のケア」などになっています(18)。平和運動以外の3つは、いずれも「心の支え」「心のケア」というところが共通点です。一般に、「宗教は心の問題」「宗教者は心の専門家」という認識は強くあります。だからといって、心理専門職、カウンセラーと同じ地平に立つべきなのか、宗教者だからこその期待があるのかは気になりますが、いずれにしても「心」はキーワードです。

2011年の東日本大震災以降は、確かにそういった面に関わる宗教団体・宗教者への期待も確実に強まったと言えると思います。前述の第3回「宗教団体の社会貢献活動に関する調査」でも、大規模災害時の期待する活動について、「避難場所や支援物資の集積所となる」(41.3%)、「災害時の支援物資を保管し提供する」(31.5%)、「義援金を集める」(25.5%)、「亡くなった人の葬儀や慰霊を行う」(21.9%)などが目立ちます。葬儀や慰霊というのは、メディアで取り上げられることもあり、一目で僧侶だ、宗教者だとわかるわけです。宗教者の独自性が問われる、見えやすいところ、関わ

りうるところなのかと強く思います。

以上のような、社会の宗教観、宗教イメージについて知るということです。もっとも、ここで社会が望んだ通りにやることが良いことなのか、「正解」なのかは、また別の問題だとも思います。それでは単なる迎合になってしまいます。そこはバランスが必要であり、他方で私が/われわれが本当に伝えたい、知ってほしいのはこういう点なのですという打ち出しも欠かせません。しかし、それでも知っておくことは必要だと思います。

その点では、この後の論点である「カルト問題」についてにも関わってきますが、宗教に対するネガティブなイメージについてもまた知っておくことが大切です。読売新聞が2005年に実施した宗教団体に対する評価についての調査では、「どういう活動をしているのかわからない」(48.5%)、「人の不安をあおるなど強引な布教をする」(45.6%)、「高額のお布施や寄付を集めている」(44.8%)などが多い回答でした(『読売新聞』2005年9月2日付)。要は、その逆を意識すること、そうではない在り方を徹底していく、ということにつながります。

その点で、日本社会ないし日本宗教に現実に起きている「カルト問題」についても注意を払う必要があると思います。「カルト問題」というと、オウム真理教や統一教会(現・世界平和統一家庭連合)のこと、新宗教のことではないか、われわれは全く関係ない、と思われるかもしれません。ところが、これは私が研究し、主張・発信してきたことでもありますが、そうではありません。「カルト問題」とは、主に宗教が関わることが多い(実際には自己啓発セミナーやマルチ商法、政治団体やスポーツなどのサークル等にも「拡散」しています)、さまざまなかたちで現れる「社会問題」とか「人権侵害の問題」のことです。よって、いわゆる「新宗教」特有の問題とは言えず、伝統仏教も決して他人事ではない問題なのです(19)。

実際に、日本の伝統仏教でも、さまざまな問題、社会問題、人権問題と言えることは起きているわけです。最近ですと、例えばある宗派で「残業代」の未払いの問題が注目を集めました。これはもちろん難しい問題だということはわかります。それまでは、宗教活動、「聖なる仕事」に従事しているのだから「残業」ではない、「残業代」など発生しないということ

を通例・慣例にしてきたわけですが、それがある種の強制力ないし暴力性を持つ、それによって実際に心身の健康を損ねるという結果を生んだりした際に、その今までの「聖なる」論理で社会的に通用しうるのかということです。等閑視はできないと思います。

また、「修行と暴力」の問題もあります。もちろん仏道の修行には厳しさが必要だということはありますが、修行堂のようなところで、閉鎖的な環境と人間関係のなかで、激しい暴力が振るわれ、それで亡くなったり傷を負うケースは現実に伝統仏教でも、禅仏教でもあるわけです。こうした点の改善・是正に、伝統仏教がどれだけ本腰を入れて取り組むかは、比較的外からも注目されているところかと思います。

あとは、「開運商法」問題というのがあります。これは、週刊誌等の雑誌広告で、このお守りやブレスレットを買うと運が開けます、宝くじが当たりますなどと煽って、注文をさせます。届いて着けていても不満があったりして問い合わせの電話をする、すると「わかる先生に聞いてみます」と言って、そこから「あなたの場合、運気を改善していかないとまずいですよ」などと徐々に脅していくわけです。実際に、大きな金銭的被害が集団的に出ています。さらに問題なのは、そのブレスレットやグッズを伝統仏教の寺院で御祈祷などしてお墨付きを与えて送っていたのです。なかには口座や名義を貸していたケースもありました。やっていたのは末端寺院・住職ではありますが、その包括法人である宗派(複数)も監督責任を問われて訴えられたのです。もちろん責任の有無は争われるところですが、伝統仏教の寺院・住職が関わっていたこと自体はまちがいありません。最近の現実に起きた問題でもありますので、みなさんそういうところに事情があろうとも決して関わらないでほしいということを、こういう問題を見てきた者として強く思うところです。

要は、こうした実際に起きた問題の具体相を知りつつ、いかにそういうものと決然と距離を取れるか、取っている、対策をしていることを示せるか、ということが、日本の宗教界として、仏教界として、宗派としても肝要なのだと思います。

次に、「仏教として」という次元です。例えば、仏教 (寺院) に対する

イメージを聞いた調査では、「伝統行事・冠婚葬祭」48.4%、「心・精神的」44.8%、「伝統文化」33.9%という回答の順に多くなっており、神道(神社)にも近いところがありますが、日本宗教のなかでは相対的には信頼度・好印象度が高いと言えそうです<sup>(20)</sup>。

そのなかでまずは、「冠婚葬祭」ともありますが、やはり葬儀に関わってきたという歴史的背景は、しばしば「葬式仏教」などと揶揄されることもあるわけですが、そこは逆に強みではないかと思います。「終活」「ゼロ葬」「葬式はいらない」などの言葉がメディア等では踊って情報が氾濫し、「イオンのお葬式」「Amazon お坊さん便」などが注目され、明らかにビジネスの論理が入り込む領域であるからこそ、いっそう葬儀、供養、法要等、死とそして生きている人に向き合うことができる、「見直し」がなされる可能性が伝統仏教には根強くあるのではないかと、当たり前のことかもしれませんが、強く思います。

なお補足的に触れておくと、前述の「心のケアの専門家」の期待に対応するところでは、「臨床宗教師」の取り組み、養成・資格制度が注目されます(21)。こちらは東日本大震災後に本格化した取り組みで、被災した人々、病や死別に悩み苦しむ人々に寄り添い、耳を傾け、心のケアを行う宗教者であろうというものです。もちろんこの資格制度は一つの方途にすぎませんが、こうした領域が仏教者が社会と積極的に関わりうる接点の一つだということは言えます。また、詳しく触れる余裕はありませんが、仏教系宗派・教団の最大の連合体としての全日本仏教会(全日仏、公益財団法人)の活動内容と存在感というのも、見逃すことはできません。多くの宗派での統一見解というものはなかなか難しく、またときには「政治的」に見える声明とならざるをえないこともありますが、さまざまな社会問題に対して「スルー」しないという姿勢が持つ意味は大きいのだと思います(22)。

さて、最後に、「妙心寺派として」というレベルです。といっても、おおむねはこれまで述べてきたことと重なります。例えば、自宗派の社会的イメージを知ることです。一般の人々は、どのようなかたちで妙心寺派のことを「知る」「触れる」でしょうか。大本山妙心寺のかなり整ったサイト、あるいは臨済禅・黄檗禅合同の「臨黄ネット」といったサイトもあり、

それぞれの各地域の寺院についても情報が掲載されています<sup>(23)</sup>。見たことがあるでしょうか。こういうところを活用し、かつサイトを見た人が必要な情報を得られるようなかたちで改善していくというのは、伝統仏教、宗門がどう見られているかということを把握するわけでもあるので、まずは必要な作業でしょう。

また、妙心寺派は、各種の社会問題に対して宗派声明・総長談話を比較的よく出しています(と私は認識しています)。一般的にはあまり注目されていない、つまり一般の新聞などでは必ずしも取り上げられないかもしれませんが、この出し続けるということは(前述の全日仏の場合と同様)非常に重要なことだと思います。他宗派ですと、真宗大谷派や曹洞宗なども比較的出していますが、妙心寺派も見る人が見れば同じくらい発信しているというのがわかります。もちろん総長談話というかたちなので、必ずしも宗内で全会一致の見解というわけにはいかないでしょう。しかし、社会との接点ということでは、(一般的には忌避される傾向にある)「政治活動」とは異なったかたちで重要な側面であり、続け、広げていく方向性はあるのかと思います。

花園大学の存在というのも、非常に貴重ではないかと思います。特にアカデミズムの領域や、教育の領域などにおいてです。中学高校の一貫教育も含め、禅研究や教育においてグローバルな取り組みを次々としているという点は比較的よく知られていると思います。人材育成という意味でも、社会との接点という意味でも、大きな役割があると言えるでしょう。

最後に、禅のグローバル化という点もあらためて触れておきます。曹洞 禅の取り組みもかなり活発かと思いますが、臨済禅においても、具体例を 挙げるならば、龍門寺の河野太通住職の幅広い活動や、妙心寺霊雲院の則竹 秀南住職のグローバルな活動などは比較的よく知られているように思いま す。前述のように、海外において禅、禅文化が受け容れられる状況があり、 その意味では妙心寺派も含む禅仏教は、日本仏教のなかでも一歩アドヴァ ンテージがあるとも言えます。それをどう活かしていくかということです。 以上、駆け足での概観となりました。確かに社会状況・宗教状況として

はかなり厳しいところばかりを言いましたが、それでも日本仏教として、

臨済宗妙心寺派としてできること、「見直し」がなされるその潜在的な可能性というのはまだまだ高くあると思います。もちろん、究極的には人と人(自身、他者)、仏、教え、禅に向かい合うことが根本だとは思います。しかし、それでもこうした世界と社会の大きなうねりのなかに、自身もいるということもまた確かなのだと考えます。私自身も、妙心寺派のこれからをよりじつくり見ていきたいと思います。何かヒントになる視点などがあれば幸いです。

#### 〈付記〉

本稿は、2018年2月14日に京都・花園会館で行われた臨済宗妙心寺派平成29年度本山住職研修会において行った同名の講演内容を文字起こししたものに、当日説明の足りなかった内容・情報を補筆したものである。なお、『文化時報』2018年2月21日付には同講演内容を伝える記事が掲載されており、「塚田氏は…「…新宗教は急激に信者が集まったので、崩れ方が激しい…」と話した」とあるが、当日の講演においてそのような内容を話した事実はない。本稿の内容を参照されたい。

#### 注

- (1) 塚田穂高『宗教と政治の転轍点―保守合同と政教一致の宗教社会学―』 (花伝社、2015年)、塚田穂高編著『徹底検証 日本の右傾化』(筑摩選書、2017年)、高橋典史・塚田穂高・岡本亮輔編著『宗教と社会のフロンティア―宗教社会学からみる現代日本―』(勁草書房、2012年)、寺田喜朗・塚田穂高・川又俊則・小島伸之編著『近現代日本の宗教変動―実証的宗教社会学の視座から―』(ハーベスト社、2016年)、宗教情報リサーチセンター編・井上順孝責任編集『情報時代のオウム真理教』(春秋社、2011年)、同編・同責任編集『〈オウム真理教〉を検証する―そのウチとソトの境界線―』(春秋社、2015年)、などを参照されたい。
- (2) 西村明責任編集『いま宗教に向き合う2 隠される宗教、顕れる宗教 国内編II』(岩波書店、2018年)、などを参照されたい。
- (3) Cipriani, R., 2017 Diffused Religion: Beyond Secularization, Palgrave Macmillan.
- (4) 李元範・櫻井義秀編著『越境する日韓宗教文化―韓国の日系新宗教 日本の韓流キリスト教―』(北海道大学出版会、2011年)、三木英編『異教のニューカマーたち―日本における移民と宗教―』(森話社、2017年)、

などを参照のこと。

- (5) 文化庁編『宗教年鑑 平成29年版』(文化庁、2017年)、35頁。
- (6) 石井研士『データブック 現代日本人の宗教 増補改訂版』(新曜社、 2007年)、31頁を参照のこと。
- (7) 井上順孝編集責任『第12回学生宗教意識調査報告』(國學院大學日本文 化研究所、2015年)、2頁。
- (8) 前掲文化庁編、34頁。
- (9) 前掲文化庁編、54-55頁。
- (10) 拙稿「政教分離訴訟の宗教社会学―北海道砂川市有地上神社問題のフィールドから―」前掲寺田・塚田・川又・小島編著、217-248頁、などを参照のこと。
- (11) 日本の仏教と後述するキリスト教の現況については、川又俊則「人口減少時代の教団生存戦略―三重県の伝統仏教とキリスト教の事例―」前掲寺田・塚田・川又・小島編著、249-289頁、などを参照のこと。
- (12) 岡本亮輔『聖地巡礼一世界遺産からアニメの舞台まで一』(中公新書、 2015年)、ほかを参照されたい。
- (13) 拙稿「新宗教の展開と現状」前掲高橋・塚田・岡本編著、23-43頁、拙稿「日本の〈新宗教運動=文化〉研究の課題と展望」『國學院大學研究開発推進機構紀要』8 (2016年)、1-35頁、などを参照のこと。
- (14) 以下の類型論の議論については、井門富二夫『神殺しの時代』(日本経済新聞社、1974年)、131-161頁、ならびに拙稿「「宗教の右傾化」はどこにあるのか一現代日本「宗教」の類型的把握から一」前掲塚田編著、361-382頁、などを参照されたい。
- (15) 前掲井上編集責任、4頁。
- (16) 前掲井上編集責任、5頁。
- (17) 同調査の報告書 (http://www.npf.or.jp/pdf/2016\_research.pdf) を参照のこと。
- (18) 井上順孝編集責任『第11回学生宗教意識調査報告』(2012年度科学研究 費補助金(基盤研究 B)「宗教文化教育の教材に関する総合研究」・國學 院大學日本文化研究所研究事業「デジタル・ミュージアムの運営と関連 分野への展開」、2013年)、9頁。
- (19) 藤田庄市『宗教事件の内側―精神を呪縛される人びと―』(岩波書店、2008年)、同『カルト宗教事件の深層―「スピリチュアル・アビュース」の論理―』(春秋社、2017年)、拙稿「「カルト問題」にどう向きあうか?―カルト、偽装勧誘、マインド・コントロール―」大谷栄一・川

#### 現代宗教の状況と伝統仏教の課題

又俊則・猪瀬優理編『基礎ゼミ 宗教学』(世界思想社、2017年)、76-84 頁、などを参照されたい。

- (20) 前掲石井、99頁。
- (21) 一般社団法人日本臨床宗教師会サイト (http://sicj.or.jp/)、などを参照のこと。
- (22) 全日本仏教会サイト (http://www.jbf.ne.jp/)、などを参照のこと。
- (23) 臨済宗妙心寺派大本山妙心寺サイト (https://www.myoshinji.or.jp/)、「臨黄ネット」サイト (http://www.rinnou.net/)。

#### 〈講演録〉

#### 仏教の止観と"マインドフルネス"

#### 一その特徴と問題点一

蓑輪 顕量

ただいま御紹介に預かりました、蓑輪と申します。「仏教の止観とマインドフルネス、その特徴と問題点」と題しまして話をさせて頂きます。今日の話の要旨を最初に挙げたいと思います。

#### 【要旨】

苦しみの原因は何か。それは、人間の認識機能のあり方に原因がある。仏教における瞑想は止観と呼ばれる。止は心の働きを静めることに、観は観察することに重点を置いた名称である。釈尊の瞑想は当初、サティパッターナ(念処)と呼ばれた。それは対象に注意を振り向けることであり、言語機能を用いるものと用いないものとの双方の認識機能を援用しながら対象を観察することであった。片方は「無分別」につながる観察であるが、現在、マインドフルネスと呼ばれる観察は、言語機能を離れた方の認識と推定される。ただ運用の仕方によっては問題点もあることに注意が必要。

そもそも私達の日常生活の中で誰もが感じている苦しみの原因は何か、という疑問が最初に存在します。それは人間の認識機能の在り方に原因がある、と捉えたのが仏教だと思います。それを解決するために仏教は瞑想を発展させました。それが「止観」と呼ばれます。「止」は心の働きを静めることに、「観」は観察することに重点をおいた名称です。釈尊の心の観察は当初はサティパッターナ、念処と呼ばれていますが、それは対象に注意を振り向けること、というように紹介されることが多いと思います。その対象に注意を振り向ける時に、言葉を用いているかどうかというのが

一つポイントになるのではないかと考えています。仏教の悟りはよく無分別だと言われますが、観の観察の時に、しかも対象に注意を振り向ける際に言葉を使わないでいる時に、その無分別の世界が生まれてくるのではないのかと考えています。現在、マインドフルネスという名前で呼ばれていますものは、言葉を使わないで対象を捉えている働きに注目しているようです。そのような観察の仕方をマインドフルネスと呼んでいると捉えることができます。

以下、(一)悩み苦しみの起こる原因、(二)言葉の意味、(三)名色の分離、(四無分別、(五)観察の効果、(六)中国天台宗の実践、(七)『摩訶止観』の主張、(八)マインドフルネス瞑想、そして(九)その問題点についてご紹介したいと思っています。

#### 1. 悩み苦しみの起きる原因は

まず、悩み苦しみの原因は何かというと、実は私達の心が作り出したものだという了解が仏教には存在しています。認識が引き金になる、というように考えます。どういうことかと言いますと、感覚機能を通じて外界の対象を捉えます。捉えられる対象が心の中に描かれ、それに対する認識が起こります。そこから自動的に様々な働きが生じていきます。悩み苦しみもそのひとつであると捉えています。

このように抽象化してしまいますと、分かりにくいところがありますので、ここで平易な例を出したいと思います。まず、目の前にケーキがあるとします。私達には一瞬にしてケーキだ、という判断が働きます。そうすると美味しそうだ、食べたいな、でも食べたら太るなとか、糖尿病が悪化するな、と色々な悩みが生じてしまいまして、苦しみになります。若い学生さんたちの場合でしたら、例えば親御さんから、「何しているの!?勉強しなさい!」と言われて、それを瞬時に理解して、「今はそんな気分じゃない、いやだな、うるさいな」なんていう感じで、イライラや怒りの感情が生じてくる……このように展開していきます。ですから私達は、感覚機能を通じて外の世界を捉えて、すぐさま理解して、それが引き金になっ

て様々なものを起こしているという捉え方は何となく理解できるのではないかと思います。

### 2. 言葉の意味から

さて、次の図をご覧ください。



パッと見て皆さんどのように捉えられましたでしょうか。大体の方はこれを見てまず漢字の「大」だと捉えます。「大」と捉える方と、これは人間が手を広げて立っている姿をデフォルメして描いたものだと捉える方と、だいたい二通りに分かれます。皆さんの中で、漢字の「大」だと思われた方、どのぐらいおられますか。では、これは人間が手を広げた姿をデフォルメしたものだと思った方は。ありがとうございます。手を広げた方と理解した方がちょっと少なかったですが、それなりの人数の方が手を広げている姿だと捉えられました。

しかし、これ、本当は何かといいますと、白地の所に黒い線が描かれているだけなのです。それを私達は文字を知っていますから、一瞬にして目の中に飛び込んできた映像に対して、ある方は漢字だと思って「大」という判断をし、ある人は手を広げている模様だと思って、人間の模様だと判断したわけです。これは外界の刺激を受け止めて認識の対象になるものを心の中に描き、それを認識しているという良い例だと思います。

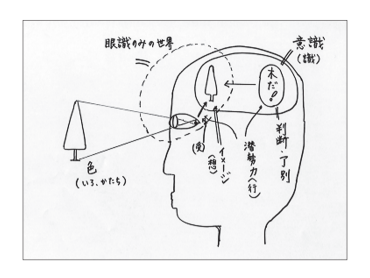
仏教の中では人の心には次のような働きが備わると分析しています。

- ・ 外界からの刺激を受け止め、認識の対象になるものを心の中に描き、 それを認識する
- ・ちなみに、仏教では、人の心には次のような働きが具わると分析
  - ①分別(他のものと区別立てする)
  - ②名言(名称または名前)
  - ③尋思 (あれこれと考え、思いを馳せる)

心に生じる働き、それが分別・名言・尋思という名前で呼ばれるものです。他のものと区別立てをする、名称または名前を付ける、あれこれと考え思いを馳せる、これらの働きが私達の心に備わっているのだと位置づけています。中国仏教の世界では、これらの働きは戯論という名前で呼ばれます。法相宗の資料の中に「戯論とは、分別・名言・尋思なり」という言い方が出て参ります。もっとも、戯論という言葉自体はインド仏教の中に既にありまして、私達は外界の刺激を受け止めて判断をして、それが基になって次から次へと働きを起こしていくことを、本来は戯論と呼んでいました。先程のケーキの例ですね。ケーキだ、美味しそう、食べたい、でも太るな……というように心が動いていくことを戯論と、初期の仏教では呼んでいたようです。中国に入りまして、法相唯識の中では分別・名言・尋思が戯論だと言っていますから、少しニュアンスが変わってきているかと思います。

次の図は、私達が外界の刺激を受け止めた時に、どのような働きが心の中に起きているのかというのを簡単に図にしたものです。実は私が描いたものでして、少々、下手で御座いまして、誰か上手な人に描いて貰えばよかったと後悔しています。

まず外側にある物、これは木のつもりです。色と呼ばれる物質的な色形を持ったものがあります。それを私達は目という感覚器官を通じて捉えます。視覚という感覚機能が働き、頭の中にイメージとしての木の姿が描かれます。それに対して私達はすぐに「木だ」という判断を生じさせていま



す。これは非常に短い時間の間に起きています。私達の日常生活の中では、心に描かれたものに対して○○だ、という判断を瞬時に起こしています。 対象と感覚機能と判断の働きの3つがあれば大体私達の心に起きる働き、 というのは捉えられてしまいそうな気がしますが、実はよく考えてみます と、決してそういうわけではありません。捉えられる対象としてのイメージが描かれる時に、見たままに描かれているかという視点からみれば、そうではないことを体験しているからです。

例えば皆さん道を歩いていて、友人の後姿を発見して、友達の誰々だと思って「誰々さん」と声を掛けたら全然別人だったという経験があるのではないかと思います。これは何を意味しているのかと言いますと、私達の視覚機能は、見たままに心の中に映像を描いているわけではない、ということです。昔はそれを説明するために、道端に落ちている縄を蛇と間違えるという例がよく使われました。落ちているものは縄に過ぎないはずなのですけれども、その縄を見た瞬間に蛇と見間違えるわけですから、様相として心の中に描かれたものは、最初は蛇のはずなのです。蛇でなければ蛇だ!とは思わないはずですから。とすれば、私達の心の中に何か外界の光

刺激が入って来て、そうして何かが描かれる時に既に何らかの力が働いていて、そのものズバリで描いているわけではないということを、インドの人達は気付いていたようです。捉えられる対象としてのイメージが描かれる時にも、既に何らかの力が働いていると考えていました。それから、例えば木だという判断が生じる時には、その物が木だということを知っていなければ判断できません。ですので、やはり何らかの力が働いていて、認識が生じていると捉えました。それを心の中に潜んでいる力と考えて、潜勢力なんて訳したりしますけれど、漢訳すると「行」と言いますが、そういう働きがあると気づいていました。

それからもうひとつ、この図だと上手く現わせていないところがありますが、「受」という、これは初期の仏典の中では、私達が認識を起こした時には必ず苦という感受、楽という感受、または苦でも楽でもない感受、というのが一緒に生じてくると考えていまして、それがあると見ていました。ですから私たち人間というものは、外側に存在している物質的なもの、また身体を構成している物質的なもの、それから精神的な働きとしての感受の作用とか、心の中に描かれるイメージ、これは「想」というふうに言われます、それから判断をしているところの「識」、それから潜勢力の「行」。これらが伝統的に「五蘊」という名前で呼ばれるものになります。この五蘊から私たち人間は出来上がっているにすぎないのだ、という認識が初期の仏教には存在しました。

## 3. 名色の分離

では、どうすればこの「識」や「想」だけではなく、「行 (潜勢力)」とか「受」だとかいうものが分かる様になるのでしょうか。実は仏典の中では「名色の分離」というのですが、捉えられている対象と捉えている心に分離することができれば、そこからこの五蘊がわかるようになると考えていました。そして、いずれとしましても、外界を受け止めるところから始まり、悩み苦しみは心が作り出すものと捉えたのです。つまり、外界を認識して、次から次へと心が自動的に働きを起こして悩み苦しみが生じる、

これが日常の在り方だ、というわけです。では、どのようにそれを解決すればよいのでしょうか。その道筋は以下のようになります。

- ・悩み苦しみは、心の働きであることを自覚すること。
- ・それに囚われないようになること (=流せるようになること)。
- そのためには、まずそれに気づくようになること。
- ・悩み苦しみが生じなくなるというのが理想的だが、普通には無くな らない。
- ・でもそれでもよい、こだわらずに受け流せるようになれば。

悩み苦しみは心の働きであると自覚すること。それに囚われないようになればいい、その為にはまず気づく事が大切だと捉えました。そして、そのような働きが心に生じても、囚われることなくこだわらないで流せるようになれば良いとしました。

さて、原始仏教における観察法を見ていきましょう。心の働きを静めていく観察の仕方に、「三昧」(samādhi【pāli、以下、断らない限り pāli で記入】)と「禅那」(jhāna)があります。この三昧と禅那の特徴は、心を一つの対象に結び付けるところにあります。このような観察の仕方をしていると次第に心の働きが静まっていくと、体験の中から見つけ出しました。心を何か一つの対象に結び付けていると、他の働きが起きなくなってくるのです。ですから、対象をいつも一つのものにずっと結び付けていると、他の余計な働きが起きないという状況が出現して来て、やがて心の働きそのものが静かになっていく方に展開していきます。そのような観察の仕方が「止」と呼ばれます。

もう一つの観察の仕方が「観」です。これは複数の意味を持っていると 捉えて頂きたいのですが、心の中に生じてくる様々な情動、感情的なもの や、それから私達の身体が動いていますので、その動きも観察の対象にな ります。それらを、ありのままに見つめていくのが「観」ヴィパッサナー (vipassanā) です。ありのままに見つめていく、あるいは気づいていくと 言っても良いでしょう。この観察方法が、パーリ聖典の中では一般にサテ ィパッターナ (satipaṭṭhāna) と呼ばれて登場します。これは「念処」と訳されていまして、細かくは念を置くとか、注意を振り向ける、というように翻訳されています。

ところが、この念という言葉が曲者といいますか、理解が難しいところであります。このサティパッターナを説いている経典から考えていきますと、実はもうちょっと詳しい気づき方をしているような感じがいたします。その典型は『大念処経』(Mahāsatipaṭṭhānasutta) といわれる経典に伝わっています。パーリ聖典の中で、瞑想に関する経典というのは本経と、Ānāpānasatisutta、Kāyāgatānusatisutta の大体三つぐらいが大事だと言われます。入る息出る息を観察する『入息出息観経』と訳されているものと、もう一つが『身体に対する注意』と訳されている経典です。

私はこの『大念処経』がとても重要な資料ではないかと思います。駒澤大学に片山先生という方が居られまして、片山先生はこのパーリ聖典を全部お一人で翻訳しようと発願され、大法輪閣からずっと出版を続けておられるのですが、御一人の方が訳しておられますから、訳語がとても安定していまして、とても良いシリーズになっているのではないかと思います。ですから今日は片山先生の現代語訳『パーリ仏典にブッダの禅定を学ぶー『大念処経』を読む』(大法輪閣、2012年)を使わせていただきます。

その『大念処経』の最初を見ますと、次のようにあります。

比丘たちよ、この道はもろもろの生けるものが清まり、憂いと悲しみを乗り越え、苦しみと憂いが消え、正理を得、涅槃を目の当たりにみるための一道です。すなわちそれは四念処です。4つとは何か。ここに比丘は、身に於いて身を観つづけ(anupassī)、熱心に、正知をそなえ(sampajāno)、念をそなえ(satimā)、世界における貪欲と憂いを除いて住みます。

この冒頭の文章が実はとても大事なところです。何のために修行すなわち心の観察をするのかというと、憂いと悲しみを乗り越え、苦しみと憂いが消えて、正理を得、涅槃を目の当たりにするため、とその目的が明確に

示されているからです。目的が実はしっかりと掲げられているわけです。 私達が日常生活の中で感じる悩み苦しみ、それを超えるためだと言うので あります。そのための方法が「すなわちそれは四念処です。4つとは何か。 ここに比丘は、身に於いて身を観つづけ、熱心に、正知をそなえ、念をそ なえ、世界における貪欲と憂いを除いて住みます」と、このように出てき ます。熱心に、正知をそなえ、念をそなえ、と言っているところが実は凄 く大切な部分ではないかと思います。正知と念によって、対象を気づいて いる、ということなのです。これは後の記述の中でも同じように出てきま す。

もろもろの受において受を観つづけ、熱心に、<u>正知をそなえ、念をそなえ</u>、世界における貪欲と憂いを除いて住みます。心において心を観つづけ、熱心に、<u>正知をそなえ、念をそなえ</u>、世界における貪欲と憂いを除いて住みます。もろもろの法において法を観つづけ、熱心に、<u>正知をそなえ、念をそなえ</u>、世界における貪欲と憂いを除いて住みます。

四つの範疇に分けられるものを、正知をそなえ、念をそなえて、きちんと見ていく、気づいていく、ということを言っています。この四つというのが一般に四念処という名前で呼ばれるものです。身体の動き、それから心に生じてくる感受の働き、これは苦だとか楽だとか、そのどちらでもないもの、という三つが挙げられます、それから「心」というのは心の働きで、心に生じてくる様々なもの、怒りだとか悲しみだとか、そういうものが「心」の中に入ります。最後の「法」と言っているのは、実は心の観察を始めると、誰もが必ず心の中に感じる働き、生じさせてしまう働きがあると言っているのですが、例えば一つが「疑い」です。なんでこんなことしなければいけないんだろう、という気持ちが必ず起こるそうです。あるいは心がざわついてしまう、心が跳ね上がってしまうという訳語をつけていらっしゃる人もおられますが、心が少し浮ついてしまう。こういう気持ちも必ず生じさせます。そしてもう一つは心が暗く沈み込んでしまう。そ

ういう気持ちも必ず生じさせて、誰もが体験しますよ、と言っています。 これが法の中の具体的な内容になっていて、一般には五蓋と呼ばれます。 これらを観察することが四念処になるわけですけども、まず呼吸、動き から入っていきます。次のように言います。

比丘たちよ、ここに比丘は森に行くか、樹下に行くか、空屋に行って、跏趺を組み、身を真っ直ぐに保ち、全面に念を凝らして坐ります。彼は、念をそなえて出息し、念をそなえて入息します。また、長く入息するときは、「私は長く入息する」と<u>知ります</u>(pajānāti)。あるいは長く出息するときは、「私は長く出息する」と知ります。

このように途中から、「知る」という言葉が中心になってきまして、次 のように続きます。

また、短く入息するときは「私は短く入息する」と知ります。あるいは短く出息するときは、「私は短く出息しよう」と学びます。「私は身行を静めつつ出息しよう」と学び、「私は身行を静めつつ短く入息しよう」と学びます。

それから行住坐臥、その通りに知るというのが出て来ます。

さらにまた比丘たちよ。比丘は行っている時は「私は行っている」と<u>知ります</u>。あるいは立っているときは「私は立っている」と<u>知ります</u>。坐っているときは「私は坐っている」と知ります。そしてかれは、その身が存するとおりにそれを知ります。……そして彼に「身がある」との念が現前します。

「さらにまた比丘たちよ。比丘は行っている時は「私は行っている」と知ります」という中の「行く」とは、歩くということです。歩いている時には「歩いている」と知り、立っている時は「立っている」と知り、坐っ

ている時は「坐っている」と知り、臥しているときは「臥している」と知る。そして彼には、「身がある」との念が現前すると言います。

つぎにまた、比丘たちよ、比丘は進むにも、退くにも、正知をもって行動します。真っ直ぐ見るにも、あちこち見るにも、正知をもって行動します。大衣と鉢衣を持つにも、正知をもって行動します。食べるにも、飲むにも、噛むにも、味わうにも、正知をもって行動します。大小便をするにも、正知をもって行動します。行くにも、立つにも、坐るにも、眠るにも、目覚めるにも、語るにも、黙するにも、正知をもって行動します。 ……このようにまた比丘たちよ、比丘は身において観つづけて住むのです。

このように、途中から正知の方がずっと出て参りまして、念が落ちてくるのですけど、どうも大事なのは正知のほうなのです。これは、どのような心の働きを「知る」と表現しているのかがポイントになるのだと思うのですが、それはどうも言葉を使わずに自分の動きや感情などの対象をきちんと捉まえている心作用のことを、「知る」と呼んでいるようなのです。

実は、上座部系のお坊さんに長いこと瞑想の指導を受けているのですけれども、ある時にハタと、そのお坊さんがいつもやっていることが腑に落ちた時があります。例えば、歩く瞑想をする時に、自分の歩みがきちんと捉まえられるように、歩く動作を細切れにしています。まず足を上げて、ここで1回止まって、下ろす。次に足を上げて、止まって、下ろす。この時に、大事なのは自分の足の動きをきちんと了解して(捉まえて)、それを確認するように言葉も一緒に入れて、「上げて」そして「下ろす」というように言葉を入れて、歩くという練習から始まりました。やがてこの動きがもう少し細切れになってきまして、次は前に出したところで足を止めます。足を上げて、前に出して、下ろす。上げて、出して、下ろす。というような感じになります。自分の動きをきちんと捉まえている心の働きがあって、

それを言葉があとから追いかけるように確認していきます。ところが、集中してできるようになってきますと、言葉が無くなってきまして、自分の動きを捉まえている心の働きだけが存在するような状態が出て参ります。

恐らく『大念処経』が述べている「正知をそなえ、念をそなえ」と言っているのは、最初の時には実際の動きをきちんと了解している心の働きがあって、それをあとから確認するかのように言葉で捉まえて、それでまた次の動作に移っていく、ということをやっているのだとハタと気が付きました。大事なのは自分の様々な動きを、きちんと捉まえている心の働きのほうが大切なのです。そして、この働きが「正知」と表現されているようなのです。言葉で捉まえているような感じもしますけど、言葉はそんなに重視されていないような気がいたします。

基本は入る息出る息の観察からなのですけれども、これも同じような感じで出来ます。入る息の時には「入る」、というふうに言葉で確認して、出ていくときには「出る」と確認することが出来ます。でも大事なのは言葉で確認することではなくて、実際に空気の流れみたいなものが入ってくるのを、きちんと捉まえることなんです。出ていく時には、それをきちんと捉まえることです。確認するかのように言葉が後から追いかけて、「入る」、「出る」、という感じです。そのような言葉で確認しているのがサティ(sati、skt. ではsmṛti)という言葉、「念」と訳されています。もともとサティというのは英語ですと memory とか remember と訳せるところがありまして、記憶するというニュアンスがあります。ですから言葉が介在しているのがサティのほうです。

ところが途中から「知る」と言っている方はパジャーナーティ (pajānāti) という言葉で表現されます。対象をちゃんと弁別しているような時に、このパジャーナーティは使われています。これは、言葉が入らないニュアンスで捉えられるんだと思います。言語機能は入らないけれども、対象をきちんと捉まえている心の働きが意識されているのだと言うこともできると思います。

さて、そのような対象を捉まえる働きの中で、言葉を使って捉まえている、先ほどの五蘊で言えば viññāna (識) にあたりますが、その「識」の

働きがある時に実は苦しみが生じるのだ、という言い方が『スッタニパータ』の中に出て来ます。

およそ苦しみが生ずるのは、すべて識別作用によって起こるのである。 識別作用が消滅するならば、もはや苦しみが生起するということはあ りえない。

(中村元訳『ブッダのことば一スッタニパーター』岩波文庫、734偈)

苦しみは識別作用に縁って起こるのである。」と、この禍を知って、 識別作用を静まらせたならば、修行者は、快をむさぼることなく、安 らぎに帰しているのである。」 (同、735偈)

つまり、様々な悩みの元になっているのは、この訳語では識別作用と訳されていますけど、実は捉まえられる対象になったものが、心の中に生じた時に、それを捉まえている私達の心の働き、すなわち最初に言ったところですと「木だ」「ケーキだ」というような判断が一番のもとになっているのだということが、『スッタニパータ』の中には述べられています。

# 4. 無分別

ここで重要なのが、言葉の介在という視点ではないかと思います。言葉が介在しないなら、それで無分別になるのかと言いますと、残念ながら、どうもそうでもなさそうです。言葉を介在させなくても対象を分別してきちんと捉えているのが sampajāno (サンパジャーノー)【※原形は sampajāna】という言葉で『大念処経』の中には出てきていましたので、捉える働きがあることがわかります。ですので、言葉が介在していなければ無分別であると言えるのかというと、ちょっとまだ一歩手前なのだろうという気が致します。

言葉や分別機能を使用しないで対象を認識するのが本来の無分別だと思います。つまり、先程の歩いている時の正知だけになっても、対象はちゃ

んと捉まえているのですよね。ということは何らかの形の分別が入っているのだと言わざるを得ません。ですから、「正知」は言語機能を伴わない「分別」であると位置づけられるような気がします。その正知によって捉まえている時から進んで、分別作用すらも無くなってしまったら、これが本当の無分別の状態なのでしょう。とはいえ、まず確認できるのは、先程の『大念処経』の中に登場した「正知」という言葉は、どうも言葉によって知っているという意味ではなくて、対象をありのままに領解している、捉まえているというような感じのものであることです。

これは言葉で説明しても、なかなか分かり難いところでありまして、たぶん皆さん坐っていらっしゃって実感できるのは、手を動かした時に、「手を上げている」とか、「下げている」という言葉が入らなくても、自分の手の動きをちゃんと捉まえることが出来ますよね。ちょっと皆さん、やってみますか。御自分のお腹のところに手を当てて、その自分の手を上の方にあげてみて下さい。今度は下の方にさげてみて下さい。手を上にあげた時に「上げている」、下げる時に「下げている」というふうに言葉も一緒に入って確認することは出来ますが、言葉を付けないでも自分の上げている感覚、自分の手が下りている感覚、わかりますでしょうか。たぶんそのように言葉が入らないで捉まえている心の働きが「正知」であると思います。実際に正知の働きというのが、心の観察、仏教の観察の中では一番大事なものになってくるのだと思います。ちょっと脇道に逸れてしまいますが、無分別というのは、そのような捉える心の働きさえもなくなった、対象をまったく分別することなく、でも「ぼやーっ」と捉える心の働きというふうに位置づける事もできるかと思います。

「念」と「知」というふうに対比させて考えてみると、先の方は言語機能が常に働いている状態だと言うことが出来ると思います。対象を言葉によって限定している。この時には動きも限定の対象になります。

sampajāno (サンパジャーノー) というのが、先程言いました『大念処経』のなかで「正知をそなえ」と訳されている単語ですが、この「正知」は、多分、paññā (prajñā [skt.]) とかに関連していく言葉だと思います。基本的には心の観察に関連したものとして使われている特殊な言葉ではな

いかという感じが致します。一般の理論的な知識とは異なっていて、「止」や「観」を実践している時に生じる、対象を、言葉を使わないで認識している時の働きが多分「知」なんだと思います。ですから、何と訳すのかというと、「知る」の下に「日」をつけて「智」だとか「慧」だとか、「智慧」だとか、あるいは「領解」という訳語も付けられていることが分かってきています。

そうすると、この「知」と「念」というのは、お釈迦様の時代から、おそらく様々な対象を観察する時に、すでに意識されていた心の働きで、「念」は言葉を使って確認する方だと思います。そうすると、言葉を使って確認していくという働きが、いろんなものに対してなされるようになっていきますと、やがて「五位七十五法」という、聞いたことがあると思うのですけれども、心の働きを、様々に名前を付けて分類する方向に展開するのではないかと思います。つまり、唯識思想に繋がっていくものは、「念」の方の働きが注目されて、それによって対象を認識していくと、「これでもか」というくらいに心の働きを細かく弁別していくことになるのだと思います。

もう一つの方の「知」と訳されている方は、こちらの方は対象をただ捉まえているだけの心の働きですので、言葉が介在していません。そうするとあらゆるものをただ捉まえていくだけの方向に行き、全てのものが実体を持たないという方向にいくのだと思います。所謂「空」の方に展開して、こっちは中観思想の方に繋がっていくのではないかと思います。そうしますと、修行の中に存在している二つの心の働きが、実は大乗仏教の二つの流れを作っていく元になるのではないかという推定が成り立つような気が致します。これは全く証明されていませんので、勝手な私の推定なのですけれど、そういう可能性があるのではないかと思っています。

## 5. 観察の効果

では次に観察の効能に移ります。観の観察によって心の反応がそこで止まるようになっていきます。ですから、幼少の頃から身に付いた馴染みの

心の反応から脱却することが可能になっていきます。それは「念」によっても「知」によっても、両方とも可能だと思います。言葉を使って全部捉えていくということでも可能ですし、言葉を使わないでただ眺めるように捉まえていくだけでも、両方ともその先に進む反応がなくなっていきますよ、と言えます。いずれの場合も、その先の反応、すなわち「認識から悩み苦しみへ」が生じないように変わってきます。

そのような認識の仕方が身についてくれば、つまり「心に回路ができれば」、この言い方は、今の心理学の先生方がよく使う表現です、心に回路が出来れば、日常に戻っても、その先の反応が生じにくくなりますよと言っています。今、マインドフルネスという言葉で実践されているものは、ここのところを強調しているのだと思います。

繰り返しになってしまいますが、仏教者たちは言語機能をきちんと意識 していたということが言えるのではないかと思います。

ブッダの修行法の中では、今、実際に体に起きていることを対象として 気づくことが目指されて、「知」と「念」とに分けて説かれていたと考え られますので、言語機能をきちんと意識していたのだろうなと思います。 そして、実際の観察をしていて最初に生じる智慧というのが、「名色の分 離の知」と言われます。nāmarūpapariccheda- ñāna(ナーマルーパーパリ ッチェーダ ニャーニャ)と呼ばれていますが、ナーマとルーパは「名称」 と「形態」と翻訳されることがありますので、少しわかりにくくなってい るように思いますが、瞑想の文脈の中では、対象として捉まえられている ものと、捉まえている心の働きという二つに分かれるということです。具 体的な例は、呼吸の観察の時に自分の呼吸を気づいて下さいと言われたら、 入ってくる息を「入る」、出る息を「出る」というふうに気づきますけど、 暫くしているうちに、捉まえられている対象としての風の動きのようなも のと、捉まえている心の働きがあるんだなぁというように思える瞬間がや ってくるのですね。これが最初の悟りだと言われていまして、それを「名 色の分離の知」と呼んでいます。その「名色の分離の知」ができますと、 少しずつ心の中に起きている他の働きも同じように捉まえることが出来る ようになっていきます。その他の働きは、「苦」だという感受とか「楽」

という感受から、心の奥底に眠っていて判断をする時に裏で働いているような「行」とわれるようなものとか、そういったものもやがて見つけられるようになっていきます。ですから、五蘊を認識するというのは名色の分離が出来るところから始まっていくと考えていいのだと思います。この時の「名」は明らかに言語機能だと思いますので、言葉を使ってきちんと確認しているというのも大事なやり方であるのだなという気が致します。

この名色が無くなるとどうなるかというのは、『ダンマパダ』の中に以下のような面白い記述があります。

怒りを捨てよ。慢心を除き去れ。いかなる束縛をも超越せよ。名称 (nāma) と形態 (rūpa) とにこだわらず、無一物となった者は、苦悩 に追われることがない。 (中村元訳、221偈)

このように「名」と「色」という言葉が出てきていますが、気づいている対象が、名と色とに分離されたとき、先程の入息出息の観察のことを申し上げましたが、捉まえられている対象と捉まえている心の働きとに分けることが出来れば、両者にこだわることがなくなって、苦悩に追われることがないというように出てくるわけであります。名色にこだわらない、それでもいいのだよ、という言い方をしていると考えられます。つまり、無分別の状態にいかなくても、名色から私たちの認識が成り立っているのだ、捉まえられている対象と捉まえている心の働きに分けることが出来れば、もうそれで悟りのようなものなのだよという言い方が、実際にされているわけです。

この「名」と「色」に分離するという言い方は、時代も地域も大分変わってしまいますけど、日本の禅宗のお坊さんで、有名な道元禅師の中にも見出すことができます。道元禅師は中国に行きまして、如浄禅師のところである時に「心塵脱落」という言葉を聞いて、それが元で悟りを開いたと伝わります。それでご自身では、身体の「身」と「心」と書いて「身心脱落」という言葉をもって同じ境地を表現されたと考えられます。如浄禅師の「心」と「塵」と表わされたものも、道元禅師の「身」と「心」と表わ

されたものも、「名色」の別の表現という可能性を考えてもいいのだと思います。そうすると、悟りの境地に入られた最初のところが繋がるような気が致します。

「念」も「知」もどちらでも苦悩の解決に向かって、名色の分離から五蘊の把握へ、そして無分別へというように進んでいきます。無分別の説明はまだしていませんでしたが、無分別の状態は、最後の「識」が生じない状態であると言うことになるわけですが、観察において言葉で気づかない、感じ取るように注意を振り向けている、ありのままに見つめているとも言えると思うのですが、そのような状態でも、ありのままに見つめている時にも、実は言葉の介在しない分別が入っているのですよね。ところがですね、気づきの対象を複数のものにして気づき続けていくと、分別の働きそのものまでもが起きないような状態が生じてくるのです。

どういうことかと申しますと、心の容量を超えると無分別になるような のです。実際に今、上座系の人たちがしている瞑想、坐って呼吸の観察を するというのはよくやってらっしゃいますね、「入る」「出る」と捉まえて います、呼吸の観察だけですと、心の働きが静まる方にいきますが、観察 の対象をもう少し増やしまして、「入る」「出る」から、例えば「座ってい る」を気づきの対象にします。今、皆さん座っていますから、呼吸に集中 して「入る」「出る」と捉まえて、その次に「座っている」と捉まえるこ とも出来ます。つまり、「入る」「出る」「座っている」、「入る」「出る」 「座っている」、というのを気づきの対象にしていきます。気づく感じで捉 まえていきます。それに慣れてきましたら、今度はもう一つ、皆さん座っ ていますから、お尻が座面に触れている感覚分かりますか。それも気づき の対象にして下さい。そうすると今度は、「入る」「出る」「座っている」 「触れている」という四つのものを気づきの対象になります。それにも慣 れてきたら、身体のどこかに痛みがあるとか、時々音が聞こえてきたりと かするでしょうから、そうしたものも全部、気づきの対象にしていきます。 そうすると、短い時間の間に複数のものをずっと気づき続けるような、ち ょっと心が忙しいような状態が実現できるようになってきます。たくさん のものを気づき続けていますと、心が防御反応を起こすとでも言うのでし

ょうか、いつのまにか、心が容量オーバーになって分別の働きすらも止める瞬間が出てくるのです。そうすると、見たり聞いたりはそのままで、でも分別が生じていない無分別の状態が生じてきます。このように説明されているのであります。

無分別というのは、所謂資料の上だけの話ではなくて、実際の体験の中できちんと経験できるものなのです。歴史上そういうことを記録している人たちは沢山いらっしゃると思うのですけれども、身近なところでは、鈴木大拙先生が、そのような境地を経験してらっしゃるようです。鎌倉の円覚寺の境内を歩いておられる時に、判断・了別がなくなって、世界が、全てが一体化したような、そういう境地に入られたということを自伝の中で書き残されています。でも、ものは見ているのです。音は聞いているのです。私たちは普通に見ていると、判断、分別が働いていますから、それぞれ一つ一つが別物として理解されていますが、これが全部一つの繋がった世界のように見えてくるそうです。音が聞こえてきても、私たちは普通、音を聞きましたら、すぐにこの音は車の音、電車の走る音とか、一瞬のうちに判断が入りますけれど、そういう判断が入らずに、ただ純粋に音だけが聞こえている状態を体験することが出来るのだと思います。そのような状態を体験すると、どういう効能がもたらされるのかというのが、『身体に向けた注意』(Kāyagatānusatisutta)というパーリ語の経典に出てきます。

比丘たちよ、身体に向けた注意を習い、養い、強化し、操り、基本と し、実行し、繰り返し、完全に習熟すると、次の十の利益が期待され る。十とは何か。

- 1. 好き嫌いを克服できるようになる。彼は嫌悪感をものともせず、 生じてくる嫌悪感を打ち負かし続ける。
- 2. おそれと怖じ気を克服できるようになる。彼はおそれと怖じ気をものともせず、生じてくるおそれと怖じ気を打ち負かし続ける。
- 3. 寒さ、暑さ、飢え、渇き、虻、蚊、風、熱、蛇との接触や辛辣で 不愉快な発言に耐え、身体に生じる苦しい、激しい、ひどい、つら い、嫌な、不快な、死にそうな感覚をこらえられるようになる。

- 4. 現世で気持ちよく過ごすことのできる、雑念を離れてすっきりした4つの禅定を思うままに得、難なく得、苦労なく得られるようになる。
- 5. 多種多様な不可思議力を行使する。(神足通)
- 6. 澄み切った超人的な天の聴覚で、遠くであれ、近くであれ、神々 と人間たち両方の声を聞く(天耳通)
- 7. 他の生物や他の人々の心を心で捉えて知る。(他心通)
- 8. 前世での多種多様な生活を思い出す。(宿命通)
- 9. 澄み切った超人間的な天の眼で、生き物が死んだり生まれ変わったりするのを見る。(天眼通)
- 10. 煩悩を尽くして、煩悩のない心の解脱と智慧による解脱を現世に おいて自らはっきりと知り、直ちに見、そこに達してとどまる。 (漏尽通)

(中村元監修シリーズ『原始仏典』第七巻、中部経典IV、春秋社、189-191頁)

十個の利益が期待されると出てくるのですが、「好き嫌いを克服できるようになる。彼は嫌悪感をものともせず、生じてくる嫌悪感を打ち負かし続ける。おそれと怖じ気を克服できるようになる。彼はおそれと怖じ気をものともせず、生じてくるおそれと怖じ気を打ち負かし続ける。寒さ、暑さ、飢え、渇き、虻、蚊、風、熱、蛇との接触や辛辣で不愉快な発言に耐え、身体に生じる苦しい、激しい、ひどい、つらい、嫌な、不快な、死にそうな感覚をこらえられるようになる。」とあります。ここの記述は大変面白いと思うのですけど、日常生活の中で修行をしていたら、嫌悪感とか苦しい思いがなくなるのかというと、「無くなる」とは言ってないのですよね。克服できるようになる、と言っているのです。つまり、いくら修行したからといって、日常では嫌悪感とか色々なものが生じ続けるというのです。でもそれを打ち負かし続けるとか、あるいは堪えられるようになると言っているのです。無くならないと言っているところが、人間の心をよく分析しているような感じが致します。

実際に「観」の効能という点から考えてみます。観察をしていると、次

の心が起きないように心が変わっていくと体験的には言われているのですが、どういう作用機序があってそうなるのかというのは分かっていないようです。これは心理学や脳科学の世界で解明してくれると有り難いと思う点です。なぜそのような状況になっていくのかというのは、体験的にはそうなるけれど理屈がよくわからないという感じだと思います。でも、間違いなく苦悩や執着から離れられるということですね。

また、細かく見ることができるようになると、自然に他者に対する慈し みの気持ちが生じてくるという言い方もされています。

では、最初の方の「止」(samatha) の役割は何かというのを考えていきたいと思います。仏教の瞑想は「止」と「観」という二つに分けられていますから、「止」の方は一体何なのかということになります。心の働きを静めていくことは集中力を高めることになります。つまり観察をしやすくするのです。

最近の研究なのですが、有り難いなと思うのですが、東大におりますと若手の学生さん達が博士論文をまとめていって下さるのですけど、優秀な方たちが続いておりまして、おかげさまで、最近も韓国の留学生の方が、初期仏典の研究で学位をとられました。彼女は、パーリ文献の中に登場する七聖者の研究をされました。この七聖者というのは随信行者・随法行者・信解脱者・見至者・身証者・慧解脱者・倶分解脱者という名前で呼ばれるのですけど、修行の階梯に合わせて名前がついているというのが分かってきて、今までは対立しているように見られていたものが、実はそうではなくて、階梯の上で修していくものが修し終えているかどうか、というところで名前が付けられているというのが分かってきました。

最終的な解脱者は倶分解脱者という名前で呼ばれていまして、心の働きが非常に静かになった状態を「無色界禅」といいますが、そのような境地を体験していて、且つ、先程から言いました「観」の方の観察、見たり聞いたりはいつもの通りなのだけれど、判断が生じていないような状態の、その双方をきちんと経験している人が最高の解脱者であると、すなわち倶分解脱者と呼ばれていたことを明らかにしてくれました。

これが何を意味しているのかと言いますと、心の働きを静める行法とい

うのは、インドのヴェーダからウパニシャッドの伝統の中で生まれてきた もので、仏教から言うと外道の産物になるのですが、ヨーガ行者さん達の 中で既に存在していた、心の働きを静めていく方の観察の仕方も、大事に されていたということです。お釈迦様もお悟りを開かれる前に、お二方の 仙人について修行していらっしゃったというのは皆さんも聞いたことがあ りますね、お一方の仙人からは無所有処、すなわちこの世界には何もない んだなと思われる、心の働きだけが生じている状態というのを体験なさっ て、その先にもまだ何かあるみたいだと思われて、最後に体験した境地が 非想非非想処でした。言葉で考えると、非想ですから「思うのではない」、 非非想ですから「思わないのでもない」、そういう境地と訳されますが、 そうするとなんだか分からなくなります。でもこれは、捉まえることもで きないくらい微かな働きしか残っていない状態のことだと説明されます。 これが無色界禅の最高の境地だとされていました。ですから、パーリの典 籍を幅広く調査された研究の結果、お釈迦様のサンガの中では、心の働き を静かにさせた、無色界禅の最高の境地を体験し、日つ「観」の方で見た り聞いたりはいつもと同じだけど、分別が入らないような状況を体験して いる人、両方とも体験している人が最終的な解脱者だという認識があった ことを明らかにしてくれました。つまり、「止」を行う上で無色界禅を体 得し「心解脱」をし、その上で「観」も行って「慧解脱」している人が、 もっとも優れていると捉えられていたのです。慧解脱という言い方がされ ていますが、これは無分別の境地に繋がると考えられます。

さて、ちょっと余計なことかも知れませんが、観察の対象の中には言葉も入ってきます。先程気づいていく対象というのを四念処で四つに分けましたが、実は気づかれる対象には言葉も入るというのが初期の段階からあります。「随念の修習」という名前で呼ばれているのですけども、仏様に世尊・阿羅漢・調御丈夫など、色々な名前がありますが(仏の十号と呼ばれます)、それを心の中にずっと思い浮かべて確認していくというやり方が登場します。つまり言葉も観察の対象になります。これは中国に入りますと新しい展開を生んでいきますが、天台大師のところでも、少し触れたいと思います。「仏随念の修習」というものがあって、「阿羅漢とも言い、等

正覚とも言い、世尊とも言う」というように心の中で、「阿羅漢、等正覚、世尊……」というようにずっと繰り返していくやり方というのがあるのですね。あと、「死念の修習」というのもあります。「死が起こるならん、命根が断絶するならん、または死、死……」というように考えていく。これを「死念の修習」といいます。

ところで、これは余談ですが、ある時、ある方から相談を受けたことがありまして、小学生の頃に身近な所での死を経験して、死がすごく気になってしまったというのです。そこで、学校も全部休んで一週間「死」について考えたいと思って、なんと小学生で、一週間休んで「死」について朝から晩まで考え続けたということを聞きました。その時、それは仏典に出てくる「死念の修習」だと思いまして、まったく何の教えを受けることもなく、自分の関心で一つのものをずっと考えて続けてしまうという方がいらっしゃって、ある境地を開かれています。そうした方に接した時に、私はブッダ以外に自分で悟りを開いてしまう、所謂「縁覚」とか「独覚」と言われる人は、やはり現代の世の中にもいらっしゃるのだなと思いました。

## 6. 中国天台宗の主張

次に大乗仏教と天台宗の実践に移りたいと思います。中国天台宗の智顗によりまして、捉まえられる業処の分類が新しくされます。天台宗の中では「歴縁」と「対境」という名称で捉まえられる対象がきれいに二つに分類されます。歴縁というのは、行・住・坐・臥・作作・言語です。行は「歩く」です。住は「とどまっている」今風に言うと「立っている」でしょうね。坐は「坐っている」。臥は「横になっている」。作作は「様々な動作をしている」です。先程、皆さんに手を上げて下さいと言いましたが、これも動作の一つで作作に入ります。ちなみに今、東南アジアでは、足の不自由な人のために、歩く瞑想が出来ない人のために、手を動かしてその動きを観察しましょうという工夫が出てきています。言語というのは先程の「仏」「仏」とか「死」「死」とか、言葉を対象にして集中していくものです。これは文章になっても構いません。文章ですと例えば、「狗子に仏

性有りや、無し」みたいなものも、心の働きを一つのものに結びつけるための工夫として使われるようになってきます。中国仏教の中で、心の働きを結びつける対象に文章が使われるようになってくるのが、一つの展開なのではないかと思います。それは宋代の大慧宗杲あたりが大成者で、そのころから始まっていくのだと思います。

実際に大慧の書いた資料の中では、心の中に様々な浮ついた気持ちとか、暗く沈み込んでしまう気持ちが生じた時に、文章(実際には「話頭」と表現されますが)を心の中に抱き続けなさいと出てきます。そうすると心は一つの文章の方に向いていきます。「狗子に仏性有りや、無し」、「狗子に仏性有りや、無し」、「狗子に仏性有りや、無し」、という感じで心の中に抱き続けていますと、他の働きが起きなくなるわけです。ですから、浮ついた心や暗く沈み込んだ気持ちが生じなくなってきます。それは非常に良い工夫ですよ、ということを大慧宗杲は述べています。公案と呼ばれるようになる前、つまり文章ではない形のものが、天台の時には既に言語として分類されていて、それは遠くインドの世界の「随念の修習」のところから展開してきているものだと思います。

対境というのは、色・声・香・味・触・法です。これは私たちの感覚機能を通じて捉えられるものを対象としています。色というのは色形あるものが色です。ですから、目によって捉えられているものに集中していくというのが色です。声は音です。外から聞こえてくる音があったら、その音を気づきの対象にしています。聞いていること自体に気づくのが本当はいいようですが、聴覚が働いて音を聞いていることを気づきの対象とします。音を注意して聞いて下さいと言うと、大体皆さん、注意して聞きますので、それが現実に音を対象として気づいているという感じになってきます。香は香りです。これは鼻によって気づいている場合です。味は味(あじ)ですから舌によって気づきます。触の場合には、皮膚によってです。私たちの皮膚は、例えば痒いとか痛いとかもそうですけど(痒い、痛いというのはすでに判断が入っています)、判断が入る前の触れられている感覚だけをきちんと捉まえていくことが出来るといいのですが、実際には少し難しいですので、最初は、痒い時には「痒い」というように言葉を使って捉まえて

もいいと思います。痛い時には「痛い」というように気づいてもいいと思います。でも痛みと気づく前に、本当は判断が入る前の何らかの形のものがあるわけですから、それをきちんと気づくようにしていくといいのですね。ですから言葉を使わずに、痛い時には痛みだけを感覚的に捉まえていくような感じが触になるかと思います。

実際に痛みに気づくという例をお話ししましょう。先程、バングラデシュのお坊さんから瞑想を教わっていますという話をしましたが、その方と一緒に、韓国に調査旅行に行った時の出来事です。空港で彼がカートを押していたのですが、たまたま急いでいる人が居て、その人の押すカートの車輪が彼の足に当たったのです。バングラデシュのお坊さんですから、靴を履いていませんでした。いわゆるチャッパルというサンダルだったのです。そしたら運悪く足の親指にカートが当たりまして、親指の爪が剥がれてしまいました。その時に、彼がどういう態度をとったかというと、一瞬、ワッと声を上げましたが、その後はずっと自分の痛みを気づき続けていました。心の中で痛みを感覚的に捉まえることだけをされて、痛いとかほとんど言わずに、ぶつけられた方と一緒に病院に行きました。さすが修行している人はなかなか偉いな、とその時思った次第です。

次に、大乗と上座の瞑想の異なっている点に考えてみましょう。仏を観察するというのは上座系の中になかったものだと思います。ここが先ず違うところです。言葉を使う時にも、仏様の名前や経典の名前を繰り返すというやり方は、初期の聖典の中には出てきません。ですから、そのような方法が取り入れられている所が違うのではないかと思います。

あと『修習止観坐禅法要』(一般に『天台小止観』と呼ばれます)には次のようにあります。

云何にか声を聞く中に観を修すや。応に是の念を作すべし。所聞の声の空にして無所有なるに随えば、但だ根と塵と和合し、耳識を生ずるに従うのみ。次に意識生じれば、強いて分別を起こす。此に因り即ち一切の煩悩、善悪等の法有り、故に聞声と名づく。反て聞声の心を観て、相貌を見ず。当に知るべし、聞く者、及び一切法、畢竟空寂な

## り、是を観を修すと名づく。 (『修習止観坐禅法要』大正46、468c)

「但だ根と塵と和合し、耳識を生ずるに従うのみ」とあるのですが、言っていることは同じであります。「声を聴く心を観察してすがたかたちを見ない」ともありますが、これは少し解釈が難しいように思います。でも、これは「すがたかたち」と言っているものは、おそらく判断によってできあがったものであると思います。ですから、判断が生じた後を気づくのではなくて、判断が生じる前の所をきちんと気づきなさいと主張しているのではないかと思います。多分これは「念」ではなくて「知」で気づくということを言っているのだと思います。

## 7. 『摩訶止観』の主張

次に、皆さんよくご存知の『摩訶止観』を見て参りましょう。

止観を開いて十となす。一つには陰界入、二つには煩悩、三つには病患、四つには業相、五つには魔事、六つには禅定、七つには諸見、八つには増上慢、九つには二乗、十には菩薩なり。此の十境は、通じて能く障を覆う。陰の初に在るは二義なり、一には現前、二には経に依る。大品に云わく、「声聞の人は四念処に依り道を行い、菩薩は初めに観色乃至一切の種智」と。章章。皆、爾るが故に、経に違わず。又、行人の受身、誰ぞ陰、入のみにあらずや。

(『摩訶止観』巻5、大正46、49a-b)

これは巻五「正修止観章」の最初に出てくるところです。最初に挙げられるのは「陰界入」です。五陰(五蘊)と十八界と十二入(十二処)なんです。五陰というのは、色・受・想・行・識の五蘊ですし、界の十八界というのは、感覚機能と感覚の対象とそれを認識している心の働きですし、十二処は六根と六境のことです。ですから、そういうものを観察の対象にしなさいと言っていることになります。つまり、やっていることは何かと

いうと、原始仏教の時代に Satipaṭṭhānasutta で、感覚やその対象を捉えていくというのが出てきていましたけど、まったく同じ事をやっているのです。ですから大乗仏教の修行が、原始仏教の修行と違うのかというと、実は違わないのです。全く同じ事をしていて、『摩訶止観』には「煩悩」とか「病患」とか「魔事」とか新しいものが表現されていますが、皆、心に生じる働きですから、基本は一緒です。

この十種の法を大乗の観と名づけ、この乗を学ぶ者を摩訶衍と名づく。如何が大乗なるや。法華に云うが如し。おのおの諸子に等一の大車を賜う。……止観の大乗もまたこの如し。<u>念念の心を観ずるに法性、実相にあらざることなし、これを「等一の大車」と名づく</u>。一々の心において即空、即仮、即中なる、これを「おのおの大車を賜う」と名づく。 (同100a)

同じように「摩訶止観」の中の記述ですけれど、「念念の心を観ずるに 法性、実相にあらざることなし」と言っています。一瞬一瞬の心の働きを 観ていくのが、「法性、実相にあらざることなし」と言っていますので、 一瞬一瞬の心を観察していくことが実相なのだと主張しているわけです。

今、法性の地に行道の雨を得れば善悪の業の芽、一念に競い起こる、業を法界と名づく。諸法のすべてなり、ゆえに不思議の境と称するなり。 (同51a)

あともう一つ、興味深いなと思いましたのは、「初めの所観の境は、も し足を挙げ足を下げるに、足はこれ色法にして、色は心によって運び、 云々」というように出てきますが、足を挙げていく動作とか下ろす動作と いうのを観察の対象にしています。

『随自意』の中に説くごとし。……略して其の相を弁ずれば、前に例 して十となす。初めの所観の境は、もし足を挙げ足を下げるに、足は これ色法にして、色は心によって運び、此より彼に至る、この心が色に依るはすなわちこれ色陰なり。この行を領受するはすなわち受陰なり。行において我を計するはすなわち想陰なり。或いは善行、悪行はすなわち行陰なり。行の中の心はすなわち行陰なり。行の中の心はすなわち識陰なり。行の塵が意に対すればすなわち界、入有り。乃至眼の色、意の法もまたこのごとし。この陰、界、入は挙げ下げ間においてことごとく皆具足す。……行の縁はすでにしかり、住も坐も臥も作作も、前に例して解すべし。

今の東南アジアの仏教界に存在している足を挙げて止まって、出して止まって、下ろしていく。うんと細かくなりますと、踵があがって、全体があがって、前に出して、半分下ろして、つま先下ろして、踵を下ろすというような感じで六つくらいに分けて観察しています。でも、外から見ているとゆっくり歩いているだけにしか見えません。けれども、実は一つ一つの動きを全部気づきの対象にしているというところが大事なのです。

止観を読誦すること甚だ利なれども、心に行じて用いざれば無生は終 に現前せず。……観行もし明らかなれば、よく縁に歴で、境に対し、 所に触れて用いることを得ん。もしこの如くならざれば、魔群は何に 由って破すべきや。煩悩の重病はなにによって除くべけんや。法性の 深義は何によって顕すべけんや。 (同101c)

これは日本の禅宗の中でも、伝わっていることのようです。私は残念ながら僧堂に入ったことがありませんので、ある方からの伝聞に過ぎませんが、僧堂の中でも歩く観察の時には足を少しずつあげて前に出していくのだよということを教えて下さった方がおられました。それも実は、自分の動きを気づきの対象にするために、頻繁に、何回も途中で止めることによって、気づきやすくしているのだと思います。ですから、現在の東南アジアで行われている歩く瞑想と、日本に、おそらく中世の時代のものだと思いますが、伝わってきているものには共通性があるなと感じました。同じ

ようなことは、「住も坐も臥も作作も前に例して解すべし」とあります。

日本の中世の時代に入りますと、臨済宗の中で出てくる理致・機関・向上という区分があります。この向上の公案というものを出しそびれてしまいましたが、「山是山 水是水」(山はこれ山、水はこれ水)というのが向上の公案だと言われています。これはそのまま、実際に自分が気づいて見ているものを、その通りにただ捉えていると言うことを象徴的に表わしたものではないかと思っています。

## 8. マインドフルネス瞑想

最後にマインドフルネスです。「今、この瞬間の体験に意図的に意識を向け、評価をせずに、とらわれのない状態で、ただ観ること」。これは、日本マインドフルネス学会というところで出している定義です。「今この瞬間の体験に」といっていますけど、これは動きのこともあれば、心の中に生じてくる感情的なもの、様々なものが「体験」という言葉で表わされています。「それに意図的に意識を向け、評価をせずに」、つまり、それがいいものだとか悪いものだとかそういう評価をしないで、とらわれのない状態でただ観ることだと定義しています。

これは何を言っているのかというと、実は仏教の中の vipassanā「観」が、対象をそのまま捉えていますが、それも「知」で捉えている場合と全く同じです。それはその通りでありまして、何故かと言いますと、このマインドフルネスを始められた方、アメリカのお医者さんなのですけれど、実は日本の曹洞禅を学んでいらっしゃいました。参禅体験が長い方でして、その参禅体験の中から心の観察のポイントを取り出されて、それに「マインドフルネス」という名前をつけて、ストレスの軽減法として世の中に出されたからです。言葉を正面に出さずに、心を一つの対象に振り向け、今の状態を対象化して次々と気づいていることに他なりません。これは、sammāsati (正念) ではなく、sampajañā (正知) に他なりません。

今、此の瞬間に体験していることを、ただ気づくというのは、体に起きていることであれば呼吸だとか姿勢だとか動き、心に起きているものは感

情、様々な想いだとか記憶だとか意志だとか、いろんなものがありますが、これが対象として気づかれれば OK です。「観ること」と言っていますが、今風に言えば、「気づく」とか「覚知する」とか「捉まえる」というような言い方でもいいと思います。一番分かりやすいのは多分「気づく」こと。「気づく」という表現がいいのだと思います。

ところで、実際に「気づいて下さい」と言われた時に、例えば「今から 呼吸の瞑想、観察をします。入ってくる息、出る息を気づいて下さい」と 言われたら、多分皆さんのうちの多くの人が、目をつぶってでもいいです し半眼でもいいですけど、鼻の所に気持ちを持っていって、入ってくる息 を「入る」、あるいは出て行く息を「出る」というように、言葉で捉まえ る方が多分3割くらいはいらっしゃるのではないかと思います。そうでは なくて、観察する時には、鼻の所を空気が入ってくるのをただ感じ取るよ うな感じで捉まえる人も7割くらいはいらっしゃると思います。実はどち らも正解です。言葉を使っているのは多分「念」の方が正面に出て捉まえ ていることで、入ってくるのを感覚的にきちんと領解しているような捉ま え方をしている方は「知」で気づいていると言うことができると思います。 でも最終的にはどっちが大事かというと、やはり言葉を使わないできち んと領解すること、すなわち「知」による気づきの方ですので、そっちに 行って頂けると有り難いと思いますが……。でもいきなり「気づいて下さ い」って言われても、なかなか難しいみたいですね。最初はなかなか捉ま えられませんので、確認するかの如くに言葉を使用する段階というのが最 初にあってもいいのだと思います。

でもちょっとやっていると、きちんと「知」の働きが分かるようになりますので、そうすると言葉を離れてきちんと気づくことが出来るようになっていきます。それがマインドフルネスと言われているものであり、それは仏教の中で言っている vipassanā (「観」) と全く同じものになります。

別の日本語に直すと、「注意を振り向ける」とか、「しっかりと把握する」とか「観る」というふうに言えるのだと思います。そして言葉を離れていくことが次第に出来ていきます。なぜそのように今の一瞬一瞬を観ていく、気づいていくことが大事かというと、私たちの悩み苦しみは分別や

判断から生じると考えていたからです。

煩悩は分別起と倶生起とに分けられることがあるのですが、私たちの悩み苦しみは、判断、分別から生じてきています。ですから、その判断、分別のところできちんと止まって、次の働きを起こさないように、私たちの心に回路を作っていきましょうというのが、vipassanā(「観」)がやっていることであり、またマインドフルネスが、やっていることなのだと思います。

最後にその無分別の状態というのは、脳科学的には「意識の分割」という名前で呼ばれています。ただ私は、短い時間の間に沢山のものに気づこうとする点で、「意識の多極化」といった方が分かりやすいのではないかと思っています。

マインドフルネスの世界で有名な方に熊野宏昭先生がいらっしゃいます。熊野先生は、脳科学の世界から入られた方なのですが、マインドフルネスについて非常に分かりやすい言葉で説明して下さっています。熊野先生は、実は東大の医学部で教鞭を執られておられたのですが、しばらく前に早稲田大学に移られ、今はそちらで活躍されています。その著書『実践!マインドフルネス―今この瞬間に気づき青空を感じるレッスン』では、「ヴィパッサナー瞑想のように、いろんなものを感じ取りながら、それをずっと続けようとすると、もう心が動かなくなるのですね。考えないようにするのではなくて、いろいろなものに気を配って注意を分割した結果、思考が動かなくなり、それ以上うまれなくなるんです」と述べられています。短い時間の間に沢山のものを気づく方向にいくと、ある段階で思考が動かなくなってしまう。そうすると、ただ世界を捉えているだけで止まるようになって、判断、領別が生じない様な状態が生じてくるのですよと仰っておられます。これが無分別の状態なのだと思います。

もう一つ、考えなければならないのは、無分別の状態でも、色と形は分かってベターッと世界が繋がって見えているということです。でもその時の状態を、普通の状態に戻った時に、きちんと覚えているのですよね。ということは、何らかの形で観ているのです。そういうような時の心の働きは一体何なのか、という疑問が湧きます。そこは、私たちの心がものを認

識している時に、どうも多層構造になって捉えているのではないか、と考えることで解決がつきそうな気が致します。これは多分、脳科学の世界や心理学の世界で実験的に確かめてくれる時代が来るのではないかと期待しているのですが、体験的には確かめられています。だからといって、これは科学的にきちんと説明されているかというと、そうではないのが現在の状況です。

ところで、実はマインドフルネスの起源は三つあります。

第一がジョン・カバット・ジン (Jon Kabat-Zinn、1944.6.5~) です。この方はマサチューセッツ大学医学大学院の教授で、マインドフルネスセンター創設時の所長さんでした。国際観音禅院の崇山行願という方に師事して、ケンブリッジ禅センターの創設メンバーとなって、仏教の修行法と教理を学び、それを西洋科学と統合させた、と説明をされます。この国際観音禅院で何を学んでらっしゃったかというと、曹洞禅だったそうです。道元禅師の禅を学んだということをおっしゃっておられまして、一番ジョン先生がお気に入りの資料は道元の『正法眼蔵』だそうです。1991年くらいから本を世の中に問われておられまして、『マインドフルネスストレス低減法』が2007年に、春木豊先生という早稲田大学の先生によって翻訳されました。これが、マインドフルネスが日本に紹介されていく一番の契機になりました。

第二が、ベトナム人僧侶のティク・ナット・ハン (釈一行、1926.10.11~)です。アメリカで最初にマインドフルネスを弘め始めた方は、この方です。師も実はご自身の禅法を「マインドフルネス」という名前で呼んでいらっしゃいました。この方はベトナム戦争の時に反戦運動をされていまして、フランスに亡命していらっしゃるのですけど、ダライ・ラマ14世と並んで、20世紀の代表的なお坊様の一人であります。行動する仏教または社会参画仏教の命名者でもありまして、アメリカとフランスを中心に、仏教及びマインドフルネスの普及活動を行っている方です。

この人の特徴は、マインドフルネスは大乗の世界にきちんと伝わってきたものだと言われているところにあります。マインドフルネスは大乗仏教の中にきちんと流れていて、それを、慈悲を大切にしながら広めていらっ

しゃいます。ベトナムの方ですから、拠り所にしているのは大乗仏教なのです。

ベトナムは半分大乗仏教、半分上座部仏教の影響下にあると言われますが、ハーン師は大乗仏教の影響を受けてお坊さんになられた方です。ですから、その心の観察の仕方は大乗の世界に伝わってきたものを、そのまま実践していらっしゃって、それに「マインドフルネス」という名前を付けたというわけです。「マインドフルネスを通じて一それは、自分自身および世界においての両方であるが、真に平和を発展させることが出来る唯一の道である」。と、こんなふうにおっしゃっていて、この教えは大乗の中に伝わっていたのだ、決して上座の世界から取ってきたものではないよ、ということを述べておられます。

もう一人、マインドフルネスで注目される方が、ローシ・ジョアン・ハリファックス(Roshi Joan Halifax、1942~)です。最初のローシというのは、中国語の「老師」なんだそうでして、名前かなと思っていたらそうではなくて、ローシ(老師)だそうです。平和運動家として有名な、先のティク・ナット・ハンに師事して、ニューメキシコ州にある Upaya 禅センターの指導者として活躍している方です。大変に注目されている一人だと言われています。

この方は、compassion (慈悲) を行動まできちんと落とし込まなければだめだということを主張していまして、「GRACE」という標語を立てていらっしゃいます。これは以下の五つの頭文字をとったものです。

- ・Gathering attention (注意を向けること)
- ・Recalling intention (目的を思い出すこと)
- ・Attuning self/other (自己/他者に順応すること)
- ・Considering what will serve (尽力したいことを考えること)
- ・Engaging(実際に取り組むこと)

簡単に訳するのであれば、「慈しみ」になると思います。

### 9. 問題点

マインドフルネスはオールマイティーのような感じが致しますが、実は 現在、色々と問題点も指摘されるようになってきています。

何かというと、止観の瞑想の中では、妄想や幻覚が生じることが既に指摘されています。ところがマインドフルネスの実践の中ではそういうのが生じるということをあまり意識していないみたいでありまして、注意を払っていません。ですので、臨床心理の世界ですけれども、実際にマインドフルネスの指導を受けて、治療を受けている人たちの中に症状が悪化するという例が出てきています。ですからマイナス部分に対する注意みたいなものが、マインドフルネスの世界ではあまり意識されていないと考えられます。

それからもう一つは、心の観察がテクニックとしてのみ、一人歩きしているような気が致します。仏教の中では禅定体験は、八正道の中の一つとして表わされるようなこともありますし、あるいは戒・定・慧といわれるように、戒と智慧と一緒に説明され、実践されているところです。

大事な点としては、慈悲の実習が大事なものとして組み込まれていますが、マインドフルネスの場合にはそれがありません。テクニックとしてだけでは、単に悩み苦しみを起こさないで、何でも行えるようにするだけで、問題を孕む可能性あるかと思います。その悪い例みたいなものなのですけど、無心で人を殺せるようになる可能性がありますね。例えば、殺人を犯せば、誰もが普通は後ろめたさや後悔の念を起こすものですが、あるいはPTSD みたいな状態を起こすことが多いと思うのですけど、それを起こさないようにするために、軍隊でマインドフルネスが応用されてきています。殺人を犯せば誰もが普通は後ろめたさや後悔の念を起こすものですが、それを起こさないようにするためにマインドフルネスを利用するそうです。

これはやはり問題のある使い方なのではないかと思うのですけれども、 方向性を間違えると少し問題のあるテクニックにされてしまう可能性があ ります。実際に、そういう方向に行かないように注意をしながら、自分の 感情をきちんとコントロールすることが望まれます。また、学校教育の中 で応用しているところがあります。

今、インドでは、このような Samatha-vipassanā (「止観」) を学校教育の中で取り入れているところがあります。また、それから世界中のいろんな所で、刑務所の中で罪を犯した人たちの再教育の中で Samatha-vipassanā (「止観」) が応用されて、マインドフルネスという名前で入っていますけど、死刑囚の方も含めてだと思いますが、罪を犯した人たちの更正のために、ということで使われている例もあります。

「摩訶止観」が注意する点を次に挙げたいと思います。十乗観法の中で 記述されています、煩悩・病患・魔事などという境です。観察をしている と、どんな状態が出てくるかということは、既に細かく記述されています。

- ・十乗観法のなかに煩悩・病患・魔事として表現される魔
  - ①幻覚が現れる。
  - ②人間の顔や体が現れたり消えたりする。
  - ③耳、目、鼻に小さい穴が空いたり何かを抱え込んだような感じがするが何もない。
  - ④老若男女や動物が現れる。

それに対してどう対処したらいいかというのも示されています。ですので、このあたりの知識というのは、現在のマインドフルネスの中にもう少し入ってくれるといいのではないかなという気がします。心の観察をしていると、思わぬものが心の中に現れてきます。どうもこれは文化的な伝統みたいなものもあって、現れてくるものに相違があるような気がするのですけど、そのような点について、臨床心理の方面のマインドフルネスでは「症状の悪化」というような言い方しかしていません。しかし、実は、心の観察を始めるとそういう事を起こす人が自然に居るよ、と述べているのが『摩訶止観』なのです。

『摩訶止観』の中では、人によってはそのような働きが生じますよということをきちんと指摘していて、具体的にどう対応していったらいいかというのも述べています。「症状の悪化」というだけでは済ませてはいけな

いのではないか、そんな感じが致します。

ということで、マインドフルネスが持っている問題点というよりも、まだ気づいていない点。仏教の中であれば、八正道等と一緒になって実習し、常に慈悲の気持ちとセットになって実習されるという伝統がありました。その中で私たちの心を整えていって、悩み苦しみを超え、他者に対して、どのようにあるべきかということをきちんと示していた、というところが仏教の伝えてきたところとして大事なのではないかと思います。

ちょっと時間が超過いたしましたが、ご静聴有り難うございました。

#### 質疑応答

- **質問**1 足の指を怪我されたベトナムのお坊さんにつきまして、この方が 痛み以上に心の動きを続けさせずにおられたということは、普通の 我々であるとどういうことを考えたり、どういうふうにしてしまっ たりするのでしょうか?
- 質問2 三点お伺いしたいと思います。第一に、マインドフルネスの起源について三人の方をご紹介いただきましたが、三種のマインドフルネスにはどのような違いがあるのでしょうか? 第二に、マインドフルネスを弘めた三人について、今回ご紹介いただいた順番にマインドフルネスを弘めていったと考えていってよいのでしょうか? それとも、ティク・ナット・ハンの方が早いのでしょうか? 第三に、マインドフルネスという名のもとに行われている瞑想と、上座部で行われているサマタ・ヴィパッサナーの瞑想とは、別のものと考えてよろしいのでしょうか?
- **質問**3 念仏を唱えるというのと、心の観察と、御仏の姿を観仏することは、念仏宗派である天台宗で言われてきましたが、その関係についてご教示いただけないでしょうか?
- 質問4 公案禅と最初に教えていただいた瞑想の「知」と「念」の関係に

ついて、どのように関係づければよいのかご教示ください。

#### 回答

まず、最初の痛みの対応ですけれども、バングラデシュのお坊さんと一緒に調査をさせていただいていました。私が教わったのはその方からなのですけれども、バングラデシュはイスラム国だと思っている方、多いと思うのですが、実は東側の方が丘陵地帯となっていまして、ミャンマーとの連続性みたいなものがあって、結構仏教徒の方がいらっしゃるんです。細々と約200万人の仏教徒がいるって言われているのです。200万人いればとても細々とは言えないですよね。

そこのお坊さんと一緒に調査で朝鮮半島の韓国に行ったときに、そのような事態になってしまいました。彼がどうしたかというと、最初はですねびっくりしたみたいで「あっ」というような声をあげましたが、その後どうしていたかというと、ずーっと痛いわけですから、それを心の中でずっと気づき続けていて、言葉を使って「痛み、痛み」っていうように見ていたとも後で話してくれました。

本当は、ただ単に気づき続けていくだけで、ズキンズキンとくるのだと 思うのですが、それを眺めているだけで痛みそのものを、痛みというのは 後から私たちの心が判断として起こしたものであると捉えられていますか ら、その痛みの原因となっている事態、状況を、痛みとして捉えられる前 の状況を気づこうとしていたようです。でも実際には、言葉で確認しなが ら、「痛み、痛み」と気づくことで、パニックになることを防いでいたと 思うのです。

普通の人ですと、「痛いよ、痛いよ、何とかして助けて」という感じになると思うのですが、そうならないで、ずーっと状況を見つめていた、という状況でした。多分そこが違うのだと思いました。私たちは、痛いときに「痛いよー」と痛みに支配されてしまうと思うのですけど、それに支配されないように、客観的に対象化して眺めるというのができる。「でもやっぱり痛いでしょ」って聞くと、「うん、そりゃ痛いよ」って言っていました。でも、大声をあげたりだとか、大泣きをしたりとか、そういうこと

はなく、普通にしておられました。

それから、大乗仏教の瞑想との違いですが、先ほどおっしゃられたように、ここに少しばかり出させていただきましたが、業処というのは意識を振り向ける対象のことをいいます。業処の典型が四念処というもので表されておりますように、私たちの動き、体の動きです。この体の動きの中には、細かい動きも入ってまいりますが、一番は歩くのと立っているのと座っているのと横になっているもの。それから、作作で様々な動作なのですけれど、この動作が気づきの対象になっているのです。この部分は、工夫されて、日本の文化伝統の中に入っていると思うのです。何かと言いますと、茶道です。

一体宗純さんに教わったと言われているのですけれども、茶道の祖になります村田珠光という方がいらっしゃいますが、村田珠光は一体宗純に参禅されていまして、お茶の作法も修行の一つになるよって言われて、お茶の世界に禅が入ったという言い方で伝えられています。

それはどういうことかというと、茶器を手に取るとき、茶を点てるとき、全部一つ一つを気づきの対象としていきます。ただし、気づきの対象という言い方をしないで、気を連続させて点てるという言い方で表現しています。気を続けて点てるというので、気続点て(きぞくだて)という言葉が残っているのです。そういうやり方が侘茶道の中に入っています。

ですから、作作に相当する動作は、どんな動作でもよかったようですね。 手を挙げて下す、足を挙げる足を下すだけでもいいですし、何でも対象に することが出来ました。そういう意識を振り向ける対象のことを、インド 世界では業処といいますが、中国に入ってきますと、先ほど対境という言 葉を出しましたが、「さかい」という字を書いて境(きょう)と言いますが、 境と業処は、瞑想関係の資料の中では、まったく同じに使われています。

大乗仏教では、仏の姿そのものが眼前に立ち現れるということを認めてきます。なぜ、そのようなことが出てくるのか、私自身最初はよくわからなかったのですが、心を集中させていく、いわば「止」の働きなのですが、瞑想の中で心の働きを静めていくというのは、一般に「止」という言葉で呼ばれましたが、元の言葉は「サマタ」です。その「止」の練習の時に使

われる対象に、どのようなものがあったのかと言いますと、先ほど、ご紹介しました『清浄道論』Visuddhimagga(ヴィスッディ・マッガ)という資料の中には、40種類のものが出てきます。その中に「遍による三昧」というものが出てくるのですが、それは何かに集中していくという練習の仕方なのです。

インドの世界ではどうしていたかというと、大地を表すものとして象徴的に使ったと思うのですが、土の円盤を作って、それを目の前において、それを「地・地・地」という感じでずっと見つめ続けていくという集中方法があったそうです。このやり方は、現在でも東南アジアに残っていると言われているのですが、調査では出くわしたことがありませんので、まだよく分からないところがあります。しかし、一つのものをずーと見つめ続けていくと、その形が心の中に、目の中に焼き付くようになるというのです。そうするとですね、土の円盤を目の前から外しても、そこに円盤があるかの如くに見えるぐらいになるというのです。そこまで集中することが大切だって言っています。

上座系の人たちは、相 (ニミッタ) を取るという言い方で表現しています。「相」という字は、木編に目とかいて、「すがた」という意味ですが、相を取るといっています。集中してくると、そのように相が取れる状態になってくるのだそうです。ということは、自分の目の前に仏像を置いて、ずーと仏像を見続けていて、心が一つのものに集中してくると、きちんと相が取れるようになってきて、仏像が無くても仏さまがあるように、すなわちきちんと現れるようになってくるということだと思います。

ここでしたら、ちょうど今、木魚がありますから、木魚をずーと見つめ 続けていきますと、木魚が無くなっても、そこに木魚があるかの如くに見 られるようになってきたら、木魚の相が取れたことになるのでしょうね。

そのように、集中の仕方の練習として、仏様が立ち現れるというのはありうるのだと思います。そう考えますと、仏の姿そのものが眼前に立ち現れます。昔は、仏像はなかったと思います。上座系の初期の段階では、仏像はなかったというのは皆さん、ご存じの通りだと思います。ですから、初期には、仏を対象にするというのは、言葉の上で、世尊である、阿羅漢

である、人間の師である、……と確認するように繰り返すことを意味していました。心を一つの対象、すなわち言葉に結び付けていきました。

それがある時期に、姿形がある物を目の前において見つめ続けていく、本当は地や水みたいなものを使っていましたのが、仏像を対象として使うようになって、それをひたすら見つめ続けることによって、集中力を養っていく、心の働きを一つのものに結び付けていく練習に、仏像を利用したんだと思います。それが、修行方法の一つとして認められていくというのが大乗の中で行われたのだろうと想像しています。そして、修行方法の新しいパターンの一つとして入ったのだろうと想像しています。

そしてもう一つ、大乗の世界で認められたと思われるものがあります。 それが、同じ言葉、仏の名前や経典名を声に出して長く引いて、歌うがご とく繰り返す方法です。これも初期の段階では、言葉を使っているのです けど、声に出さないで確認しているようなのです。心の中で、「仏、世尊、 阿羅漢、人間の師」、ここでは説明するために声に出していますけどね。 それが、音声を伴っていようがいまいが、言葉で確認しているという点は 変わりません。それに音声が伴って、一つのものに集中していき、心の働 きを他に行かせないようにします。このようにして集中していくやり方が 始まるのだと思います。

なお、言葉を唱える時には大事なものは、唱えるスピードです。ある時に気づいたのですが、現在の日本に伝わっている様々な念仏の中に、ものすごくゆっくりしているものがあるのです。奈良に伝わっているのですが、唐招提寺の釈迦念仏会、参加されたことのある方いらっしゃいますか?釈迦念仏会の念仏は、13世紀の初頭に始まったことが文献資料の上からも確認できる、とても伝統的な行事なんです。そこで唱えられている釈迦念仏は、どのくらいのスピードかというと、信じられないくらいゆっくりなのです。南無釈迦牟尼仏と唱えるだけでも何分も掛かるのです。ものすごくゆっくり唱えているのです。ですから、念仏を唱えるときにゆっくりと唱えることで、実は心の働きが静まっていきます。お念仏の唱え方にしてもお題目にしましても、他のいろいろな方法にしましても、ゆっくり唱えていくことによって心は一つのものに集中し、他の働きを起こさないよう

に変わっていきます。または起きてもすぐに気づけるようになっていきます。

ところが、これが早くなっていくと精神的な高揚をもたらすようになってきます。たとえば日蓮宗の中に伝わっているお題目の唱題行というものがあるのですが、あるやり方ですと拍子をとりながら約小一時間、「南無妙法蓮華経」と唱え続けます。唱えるスピードが徐々に速くなり、それにともなって心のテンションも高まり、一心不乱の集中状態に入っていきます。これも一種の宗教的な体験だと思います。何か心が高揚して、何かと一体になっているような体験をすることができます。仏教の目指していたところは、おそらく心の高揚ではなくて、心を静めていく方に本来はあったはずですので、原則から考えれば、ゆっくりと唱えることが大切です。でも、一つのことに集中して唱えていれば、他の働きが起きなくなってきますので、結果は似ているようなところが有ります。

ところで、いつの時代でもそうだったと思うのですけど、身近な方が無 くなられると悲しいですよね。自分の親が亡くなったり、子供さんが亡く なられたりしたときには、なお一層そうであったと思います。親御さんに してみれば大変な悲しみに打ちひしがれると思います。そういう時に、お 寺のお坊さんたちが一生懸命お念仏唱えましょうね、お題目唱えましょう ね、という指導をしていたと思うのですけど、すごく効果があるのですね。 つまり、一つのことに集中していつも唱えるようにしていると、他の働 きが起きなくなるように心が変わってくるのです。お念仏唱えたからと言 って、お題目唱えたからと言って、何が変わるわけでもないでしょ、とい う人がいるかもしれません。でも実際に、一生懸命唱えていると、他の働 きが起きなくなってきますから、たしかに、悲しみや苦しみの気持ちを少 しずつ乗り越えることが出来るのだと思います。ですから、ぜひお寺の 方々もお檀家さんに、お念仏でもお題目でも釈迦念仏でも、お釈迦様の法 語でも、楞厳咒でも、一生縣命唱えなさい、と自信を持って伝えてくださ い。そうすることによって、悲しみの心が起きないように少しずつ変わっ ていくと思います。そう考えますと、同じ言葉を声に出しまして、長く引 いて歌うがごとくにする方法が、大乗の中にはたくさん存在していますの

で、そういう新しい工夫が入ったのではないかと位置づけられます。

それから、マインドフルネスの起源を三つ、といっても基本は二つ、あげさせていただきました。一番古いのは、ティク・ナット・ハン師だと思います。それらは違うのかと言いますと、やっていることは基本的に同じです。ジョン・カバット・ジン先生の場合には、まったく宗教性を抜いてストレス低減法として世の中に出しました。でもやっていることは心を一つの対象に結び付けて気づいていくことです。気づいていくときに、言葉を使わないでただ眺めるように気づいていくというのと、言葉も入って気付いていくのと両方があると思うのですが、その辺の区別が、ジョン・カバット・ジン先生のマインドフルネスを紹介している人たちの中では、区別ができていない気がします。

言葉を使わないで気づく、いわゆる「知」を大事にして対象を気づいていくときは、英語で言うと awareness (アウェアネス) の方がいいのではないかという考え方があります。実は、言葉を使って気づいていくのがmindful (マインドフル) で、言葉を使わないで対象をとらえていくのはaware (アウェア) っていう単語の方がいいのだという考え方です。気づきは、aware (アウェア) と mindful (マインドフル) と二つがあるという説明の仕方もあります。

たしかに仏教の典籍からみていくと、mindful (マインドフル) と aware (アウェア) に相当するものが、念と知だと思います。大事なのは、知の方ですから、awareness (アウェアネス) といった方がいいのかもしれないですね。その辺が、今、マインドフルネスの場合、話をする人によって、あまり意識されていないような気がします。

ティク・ナット・ハンは、言葉を使わずに気づくということに重きを置いておりますが、ジョン・カバット・ジン先生のストレス低減法を紹介している方々の中に、ときおり言葉の問題について、あまり注意を払っていない人がいらっしゃる感じがします。

それから、ヴィパッサナーと同じかというと、基本的にはマインドフルネスとヴィパッサナーは同じです。対象をきちんと気づいていくという点で、ヴィパッサナーと全く同じであると言っていいと思います。

ただ、ヴィパッサナーと呼ばれる場合には、仏教の中で呼ばれる名称ですので、慈悲の練習であるとか、戒を守るとか、そういうものと一緒になって、総合的なものの一つとして受け止められていると思いますが、マインドフルネスって言うと、本当にストレス低減法として、一つのテクニックみたいな感じで紹介されていますので、そこのところが違うと言えるかもしれません。

念仏との関係は先ほど申し上げました。心の働きを静めていくためのサマタの実践の一つとして考えていけばいいと思います。「念」と「知」の働きとはどう関係するのですかと言われると、声に出して唱えているときに単に集中しているような感じですね。集中のための瞑想でサマタの部分だけが強調されていると思います。でも、自分の喋っていることとか声に出していることを耳でも聞いていますから、それを一つ一つ確認するような感じで聞きながら唱えていれば、マインドフルネスと同じようになると思います。

ですから、普通に念仏を唱えていると、心の働きを静めていく「止」の働きになると考えていいと思います。ですから、お題目も一緒ですね。心の働きを静めていくやり方と考えていいと思います。その時に、実際唱えているといろんな音が聞こえてくることがあると思いますが、そうすると聞いていると捉えることもありますし、何か心の働きが生じてそれに気づくことも起きてきますね、つまりその時には、ヴィパッサナーのようにきちんと気づいていくこともできます。ですから、どこをどう強調するかの違いではないかなぁと思います。

最後の公案禅についてです。公案禅の典型的なものは何かって言うと、「狗子に仏性ありや、無し」がありますが、これは心の中に抱き続けていく対象として使いなさいというのが、宋代の中国から日本に伝わってきた公案禅の最初の使い方だったと思います。つまり、公案禅を何のためにやっているかというと、心の中に抱いていく対象、先ほど天台宗の中では気づいていく対象を「歴縁」と「対境」というふうに分けられると言いましたが、「歴縁」の中の「言語」に相当します。「歴縁」は、実際に自分の身体が起こしているものを対象として意識を結び付けていく。その時に、言

葉が意識を結び付ける対象となっています。

これは初期仏教の段階では、随念の瞑想という言い方がありましたが、随念という言葉で表現されていました。それは、仏の十号や死というものを対象にして、心を一つのものに結び付けていくものでした。同じように公案も、一つの文章ですが、そこに自分の心をいつも結び付けていくようにします。例えば、「仏とは何か、麻三斤」とあったら、「仏とは何か、麻三斤」「仏とは何か、麻三斤」と、答えを出すのではなく、ずっと抱き続ける対象として使っていきます。つまり公案を拈提していくということになると思うのですが、ずっと抱き続ける対象として使っていけば、心はいつも一つのものに結びついていて、他の働きを起こさないように変わっていきます。つまり、静かな状態をもたらすことが出来るようになっていくというのが宋代の公案の使い方だと思います。

実は、禅宗の研究で注目される小川隆先生によりますと、唐の時代にできた公案というものは、あることに気づかせるための公式問題として登場したものであったようです。唐代の公案で一番有名なものは「祖師西来の意」だと伺っています。達磨大師はなぜ西からやってきたのか。答えが常に用意されていたと言います。それは、「私たちの心こそ仏に他ならない」ということをあなた自身に気づいてもらうために作られた問題だったのだと。「祖師西来の意」とか、「仏とは何か」と言ったときに、「庭前の柏樹子」とか「藤三斤」とか「乾屎橛」など有名なものがありますが、そのようなものです。

この中では「麻三斤」が一番わかりやすいと思います。麻布2キログラムですよね。仏とは何かといわれて、麻布2キログラムと答えた。何故「仏とは何か」と聞かれて、答えが麻布2キログラムなのか。当時答えた方はお年を召しておられて、特有の症状かと言ったら怒られてしまいますが、決してそんなわけではないのですよね。それは、麻布2キログラムというのは、唐の時代は出家しようとしたら自分で衣を用意しなければいけなかったのだそうですけど、一人分のお坊さんの衣を作るのに麻布2キログラムが必要だったのだそうです。それがわかって、「仏とは何か、麻三斤」という回答を聞くことによって、当時のお坊さんは、「麻布2キログ

ラムって、お坊さんの衣を作るときの布の量じゃないか、じゃあ仏とはその衣を着ている人のことか。あ、私も着ている。あ、なんだ、私自身のことか。」少々、回りくどいかもしれませんが、そういうふうに本人に気づかせることがとても大事なことだとされたのです。それを可能にしようと工夫された問題が、唐の時代の公案だったと言われています。

それが、時代が下りますと、文脈が無くなり意味が解らなくなります。 わからなくなってしまった文章を、答えを出すのではなくて、心の中に抱 き続けて、心の働きを静めていくための道具として使うというやり方が出 てくるのですね。これが、宋の時代の公案だと思います。日本はもう少し 展開がありますが、時間になってしまいましたので、申し訳ありませんが これで終わりにさせていただきたいと思います。

ご清聴有り難うございました。

#### 参考文献

- ・K. Phrapongsak「nikaya における止観の研究」(『龍谷大学大学院研究科紀 要』29、龍谷大学大学院文学研究科紀要編集委員会、2007年)
- ・同 「〈止行者と観行者〉と〈定〉について」(『パーリ学仏教文化学』23、 パーリ学仏教文化学会、2009年)
- ・同 「現代タイ仏教における止観の実践法」(『パーリ学仏教文化学』24、 パーリ学仏教文化学会、2010年)
- ・同 「後代パーリ文献における止観の実践法」(『仏教学研究』65、龍谷仏教 学会、2011年)
- ・小川隆『語録の思想史―中国禅の研究』(岩波書店、2011)
- ・同 『神会 敦煌文献と初期の禅宗史 唐代の禅僧 II』(臨川書店、2007)
- ・同 『語録のことば 唐代の前』(禅文化研究所、2007)
- ・同 『続・語録のことば 「碧巌録」と宋代の禅』(禅文化研究所、2010)
- ・片山一良『パーリ仏典にブッダの禅定を学ぶ―『大念処経』を読む』(大法輪閣、2012)
- · 蓑輪顕量『仏教瞑想論』(春秋社、2008)
- ・同 監修『仏教瞑想ガイドブック』(サンガ、2014)
- ・山辺能宜「大乗仏教の禅定実践」(高崎直道監修、シリーズ大乗仏教3『大 乗仏教の実践』春秋社、2011)
- ・池田魯山『詳解 摩訶止観』(大蔵出版、1996)

## 仏教の止観と"マインドフルネス"

- ・貝谷久宣(編集)、熊野宏昭(編集)、越川房子(編集)『マインドフルネス 基礎と実践』(日本評論社、2016)
- ・熊野宏昭『実践! マインドフルネス―今この瞬間に気づき青空を感じるレッスン』(サンガ、2016)
- Phra Dhamma Theerarach Mahamuni: *Path To Nibbana an Introduction To Insight Meditation*, (Mahadhatu Monastery, 1989.)
- Johannnes Bronkhorst, *The Two Traditions of Meditation in Ancient India*, (Motilal Banarsidass. 2000)
- Gyana Ratna Thera, *The Way of Practicing Meditation in Theravāda Buddhism*, (Sankibobusshorin, Tokyo, 2001)

(以上は2017年10月14日に開催された特別講演会「仏教の止観と"マインドフルネス"――その特徴と問題点――」の講演録である。講演会は臨済宗妙心寺派教化センターおよび花園大学国際禅学研究所の共催により開催された。)