#### 花園大学国際禅学研究所



第二十号

2025年3月

花園大学国際禅学研究所

### ANNUAL REPORT of the INTERNATIONAL RESEARCH INSTITUTE FOR ZEN BUDDHISM

#### No. 20

#### **Table of Contents**

| Öhshō-ji in Shiotsu: What a Temple Indica<br>Medieval Buddhism in the Lake Biwa A                            |                                                                 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|
|                                                                                                              | IIJIMA Takayoshi1                                               |
| Studies on the Biographies of Juō Sōhitsu (<br>the "Juō Sōhitsu" Chapters in the Shōbō<br>Shōbōzan Rokusōden | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                           |
|                                                                                                              | HIROTA Sogen33                                                  |
| An Annotated Translation of the Rinzai Sc                                                                    | hool <i>Ekōmon</i> V<br>Myōshin-ji Committee for Education 83   |
| An Annotated Translation of the Rinzai Sc                                                                    | hool <i>Ekōmon</i> VI<br>Myōshin-ji Committee for Education 147 |
| The Shinkon ketsugi shō and the Zongjing                                                                     | lu<br>YANAGI Mikiyasu(69)                                       |
| The <i>Jingde chuandeng lu's</i> View of Chan l<br>Comparison with the <i>Zu tangji</i>                      | History: As Revealed through                                    |
|                                                                                                              | YANAGI Mikiyasu(31)                                             |
| Xutang Zhiyu's "Ten Odes to Tiger Hill" M<br>Translation                                                     | Manuscript, with an Annotated                                   |
| WANG K                                                                                                       | e (DING Hao) and KINUGAWA Kenji (1)                             |

#### 花園大学国際禅学研究所



第二十号

#### 目次

臨済宗の回向文 訳注(六) 塩津・応昌寺をめぐって 臨済宗の回向文 訳注 授翁宗弼伝考(上) 月分行事・年分行事(上)の回向文-飯台座で唱える偈文―― 『正法山六祖伝』『再版正法山六祖伝』「授翁宗弼」 琵琶湖畔における禅宗と関連した中世仏教史の一側面 <u>H</u>. 妙心寺派教化センター 妙心寺派教化センター 章 訳注 教学研究委員会 :: 147 教学研究委員会 :: 廣 飯 田 島 宗 孝 玄 : 良 :: 1 83 33

『心根決疑章』と『宗鏡録』

柳

幹

康 : (69)

| ——附 「虎丘十詠」譯注—— 虚堂智愚禪師自筆寫本「虎丘十詠」研究 | ――『祖堂集』との比較分析を通じて――『景徳伝燈録』の禅宗史観 |
|-----------------------------------|---------------------------------|
| 表 川 賢 次                           | 柳 幹 康 ::                        |
| :<br>(1)                          | (31)                            |

## 塩津・応昌寺をめぐって

琵琶湖畔における禅宗と関連した中世仏教史の一 側面

飯 島 孝 良

#### 序. 問題の所在

## 【A】応昌寺とは 「由来記」と回向草子が伝えること

まったところに、この禅寺はある。ここに伝わっていた「応昌寺由来記」(大正九年十月十五日) 津駅から歩いて十五分少々、国道八号線を大型トラックが行き交うほかは長閑な街並が連なり、そこから奥 琵琶湖の北端・塩津 (滋賀県長浜市) には、応昌寺という小さな寺院がある。 JR湖西線の終点・近江塩 の記述は、

施してある)。 応昌寺は往古は禅宗臨済派にして、 体和尚の師たる西京 紫 野大徳寺前住勅特賜大機弘宗体和尚の師たる西京 紫 野大徳寺前住勅特賜大機弘宗 依て今尚禅師の位牌及墳墓 禅が 師じ 退隱

正長元年戌甲六月二十七日世寿七拾七歳にして遷化せり。

て当寺に住居し、

当寺の成立を知るうえで要を得たものである(以下の引用者による翻刻は原文のままであるが、

便宜上適宜ルビを

等を下し給へり。 廃寺を再興せしむ。 阜栄繁和尚を招き、 り云ひ伝うるには、 民へ御尋問ありしに、村民の曰く、 御通行の折柄 宇残らず、 等境内に存在せり。 灰燼荒廃せり。 忽然恰も空中より突落さる、が如く三度迄落馬せり。 而して今尚連綿相続す。 茲の神前を如何なる人にても乗馬等にて通過すれば、 斯る霊地を荒蕪に附すべきにあらずとて、 昔時は相応の伽藍なりしが、 以来豊臣氏及び徳川氏に至るも同じく、 元亀年間 〈彼の寺の門前にある古大木の下に在る鎮守の荒神にして、 織田氏越前の朝倉氏を征伐の頃、 彼の荒神と称する鎮守のにある古大木は維新 応仁以来戦乱相続き、 山林八反・米屋敷壱反・四畝五歩並に寺禄 更に境内及び山林等除地の令を下し、 之れ必ず故あらんとて、 其際に至り天台宗濫妨の為め 軍勢を率ゐて当寺の門前 必ず荒神の御咎あり〉 の際に至り山 土地 の前住天 昔時よ と答う。 を騎 0

現存していること、 四二八)の卵塔や位牌が境内にあること、 この記述からうかがわれることは、 貴重な古い大木があること、 一休宗純 織田信長が切り捨てた(!)がために祟りをもたらした荒神の木像 (一三九四~一四八一)の師・華叟宗曇 などである。 いま、 この応昌寺は隣接する神照寺の住職 (大機弘宗、

曹洞宗の寺院となっており、

ウラジロガシの大木が今日までそびえている。

<sup>、</sup>臨済派を曹洞宗に改められたり。

一地の部分に属し、

該祠は当寺の境内に移れり。

亦洞寿寺院前住天阜繁和尚は正法寺を去り、

曹洞宗となっていたことがうかがえる。 天阜永繁については、 応昌寺が曹洞宗に改宗しての開山ということであり、 神照寺に伝わる回向草子では「天正十年九月廿四日曹洞改宗」 なお、 位牌や回向草子など他の史料に従えば、 天正十年 [一五八二] という戦国 との記載がある。 山 来記」 期には、 0 既に つ

は誤記である。 また、 「応昌寺由来記」 の末尾に 「応昌寺住職 高橋無学」とあるが、 これは四世絶峰

## 【B】応昌寺にのこる墓・位牌・回向草子

無学のことである。

る。 禪刹開祖前住大徳勅諡大機弘宗禪師華叟宗曇大和尚」と記され、 応昌寺の裏には崖があり、 これが誰のものかは判然としない。また、 そこに華叟の墓がある。 応昌寺には、 そのすぐ横にも小さな卵塔が三つ、 華叟の位牌が安置されている。 裏面には 「正長元年戌甲六月二十一日世壽 雑然と置か 表面には n 高 7



【図一】 華叟和尚の墓

, c /

7

態も悪くなく、

それほど古びたものではな

七十七歳而遷化」と記されている。

保存状

は、次のような一節が明記される。また、応昌寺に伝わる回向草子にお

前応昌高源禅刹開祖前住大徳勅諡大機

弘宗禅師

年)六月二十七日 七十七歳示寂 華叟宗曇大和尚 正長元年(一四二八

應昌兼住 神照七世 是三純大和尚その後に次のような付記もみられる。



隣接する神照寺(曹洞宗)の住職が応昌寺つまり、華叟が示寂してのち、時を経て、應昌兼住 神照九世 圓應泰純大和尚

の住職を兼務するようになったことが示さ

て以後の開山・歴住和尚品位としては、以れている。また、応昌寺が曹洞宗に改宗し

下のように列記されている。

月廿四日曹洞改宗(天文十年) 応昌開山天阜永槃大和尚 天正十年九



世絶学無禅大和尚 大正五年一月十日

伝法一

伝法三世大嶺禅峯大和尚 昭和二十二年五月三十日 天正寺にて伝法二世宗暁是純大和尚 昭和二十九年十月二十日 神照寺にて

伝法四世絶峰無学大和尚 大正十年八月四日

伝法五世鷲嶺了胤大和尚 昭和四十八年三月十四日 大音にて

伝法六世東流有禅大和尚 昭和九年十一月

伝法七世正道義信大和尚

平成五年十二月三十日

東京にて

4

#### 塩津・応昌寺をめぐって



【図四】 高源禅刹開祖前住大徳勅諡大機 弘宗禅師華叟宗曇大和尚位牌(裏 面)



【図三】 高源禅刹開祖前住大徳勅諡大機 弘宗禅師華叟宗曇大和尚位牌(表 面)

なお、 神照寺の開山歴住和尚品位も、 以下のように列記されている。

当山

.勧請開

山恕仲天誾大和尚

福寿→洞春→洞寿各開山

永享十二年 (一四四〇) 二月五日

七十七才

開闢祥屋應吉大和尚 洞寿十五世 寛永十一年一月一日示寂

伝法一 世祖久祥全大和尚 明治十四年十月十四日 示寂 西山村

伝法二世中興康外宗純大和尚 大正五年五月十日示寂

伝法三世呼山俊應大和尚 明治二十九年示寂 洞春 喜見 増徳

伝法四世大揀徳全大和尚 大正十四年二月十五日示寂 静岡法幢寺 喜見庵

伝法五世無得公鑑大和尚

伝法六世重興宗暁是純大和尚 昭和三十九年十月二十日法寿八十三遷化 西蓮十一世 深高二十九世

洞寿五十世 応昌寺二世

伝法七世是三純明大和尚 昭和三十九年二月二十八日法寿七十七才示寂 洞雲十一世 嚴泉二十六世

深高三十一世

伝法八世瑞雲同明大和尚 昭和二十年四月七日軍艦「大和」にて戦死 六世是純ノ徒徳山北村家出

伝法九世圓應泰純大和尚

おり、 向草子からうかがわれるのは、 このように、応昌寺にせよ、 昭和期に神照寺との兼務寺院となったということである。 神照寺にせよ、歴住については近代以前は不明なところが多い。 はじめ大徳寺の末寺として開創した応昌寺が、近世には曹洞宗へと改まって 少なくとも回

0

解

萌

が

求められ

### 【C】本論のねらい

は、こうした疑問点の解明にある。 るのは、 応昌寺に伝わる史料を読み解くことで、次第にその成立について明らかになってきた。このとき注目され そしてそもそもこの塩津はどのような特徴のある港町であったのか、ということである。 この応昌寺に何故華叟の墓があるのか、 塩津は禅宗をはじめとした仏教とどのような関係にあっ 本論 の課題

四 琵琶湖畔は、 の以下の )評は、 中世の仏教史を考えるうえで無視し得ぬ動きを多くみせている。 その前提というべき近江国の特質を指摘したものである。 網野善彦 (一九二八~二〇〇

といっても過言ではないほど豊富に残されている史料を通じて、 じめ轆轤師 国には、 !江国の歴史に秘められた魅力は、 農民だけでなく、 ・檜物師・鋳物師等々、 さまざまな漁法による漁撈や鳥猟・舟運等に携わる湖の民、 山に関わりをもつ多種多様な人々が広く活動しており、 底の知れないものがある。 四周を山で囲まれ、 われわれは否応なしに、これらの人々 巨大な湖を抱くこの 鷹飼 まれにみる。 ・炭焼をは

(織りなす多彩な世界に誘いこまれていく(2)。

る。 この 接に関わっていることが指摘されている。 網野善彦『日本中世都市の世界』 なかでも、 「多彩な世界」 琵琶湖 たる琵琶湖畔に注目すべき点の第一は、 西岸 とくに堅田 (初版は筑摩書房、 こうした研究成果を基に、琵琶湖畔における仏教史的展開 は中世以来特筆すべき発展をみせ、 一九九六年)など先行研究が相次いで提出されたことであ ۲ يا わゆる「中世自由都市」 そこに臨済宗や浄土真宗が の '在り方をめぐって、 は 層

第二に、 そうした堅田研究の豊富さに比較して、 湖北の塩津の独自性は後回しになっていた感がぬぐえな

近世にかけてどのように変化していったのかが解明されてきている。こうした成果も踏まえ、 は現代よりも多くの船舶が集い、交通の要所として栄えていたことが示唆されてきており、 が明らかにされてきた。とくに近年、塩津港遺跡が見出されたことで、琵琶湖の水位や河川環境が古代から ○二○年)の綜合的な研究により、古代から近世にかけて北陸道から近畿をつなぐ要衝であった塩津の詳 琵琶湖畔の津 中世の塩津に

水野章二編著『よみがえる港・塩津

えられる。 らびに他宗派(とくに真宗)の関連を検討すると、中世仏教史の展開にある特徴がよくみえるものと考えら れる。これは一休のみならず蓮如(一四一五~一四九九)なども含め、多面的な観点から検討し得るものと考 第三に、京都や堺といった旧来多く注目されてきた大都市のみならず、琵琶湖畔にある水運都市と禅宗な

浦々に如何に寺院が根付き、発展していったかを窺い知れるものと考えられるのである。

寺というひとつの寺院から、 教団の動きを踏まえ、禅宗と真宗というふたつの宗派が琵琶湖畔に位置していた意義について考える。応昌 堅田と如何なる関係性にあったかを検討する。 を検討する。 以上の三点を中心に分析するため、第一章ではまず、 第二章では、華叟とその門下が琵琶湖西岸を往来していたことを確認しつつ、 琵琶湖における中世仏教史の一側面をさぐる。 第三章では、これら華叟の門下と同時期に活動していた真宗 塩津と堅田を中心にして、琵琶湖畔の地政学的特徴 臨済宗が塩津や

―北国と京をつないだ琵琶湖の重要港』(サンライズ出版、

せる。

また、『延喜式』第二十六巻主税上によれば、

升

(船の責任者)

(船の乗組員)

四斗と定め、

挟杪一人・水手四人として米五十石を漕ぐの

## 地政学的背景:とくに塩津と大津を中心に

## 湖上交通の歴史的な在り方

ような概略的な記述は、 琵琶湖畔における水運都市とその関係性について、中世史家の原田伴彦(一九一七~一九八三)による次の その歴史的な経緯をまとめたものとして参考になる。

国期には 今津などの港から湖上を朝妻の港 .の湖のターミナルは大津であったが、中世には堅田がその中継港として栄えた。 .の商業と交通の動脈として琵琶湖の果たした役割はすこぶる大きい。 61 ちじ湖上の輸送権を独占した。 (いまの米原)や大津にはこばれて東海や京阪の各地に送られ 彼らは漁民というよりは、 海商であり、 北陸の物資は湖北 また海賊でもあっ 堅田の漁民たちは の塩 海

堅田 |四十九浦の 「湖賊」 の名は湖上になりひびいた(3)。

が挙げられる。 最古の文献のひとつとして、『古事記』応神天皇の条に、天皇が木幡の宮主矢河枝比売の家で詠じた長歌 ⑷ これは主に中 世以 すなわち、 後の琵琶湖における湖上交通の在り方を指摘したものだが、 敦賀の蟹が淡海を横切って木幡まで渡ってきたと考えられていたことが示唆され その様子にいち早く言及した

古代から北国と大和平野とを繋げていたのが琵琶湖~瀬田川~宇治~大和といった航路であったことを思わ

路が 用いられ、 越前国・ 加賀国・能登国・越中国・越後国・佐渡国からの貢進は、 まずは敦賀津に集めて

北陸道より雑物を運搬する場合はすべて琵琶湖

上

路で塩津に移し、この塩津から湖上で大津に輸送すべきとされ、 六斗・水手 その功賃として石別米二 升・ 屋賃 宕

が定例であるとしている(5)。中世史家の中村直勝(一八九○~一九七六)は、『淡海録』(元禄元年 [一六八八]) れる津々浦々のうちで数字が飛びぬけて多いのは、大津はもちろんのこと、 や『近江輿地志略』(享保十九年[一七三四])を基に、湊ごとの船舶の数を一覧表にまとめているが、列挙さ 本堅田 塩津、 今津といったと

ころである(゚)。湖西にあるこれらの港が湖上交通の要となって、北陸道と京都や大阪を結んだといえる。

# 【B】塩津について―とくに宗久尼(長生尼)と熊谷氏の寺領をめぐって

空谷の父は熊谷直勝である。熊谷氏の主流は承久の乱のあと、湖北の塩津地頭職を武蔵国から得た。塩津の 子)の門下で童行の役を務める。この宏済寺の開基である海翁は空谷の叔父であり、 寺夜話』(『眼裡沙』)に、次のような一節がある。 地頭である熊谷氏は、鎌倉御家人として知られる熊谷直実の兄・直正の系統とされ、宏済寺の檀那であった。 七)は江州浅井郡の人で、族は平氏という。建武三年[一三三六]、浅井郡の宏済寺の沙門・志徹(夢窓の弟 光国師空谷和尚行実』(®)である。これによれば、相国寺三世・天龍寺四十世の空谷明応(一三二八~一四〇 夙に禅学者の加藤正俊 (一九二九~二〇〇九)(~)にも指摘されているが、わけても注目すべきは『特賜仏日常 この熊谷氏のなかで、華叟やその直弟子の養叟宗頤(一三七六~一四五八)と深い関係にあったのが、 塩津という港町をとりまく状況を考えるうえで、熊谷氏と臨済宗の関係は多くの示唆を与える。この点は (長生尼) である。 宗久尼については、大徳寺山内で語られてきた諸々の伝承を記録する古嶽宗亘 湖北出身という。また、

いて云く、 高源院比丘尼、後に常に孫を愛す。塩津の熊谷常一、上意に背き、 〈妻子を棄つる善知識、 殊勝なるべし〉。高源院云く、 〈我れ出家すと雖も、 世を遁れんと欲する時、 孫を抱き児を弄 高源院に謂

せん。 大恵云く、「孫を抱き児を弄すること旧に依り、 本地風光、 本来面目」〉、 云々と。 師 百く、 (徹翁

和尚も此の如く仰られた。高源院は、是を知て云れたぞ〉(๑)。

同じく『大徳寺夜話』には、 次のように宗久尼の辞世の句と略歴を収録する。

四十餘季、仏を呵し祖を罵す、轉身の一路、青霄を独歩す。

畠山 [修理大夫被官内藤女也。 江州北郡塩津の熊谷に嫁し、 後に尼と為る。 城東白河に遷し、

城北大原に

居し、

晩陽は塩津應聖寺にて、九月八日死す<sup>(□)</sup>。

夫の被官の内藤氏の娘とされ、 これら『大徳寺夜話』 して孫と暮らし、 孫あるいは曾孫と暮らし、 何ものにも縛られずに自己本分事を徹底するのだと主張し、 の記述や卍元師蛮 塩津の熊谷常一に嫁ぎ、夫が上意に背いて遁世しようとした際、 晩年は塩津応聖寺に住んで九月八日に示寂した 『延宝伝燈録』第二十九巻(Ξ)などによると、宗久尼は畠山 洛東の白河や洛北 (年次不明)。 自分は出 の大原 修 に庵 理 天

華叟から授けられた道号「長生」 とその号頌は、 応永二十八年 [一四二一] 臘月朔日にしたためられてい

宗久大師、長生と別称す。

る

一偈を賦し以て之を證して曰く、

/萬年の松は咲う、八千の椿、人間百億の春を留め得たり。

應永辛丑臘月朔日、華叟老拙書す(ユ)。

靈雲の答えざる處を勘破して、

条の活路

機輪を發す

また、 華叟が塩津の江源院に住んでいるときに、 長生宗久尼の請によって自賛の頂相を授ける。

描けども就らず、畫けども成らず。 這般の面目、 誰か敢えて弁明せん。

長生久禅者 竹箆相對いて未だ振蕩わざるに、良久して軒に當って、 余の肖像を寫して賛を請う。

威氣生ず。

江源院主華叟老拙書す(3

四四九]十月、宗久尼が養叟の頂相を作成して養叟の自賛を需めている(『宗恵大照禅師語録』(旨))。 七〜八歳と思しき宗英と名付けられた少女が描き添えられる(曾孫か)。文安六年から改元した宝徳元年 尼には、 [一五一二]の齌岳紹派筆「真珠庵過去帳」では、三月三日に「宗久大姉」とある⑴。 が二貫文を寄進したとある⑷ことから、 「宗峰妙超百年忌出銭帳」(永享八年 [一四三九] 十一月二十二日)には、 華叟の示寂した後も養叟と関係がみられる。文安六年 [一四四九] に養叟が着賛した肖像(5)には、 相当な財力で大徳寺に関わっていたとみられる。そのため、 熊谷の後室である宗久(長生) 永正九年 大姉

を相続したが、 尼僧と思われる「しゅんかん」の代に、塩津と大原が離れすぎて不便なため、 されている(19)。 大原から宗久尼の遺構は消え去ることとなった。 泰高源院領安堵状」(康正三年[一四五七]三月三日)によれば、洛北大原の高源院とその田畑が宗久尼に安堵 から塩津庄の茶畑と庵・屋敷などを譲られ、そののちに青龍寺が宗久尼の支配下に入っている(宮)。 永二十年 [一四一三] 三月五日) には、 また、宗久尼には、 高源院を相続する者がないままに、 さらに、「尼宗忻置文」(応仁三年[一四六九]正月二十日)には、 塩津の土地と庵・屋敷が与えられている。たとえば、「熊谷直将自筆田 熊谷直将(「大圓」の法名を得て、塩津氏に寄進された青龍寺の開基となる) そして「高源院住持尼宗久長生青龍寺領自筆譲状」(長禄 大原の高源院の寺領を大用庵に寄進する(20)。 塩津の円通庵と大原の高源院 洛北大原の高源院 地等譲状」 「熊谷直 61 (応

て、

檀那とすべきと指示がみえる(ミロ)。 か)の後を相続するという者は、大用庵にある華叟・養叟ふたりの頂相を拝してその法を嗣ぎ、 [一四五八]六月二十七日)には、宗久尼の弟子である宗忻(養叟のために堺に陽春庵を創建した宗歓居士の娘 その熊谷直泰は、寛正二年[一四六一]における寛正の相 論 熊谷直泰を にお

大浦と力を合わせて最終的には隣庄の菅浦を徹底的な滅亡から救ったという。

したと考えられ、 を基幹道路として陸路と海路を結ぶところであった。そして、こうした重要拠点には商人や旅客が多く往 こうして熊谷氏との関係が深い塩津は、 宿場町として栄えていき、そうしたところにこそ臨済宗などの寺院が根付いていったもの 古来、 京都と北陸道諸国の物流において、 越前敦賀~近江 一京京

## 【C】大津堅田について

とみられる。

考えられる。すなわち、 いった様子がうかがえるのである。 前述したように、琵琶湖畔における動向は、 中世の江州で躍進した大徳寺派が、次第に真宗と教線を交え、近世に数を減失して 臨済宗と関連した中世仏教史の在り方を具体的に示し得ると

田の地侍)と全人衆 九四]以来、鴨社の供祭人が漁撈をはじめとした自由な行動を保証されたという。その番頭は、 たとえば、堅田は琵琶湖の通行や漁業において特権的な位置にあったとされ、寛治年間[一〇八七~一〇 湖上をはじめとして広く諸国での商業活動に向かった。『本福寺跡書』に、「昔、かたたに有得の人は、湖上をはじめとして広く諸国での商業活動に向かった。『本福寺跡書』に、「昔、かたたに有得の人は、 廻船に携わるとともに関務を掌握していた。これに対して、全人衆は真宗の本福寺をひとつの拠点とし (堅田の商工民) に大別される。 殿原衆は、 臨済宗の玉泉庵・祥瑞庵など禅宗寺院を外護 殿のほう

ほどに、人にもなりけいくわいもせり<sup>(2)</sup>」とも言及されるが、これも堅田衆の特権と活動範囲をよく表す 能登・越中・越後・信濃・出羽・奥州、にしは因幡・伯耆・出雲・岩見・丹後・但馬・若狭へ越て商をせしのと きょう きご しなの でゎ きりう ( 酉 ) いなば はうき いづも にはみ たんご たぢま わかさ こえ あきない

記述であろう

どう関係していたかが、 なかったと分析されもする(②)一方、堅田の本福寺に集う真宗門徒は商人的性格を有し、 であった。 ある臨済宗の祥瑞庵が、華叟に帰属する寺院であり、ここで華叟に長らく師事したのが他ならぬ養叟や一休 なった堅田地侍の殿原衆と対立を深めて一揆に至ったとの指摘もある(ヨ)。そして堅田が蓮如や一向一揆と 殿原衆と全人衆が並立していた点については、その並立が自治都市としての堅田の維持に何ら障害となら 真宗の本福寺に浅からぬ縁があったのが蓮如であり、その活動を支援したのが本福寺三代 琵琶湖の歴史を捉えるうえで大きな要素となっていったのである(ミシ)。 臨済禅の外護者と この堅田に

住持の法住(一三九六~一四七九)であった。

とりの横川景三(一四二九~一四九三)が『小補東遊集』で伝えるところによれば、応仁の乱[一四六七~一巻の世代はでき みならず禅僧もまた、当地が危険でありつつも水賊と空間を共にしていたのである。 賄賂で舟主を雇い水賊数名を誘って横川らの乗る船の護衛をさせたという⑸。このように、 ないほど略奪殺害が横行したという。数えきれぬほど湖上の賊船であふれ、 乗じ隙を伺い、手に矛を持ち腰に弓矢を携えて往来する船を拿捕するため、 四七七]に際して永源寺へ避難する途上の応仁元年[一四六七]八月二十三日、堅田四十九浦の水賊が機に また、以前に拙稿(3)でも言及したように、当時の堅田は水賊が多くみられ、 往来にはすっかり商人も旅人も 先を急げば危害は免れぬなか、 中世禅林文芸を代表するひ 地侍や商人の

これに対して、夙に竹貫元勝 (一九四五~二〇二一)(②)が詳細に分析するのは、

臨済宗の各宗派が近江に教

う (30) (30)

それと軌 その勢いを失っていくのである 徳寺派に入れている。 線を拡大するなかで、 É !西から湖北にかけて臨済宗が教線を伸張していく。 中 に曹洞宗 世 を一にしており、 の琵琶湖西岸 に了本房が開基となって創建された堅田の玉泉庵を、 に改 いめら この玉泉庵の看坊を務めた覃澡 近世以降に妙心寺派や永源寺派を残して相当数が廃絶もしくは改派しているさまであ っれてい (高島郡 向 る。 ・甲賀郡・浅井郡・犬上郡) 揆など大きなうねりのなかで近世以降は真宗に席巻されてい こうしたなか、 大徳寺派が江州 とはいうものの、 (虎関師錬の直弟) に広まった東福寺派二十五ヵ寺のうち十九ヵ寺 へと広まっていく。 大燈国師の弟子のひとり・良和が得て大 この教線は真宗の蓮如とその門下の は 聖瑞庵を建立した。 たとえば、 . き このように 臨済宗 元弘二年

臨済宗は勢力を減衰させていった れており(29)、 道路を形成し、 していたところも、 |拠点を経て能登・若狭方面へとつながっていく琵琶湖西岸は、 || 侍や商工民などへ禅宗や真宗が教線を伸ばしていったとい ここまでの分析を要約すれば、 たことから、 真宗門徒の広い分布を示唆する地域であった。 商人をはじめとした旅客が多く行き交い、 華叟門下の 琵琶湖南西にある堅田 臨済僧も湖西を往来していたとみられる。 塩津や堅田や大津とい これが、 の祥瑞庵だけでなく琵琶湖北端にある塩津の江源院 室町 期 0 っ 湖西地域における仏教史的展開 た大きな港町 比叡山から押し寄せる圧力から自立を目指しつつ いえる。 そればか 中世 堅田 ・近世の本願寺では りか、 だが、 から舟木 は 北陸国 華叟とその門下が 次第に真宗の教線が 海 と京都を結ぶ 津・ 0) 塩 「西路」 津とい 側 居住 面といえよ 重 (高源院) ・った流 拡大し、 要な基

地

# 一.華叟とその門下の動向:『一休和尚年譜』などを参照軸に

#### 【A】華叟の略歴

聖瑞庵寄進状」によれば、応永十三年[一四〇六]三月二十日、 年譜』の追記によるもので、 詳)に仕えてから大徳寺へ戻り、徳禅寺の言外宗忠(一三○五~一三九○)へ参禅した後にその法を嗣 義亨(一二九五~一三六九)に師事し、 譲与されたのち、 華叟は、言外示寂の後、 ばれたという。 の門下について概観してみたい。 播磨国揖西郡 琵琶湖畔における臨済宗 その徹翁が亡くなった後、 華叟に譲られたとされている(32)。 (いまの兵庫県たつの市) の生れで、 近江国浅井郡河毛の安脇にあった禅興庵に入っている(ただし、同地名は『一休和尚 現在は安脇という地名は東浅井郡湖北町山脇にある小字名で河毛にはない)。また、 まず華叟宗曇について触れておくと、『勅謚大機弘宗禅師行状』(3)によれ ーとくに大徳寺 十四歳で出家。 十八歳から約五年間河内国(いまの大阪府)の雪翁盛公(生没年不 藤原氏の出という。八歳で上京して大徳寺一世の徹翁 純粋端直な性格だったため、 の動きをより詳細に確かめるため、改めて華叟とそ 前出した堅田の聖瑞庵が原素という禅僧に 徹翁からは「仏心」と呼 いだ。 「原素

とは比叡山に関わる一族であったと思われる。 四二一/虎関師錬の法孫) 華叟の出自に関しては、『一休和尚年譜』(③)応永二十四年 [一四一七] 条の記述に従えば、 と同族で遠縁の関係という。 それが次第に、 謙巖と華叟はともに下司堯家法印の一 禅宗へと傾いていったようである(34)。 族とされ、

八]条において、

修行時代から半世紀以上を経て、

一休は当時の逸話を思い起こしている。

主叟は、

最晩年にはやは

り湖北

の塩津で暮らしていたと思われる。

『一休和

尚年譜』

文明八年

四七

### 【B】一休との関係

旅支度はせずに、草履履きに笠といった軽装で出かけるような気楽さだった。 用意してくれた 宗純は近くの漁師と親しくなって、その苫屋で飢えと寒さに耐えて坐禅工夫したため、 がいしているように装うこともあった。 宗純は相通ずるようになったが、それを妬む者が告げ口や中傷をするようになった。そのため、 ただし、このときに宗純が門を叩いたのは、 て」と言われたため、宗純はいよいよ手が震えたが、 の禅興庵は大燈国師の法嗣である海岸了義が住したところと記す)。 一十五歳のことである。 宗純はやがて華叟より「一休」の道号を授かる。『一休和尚年譜』によれば、応永二十五年[一四一八]、 京都に戻って紙で匂い袋や雛人形の着物を造って売り、 それでも四五日のあいだ門前で四つん這いで待ち続けたので、ようやく受容されて対応されたと伝える。 [一四一六]、華叟のいた「江庵」(=江源院を指すか) 休和尚年譜』応永二十二年[一四一五]条によれば、二十二歳の宗純が堅田の華叟への入門を拒絶さ 薬草づくりを命じられた宗純が砧で砕いていると指から出血し、「いい若者がそんな軟弱な指をし (がその女房は無慈悲で冷たいため、空の鍋を叩いて食わせるものなど無いのにとあてつけた)。 華叟に仕えること九年、 祥瑞庵ではなく禅興庵であろう (『龍宝山大徳禅寺志』(35)には、 華叟は微笑んでみていたのだった。そうした工夫を経 は質素このうえなく、一日一食であったとい 少しばかり金ができればすぐに堅田に向 その後、 その禅の要領を得たという(36)。 倦まず弛まず参禅したため、 華叟はいつも辛辣で手をゆる 漁師 は いつも食事を わざと仲た 応永二十 かった。

一休は、

華叟の

下にいたときに逆らうことがあって、辞去しようとしたが、華叟の甥である讃竪者(ヨ)の仲介で戻った。「宋 切にしていたが、長雨のために崖崩れで書物が埋もれてしまい、全巻が揃わなくなっていた。 末元初の韻書である『韻府群玉』がどうしても忘れられずに戻って来たのだな」と言われ、 以前に増して大 しかし五十年

以上後になって献本されることとなって、一休は大変に喜んだ――。

墓の状態がこのようになっているのも、 がうかがわれる。 崩れがおこったのは塩津であり、 り得ないものであり、 言外よりの印可の状は、 この逸話に従えば、 また、 これは崖崩れが起こり得る土地での出来事となる。そうなると、平地の堅田では起こ 小高い山のある港町であった塩津の出来事と考えられる。『自戒集』にも、 本論の冒頭で、 御入滅の時、 一休が華叟について修行していたのが堅田のみならず塩津でもあったこと 江源院にて山崩て、 かつて崖崩れが一再ならず発生して、 華叟の墓の横にいくつか卵塔が雑然と置かれていることに触れたが、 うせぬとも承及ぬ(ヨ)」とある。ここからも、 墓とその周辺が乱れたことに 「華叟和尚

起因しているように推察される。

興庵従り塩津の高源院に遷り、 いては言及がない)。また、養叟の行実を伝える『宗慧大照禅師行状』には「叟〔=華叟〕、 請いて第一 手の指で師の便をぬぐい清めたという。 「七稔」が正しければ、応永二十九年[一四二二]には塩津に引退したことになる(但し、 応永二十八年 [一四二一]、『一休和尚年譜』によれば、華叟は腰の病のために立てなくなり、 の禅興庵、そして塩津の高源院 祖と為す也。 師 禅興庵従り塩津高源院に遷し、疾に臥すこと七稔」(3)とあり、 師 〔=養叟〕も亦た叟と與倶に順世 (江源院)へ移り、ここで七年間病に伏していた様子を伝える。 『勅謚大機弘宗禅師行状』には、「江州堅田祥瑞庵 〔=遷化〕に随う」(4)とあり、 堅田の祥瑞庵につ 堅田の祥瑞 師 日 〔=華叟〕 宗純だけ 安脇 この年以 0 禅

ていたのか。

降から華叟が示寂するまで、 養叟が塩津に随侍したことになっている(4)。

## 【C】華叟の示寂と『一休和尚年譜』にみえる不可解な記述

を終えて京都へ帰ったという。このときの『一休和尚年譜』 正長元年[一四二八]、華叟は示寂する。 訃報に接したと聞いて、三十五歳の一休は堅田に赴き、初七日 の記述には、 いくつか不可解な点がある。

(1) 長らく塩津で過ごし、腰も立たなくなっていた華叟が示寂したと聞いて、 とその門下の本拠地は、 へ向かったのか。 塩津からわざわざ華叟の亡骸を堅田へ移したのだろうか。 やはり堅田の祥瑞庵と考えられていたのだろうか。このあたりの経緯について そうであるならば 一休はなぜ塩津でなく堅

は

口伝でも錯綜しているようである(型)。

- (2)一休が華叟の便をぬぐい清めたという逸話はあったが、それ以外の箇所で病床の華叟の様子やその ている筈が、 看病の詳細について、 晩年に塩津で過ごしていた華叟と一休の関係は随分と希薄にみえる。 一切言及がない。『一休和尚年譜』は、 一休を高める意図で弟子により編集され
- (3) その後の一休の動きも、 で過ごしたとしても、 そう目立った活動はなかったようで、文献類にも記述が乏しい。 あまりはっきりしない。三十代後半から五十代までのあ 1 だ、 果たして何をし 近江 で京都

については記述が乏しいと言わざるを得ない。 についてだけではなく、『一休和尚年譜』 休和尚年譜』 の編纂を担った弟子の記述には、 の記述全体にみられる傾向であるが、それにしても壮年期の一 以上の点で杜撰なところがみられる。 は特定の

ら、一休がそう容易に立ち入れるような状況にはなかったものと思われる。どちらかといえば、一休は遠く 深刻な口論となり、遂に絶交するに到るところにも関わってくる。この頃、養叟の拠点であった堺の陽春庵 りを批判する。それはまた、享徳三年[一四五四]、六十一歳の一休が久方ぶりに再会した兄弟子の養叟と 四十二歳のときである。一休はこの堺で朱太刀を用いたパフォーマンスを展開し、大徳寺主流派の贋坊主ぶ わたって主流派との対立を深めていった。とはいえ、養叟ら大徳寺の主流派が教線を張っている堺であるか では都市民を相手に講義や入室参禅が行われ、法名や法語が与えられていた。こうした「安売」禅に憤った 休は、六十二歳のときに『自戒集』で猛烈な批判を展開することとなる。このように、一休は何十年にも そうしたなか、『一休和尚年譜』の記述のなかで一休の姿がようやく目立つのは、永享九年 [一四三五]、

ど活発で目立ったものとはみえなかった可能性がある。そうした事情を最も感じていたのは、 近で暮らし、のちに『一休和尚年譜』を編纂することとなる直弟子だったようにも思われるのである。 こうした状況も勘案すると、華叟の晩年にあたる三十代半ばからしばらくの期間、一休の諸活動はそれ その一休

から一石を投じるような批判の在り方であったともみえる。

## 三.真宗における臨済宗への意識

## 【A】真宗教学における華叟・一休への言及

が抑えられていった点に触れた。もちろん、永源寺派などをはじめとして、後代に至るまで残った臨済宗寺 先に、琵琶湖畔における教線は専ら真宗が拡大していき、これに対して大徳寺派や妙心寺派は次第に勢力 えである、

と述べるのである。

院も少なくない(ヨ)。 この地政学的な影響が、 その後の各宗派にどう意識されてい いったか は、 文献上 であれ

ば徳川期の真宗教学にも確認できる。

たとえば 『膾餘雑録』(承応二年[一六五三]刊)を引用しつつ、次のように述べる。 敬信 『真宗流義問答』(正徳六年[一七一六]刊)巻三下には、 永田善斎(4)(一五九七~一六六四ながた ぜんさい

下に一人として其れ非なりと云ふものなし。 の禅寺也。 て尼と倶に漁を以て産業と為す。終に彼に在して遷化せり。 又た自ら 紫野の 「山の大燈国師の四世孫弟なる華叟宗曇は、 年八十八歳なり、 休宗純、 〈天下の老和尚〉 祥瑞寺と号せり。 後小松院の皇子也。 云云。 と称す。 此の曇華叟・一 此の宗純 実に大悟明眼の一異人也。応永元年甲戌に生れ、文明十三年辛丑 曇華叟に嗣法し、 体に尼の給仕する有り、 休和尚等、 是等の大徳は肉食妻帯して、 一休の得法の師也。 即ち是れ肉食妻帯なりといへども、 自ら 其の旧 〈媱(⑸坊酒肆の狂雲子〉と称し、 跡、 應仁の乱の時節、 是れ森侍者と号す、 今に至るまで之有り、 之が為に妨げられず、 江州堅田に蟄居し 云云。 古往今来天 又た大徳 僧尼妻帯 有徳 或 61 は

とから、 ない)。そして、その肉食妻帯について今も昔も誰ひとり批判する者がなかったのは、 話をしていた尼の森侍者がおり、 いることから、応仁の乱のときまで堅田に蟄居していたということは誤り。 "膾餘雑録" 華叟と一休はともに肉食妻帯していたと記している(ただし、華叟は正長元年 で既に 「実に大悟明 、眼の一異人」であると評価されているのに追補する形で、 その師である華叟は大津堅田の祥瑞寺に蟄居して尼と漁業を営んでいたこ また、 尼僧が傍らにいたかもはっきりとは [一四二八]に示寂して その徳が高かったゆ 休には その

これと同様の記述は持寛『摑網記』(貞享四年[一六八七]刊行)巻二でもみられ、やはり『膾餘雑録』 の記

述を参照しながら、次のように述べている。

為す。終に彼に在りて遷化せり〉。【中略】夫れ彼の曇華叟・一休和尚等、即ち是れ肉食妻帯なりといへ ども、今に至るまで一人として其れ非なりと云者なし。是れ彼の大徳老人は、肉食妻帯して之が為に徳 世孫弟華叟宗曇は、一休得法の師なり。応仁乱の時節、江州堅田に蟄居し、尼と倶に、漁を以て産業と 大德妙心五山諸寺の風流を語り、又古明徳人の模様を談ず。其の語の中に云、〈大德寺開山大燈国師

あるが妨げられざる故なり(47)。

学において、 同じく『摑網記』巻三にも、「今還て汝に問、汝既に魚を噉んと思ひ、妻を愛せんと思ふ志、卽ち心の汚に 徴的な現象であるように思われる。 して、俗の中にも凶俗なりと言り。然ば羅什・慈恩・傅大士・麗道元・曇華叟・一休和尚等、皆以て心の汚 たる俗中の凶俗なる歟⑷)などといい、肉食妻帯が仏教的に問題なのかどうかを問い直している。真宗教 臨済僧である華叟や一体が繰り返し意識され参照されるのである。それもまた、 琵琶湖畔の特

# 【B】琵琶湖畔の仏教史における真宗の位置をどうみるか―臨済宗との関係を踏まえて

たという記述が多い。典型的な例は、滋賀県守山市の地域史に関する以下のようなものである。 れる。とくに真宗と近江商人の関係が頻繁に指摘され、近世に到るまでに真宗教団が琵琶湖畔によく根付い こうした文献などからも感じられるように、琵琶湖畔の地域史においては、真宗中心史観がしばしばみら

琵琶湖岸沿いには赤野井浜や木浜港などをはじめとする湖上交通の拠点となる湊が発達し、村々まで巡

成され が開 積極的な布教活動もあって浄土真宗の教線が拡大されるとともに、 らされた水路とともに広く水上交通網を形成します。 に地域をつなぐ道 所かれ、 も形成されました(4)。 商人や巡礼者などの往来で賑わいました。 平安時代には東門院等の天台諸宗の寺院も創建されました。 (浜街道、 志那街道、 赤野井道等) 中略 が城内に発達して、 陸上には主要幹線路 また奈良時代には 金森のように強力な自治を持った寺 室町時代には、 水陸を結ぶ独自の交通網 (東山道・中 野洲郡に -山道) 蓮如上人による 南都諸寺 を有 が z

内

を真宗学者の柏原祐泉(一九一六~二〇二二)が担当しているところにもよく表れているといえよう(๑)。 するのみならず、 ていったことが指摘される。 や東海道といった街道へ連なり、 日や守山 このように、 のみならず、 守山という港町は、 のちの一向一揆にまでつながるものとなる。 塩津を含む長浜の地域史でも同様であり、 更には、 琵琶湖を中心に商人や巡礼者が活発に往来するネットワークが形づくられ 琵琶 比叡山を向こうに置い 湖 .の湖上交通によって広範な水上交通網を形成し、 ż このような真宗を中心にした歴史著述は、 長浜の正史たる『長浜市史』 真宗の積極的な活動が強大な寺内町 そこから中 の中 世 山 堅 道

法住 である門徒を率い、 実際には禅宗と真宗がくっきりと勢力が分かれずに、もっとまだら模様だったのではない 主となった蓮 も想定される。 ただ、ここまで本論が検討してきた諸々の点を踏まえると、 |の祖父・善道の代では浄土真宗であったが、父・覚念の代に臨済禅に改宗していたという。 2如が自 というのも、 蓮如の手足として惜しまず援助した。 由な布教活動ができるようになったころ、 前出 .の本福寺歴代住持の様子をみるに、三代目の法住の生家は紺屋を生業とし、 船での商いをしながらの布教は、 臨済宗と地侍の関係も指摘される琵琶湖 親鸞への信心を募らせていた法住は堅 か、 東北、 という可 Л 北陸、 三歳で法 田 畔 商 Щ

寺が延暦寺僧徒に焼討された際、法住が蓮如を守る大功を立てたことも大きかった(ラ)。 こうしたことから ある。その意味で、宗派ごとの動きを基準にした歴史著述は、少なくとも琵琶湖畔の仏教史的動向を把握す わかるのは、 陰らの地方にまで及んだが、それも紺屋であった法住が主導したことや、寛正六年[一四六五]正月に本願 はじめ浄土教に属していた者が臨済禅に転じることもあれば、その逆もあり得たということで

く描き出すことで、より立体的に当時の歴史的な状況がみえてくるように思われる。 今後は、臨済宗(のみならず曹洞宗など他宗派も含めて)の琵琶湖畔における歴史的な動向を出来るだけ詳し

るには注意が必要なのではないか。

## 結.むすびとひらき

ら華叟・養叟・一休など大徳寺の室町期当時の動きに、今なお不明な点がのこされていると言わざるを得な した作業は、 が大きな役割を果たしていたことを確認すべきと考えた。敦賀など北陸路への玄関口というべき塩津につい この度はじめて分析対象となったというべきものである。こうしたとき、琵琶湖の地政学的な背景に注目す 動向を検討した。この応昌寺に伝わる墓・位牌・回向草子はいずれも貴重ながら不明な点が多い資料であり、 ることが不可欠であり、室町期に到るまでの湖上交通の変遷をたどり、そのなかで塩津や堅田といった港町 本論では、 熊谷氏に属した宗久尼(長生尼)が華叟など大徳寺と深い関係にあった重要性を明らかにした。そう 応昌寺の調査と分析をきっかけにして、中世の琵琶湖畔における臨済宗をはじめとした寺院の 華叟とその門下にあった養叟・一休の諸活動に再考を求めるものとなった。というのも、

されたものの、 61 済宗が後代に到っても決して無視し得ぬ存在であったことを示唆するものであろう。 みられてきたことである。 の像も踏まえて分析した。こうした作業で明らかになる時代状況は、 からである。 次第に真宗が優勢となり、ことによると近世以後の琵琶湖畔は 本論では、 とはいえ、真宗教学のなかで華叟や一休について多く言及されていることは、 いわば禅宗の 「外側」からの視点として、 徳川期真宗教学で語られる華叟・一休 琵琶湖畔には臨済宗や真宗が広く伝播 「真宗王国」ともみえる地

ろう。 津~大津~守山 抜きにしては、 そうした論攷は極めて重要ではあるが、大徳寺主流派の動きにせよ、 派は京都と堺とで教線を張っているために、 である桐嶽紹鳳 (?~一四九三) それにしても、 など一休の直弟子が住職となってきた酬恩庵 その実像はみえにくいものとなるだろう。 ~薪という勢力圏で、一休門下の交流があった可能性があること、 (?~一五三四)が開山となった少林寺(いまの滋賀県守山市) 一体など臨済宗の動きは、これまで京都や堺との関連で論じるものが少なくなかった(ミ)。 一休門下は堺には容易に近づきにくいこと、といったことであ 実像の把握に際してとくに想定すべきことは、 (いまの京都京田辺市)や、やはり一 一休とその門下の動向 にせよ、 或いは養叟ら大徳寺主流 琵琶湖畔 --- 没倫紹等 休の直弟子 の情勢を

どう勢力を伸ばしたの でも包含した仏教史記述として、今後の大きな課題である。 1地域史や禅宗史で個別的に検討されてきた要素を総合的に論じていけば、 -世琵琶湖の仏教史」 世 |以来琵琶湖畔から北陸など遠方へ勢力を伸ばしていった真宗などとの比較分析については、 か の全体像をも明らかにし得るのではなかろうか。それは、 或いはどう減衰したのか を解明する足掛かりになるであろう。 なお多く検討の余地をのこす 近畿や北陸に到る動向 まで中

- <u>1</u> 員会編『長浜市史』第二巻、一九九八年、二五三頁)。 信長が朝倉氏攻略のために三万の兵を率いて京都から進軍していた際に、 塩津を通過した(長浜市史編さん委
- 網野善彦『日本中世の非農業民と天皇』岩波書店、一九八四年、三三三頁

3

2

原田伴彦「近江路から若狭路へ」『新版日本の道―若狭・北陸路』毎日新聞社、一九七三年、三二~三三頁

- に著き、 中村直勝『経済史観日本』補論「琵琶湖の航路」(『中村直勝著作集』第二巻、淡交社、一九七八年、二九〇~二 麻邇斗岐、美本杼理能、迦豆伎伊岐豆岐、志那陀由布、佐々那美遅衰、須久須久登、 美知邇、 「許能迦邇夜、 阿波志斯袁登売」〔この蟹や、何処の蟹、百伝ふ、角鹿の蟹、横去らふ、何処に至る、伊知遅島、美島、山波志斯袁登売」〔この蟹や、いず、何処の蟹、音の気、角鹿の蟹、横去らふ、何処に至る、伊知遅島、美島 (山口佳紀・神野志隆光校注・訳『古事記』小学館、 伊豆久能迦邇、毛毛豆多布、 都奴賀能迦邇、余許佐良布、伊豆久邇伊多流、伊知遅志麻、美志 一九九七年、二六二~二六三頁)。これに関連して、 和賀伊麻勢婆夜、許波多能
- 6 中村前掲「琵琶湖の航路」を参照

経済雑誌社編『国史大系』第十三巻、経済雑誌社、一九〇〇年、八〇五頁。

 $\widehat{5}$ 

九一頁)も参照

- 7 「塩津地頭熊谷氏と空谷明応と長生宗久尼」(『禅文化研究所紀要』第二十六号、二〇〇二年、 四一~一六四
- 8 大正蔵第八一巻三七頁下~四〇頁上
- 9 和尚も如此仰られた。高源院は、是を知て云れたぞ〉」(飯塚大展「龍谷大学図書館蔵『大徳寺夜話』をめぐって 原文の翻刻は、「高源院比丘尼、後常愛孫。塩津熊谷常一、背上意、 〈我雖出家、抱孫弄児。大恵云、「抱孫弄児依旧、 本地風光、本来面目」〉、云々。師曰、 欲遁世時、謂高源院云、〈棄妻子善知識

一資料編—」『駒澤大学禅研究所年報』第十号、

一九九九年、

一二七頁)。「孫を抱き児を弄する底の心」は、

 $\widehat{10}$ 余計なものに意識を左右されず「何にも外に向いていない」自心を指すことがある(白隠 久保田宗蘊居士の古稀を賀するの序」 原文の翻刻は、「四十餘季、呵仏罵祖、 /芳澤勝弘訳注『荊叢毒蘂』坤巻、 轉身一路、 独歩青霄。畠山修理大夫被官内藤女也。嫁江州北郡塩津熊 禅文化研究所、二○一五年、 『荊叢毒蘂』第七巻

- により、 の画像は、花園大学国際禅学研究所の運営する電子データベース「電子達磨#3 ぞ」(『碧巖録萬安抄』[「電子達磨#3」画像番号二三八]という意。なお、本論で引用する原文を掲載した禅籍 る意、「独歩青霄」は『碧巌録』第二十七則・本則著語に「平歩青霄」とあり、「自由ぞ。本分に平歩するの心 夜話』をめぐって(一)―資料編―」、一四六頁)。「呵仏罵祖」は仏祖を罵倒して乗り越えんばかりの境地であ 谷、後為尼。遷城東白河、居城北大原、晚陽塩津應聖寺、九月八日死」(飯塚前掲「龍谷大学図書館蔵『大徳寺 画像番号もこれに準拠したものである(二〇二五年四月一日閲覧)。http://saku.hanazono.ac.jp/ 禅語漢語考釈支援システム」
- 11 『大日本仏教全書』第一○八巻、仏書刊行会、一九一七年、三九○頁
- 12 五頁。 不答處、 八四年、 墨蹟原本からの翻刻は、「宗久大師別称長生。 一五八頁、ならびに東京大学史料編纂所編『大徳寺文書』第十三巻、東京大学出版会、一九八二年、二 一条活路發機輪〉。 應永辛丑臘月朔日、 賦一偈以證之曰、〈萬年松咲八千椿、 華叟老拙書」(『大徳寺墨蹟全集』第一巻、 留得人間百億春。 毎日新聞出版、 勘破靈雲 一九
- 13 (余肖像請賛、 墨蹟原本からの翻刻は、 江源院主華里叟老拙書」(前掲『大徳寺墨蹟全集』第一巻、 「描不就畫不成、 這般面目誰敢弁明。 竹箆相對未振蕩、 一六五頁)。 良久當軒威氣生。 長生久禅者
- 15 14 前掲『大徳寺墨蹟全集』第一巻、一七七頁 東京大学史料編纂所編『大徳寺文書別集・真珠庵文書之八』東京大学出版会、二〇一三年、一〇〇頁
- 17 16 前掲『大徳寺文書別集・真珠庵文書之八』、二一八頁 『大徳寺禅語録集成』 第 巻、 法蔵館、一九八九年、三○八頁
- 18 東京大学史料編纂所編『大徳寺文書』第四巻、 東京大学出版会、 一九五〇年、二一七~二一八頁

- (19) 前掲『大徳寺文書』第四巻、二二五~二二六頁。
- $\widehat{20}$ だし、或る段階で塩津の庵のことが「高源院」もしくは「江源院」と看做されていた(混同されていた)可能性 従』第九輯下、続群書類従完成会、一九二七年、七一七頁)とに齟齬が生じるが、最終的に塩津に華叟ないし宗 う記述と、華叟が塩津の江源院(高源院)に居住していたという『勅諡大機弘宗禅師行状』の伝承 も想定される。 久尼が関わった庵は「応聖寺」(のち「応昌寺」)と称されるものとなり、現代にまで続いていると考え得る。 前掲『大徳寺文書』 第四巻、二三三~二三五頁。なお、宗久尼が塩津の円通庵と大原の高源院を嗣がせたとい
- (21) 前掲『大徳寺文書』第四巻、二二七~二二八頁。
- 22 『本福寺跡書』(千葉乗隆編『本福寺旧記』同朋舎出版、一九八〇年に所収)、影印は二二五~二二六頁、 翻刻
- $\widehat{23}$ は三八三頁を参照。ルビは原文ママ、引用に際して漢字表記を引用者にて付記。 網野善彦『日本中世都市の世界』(講談社、文庫版二〇一三年、二七八~二九四頁)。また同様の論旨は三

浦圭

『中世民衆生活史の研究』(思文閣出版、一九九〇年、二七九~二八四頁)を参照

- 24 参照 湖上の権益をめぐって」(『龍谷大学大学院文学研究科紀要』第三六号、二〇一四年、 新光社、一九八八年、一四五~一六七頁)の分析整理や、渡邉慶一郎「中世における近江堅田と諸勢力の動向 前掲『中世民衆生活史の研究』、二一六~二二三頁。また、横倉譲治『湖賊の中世都市―近江国堅田』(誠文堂 一二六~一四二頁)なども
- $\widehat{25}$ 論にとって示唆に富む先駆的な論攷がある 九号、一九六九年)、森龍吉『蓮如』(講談社、一九七九)などを参照。 の地の禅縁と気風について一」(『季刊禅文化』第七九号、禅文化研究所、 る『本福寺跡書』『本福寺由来記』の翻刻は、 服部之總『蓮如』 (新地書房、一九四八年)、新行紀一「中世堅田の湖上特権について」(『歴史学研究』 千葉前掲『本福寺旧記』を参照。 室町期における大津堅田周辺の記録であ 一九七五年、五四~六一頁)という本 なお、 森には「堅田の一休―こ

- $\widehat{26}$ 拙論「一休と浄土教 七三~一〇一頁 ―その虚と実のあいだで展開する 「禅と浄土」 像—」『禅学研究』 第一〇二号、二〇二四
- $\widehat{27}$ 路を脅かされる経験は、 玉村竹二編 『少林無孔笛』第一巻、 『五山文学新集』第一巻、 臨済宗妙心寺の東陽英朝(一四二八~一五〇四) 思文閣出版、 二〇一七年、 東京大学出版会、 四三六~四三七頁 一九六七年、 四二~四三頁。 にもみられたようである(芳澤勝弘訳 同様に琵琶湖の が水賊 に旅
- $\widehat{28}$ 竹貫元勝「中世近江における大徳寺派の展開」(『中世仏教と真宗』吉川弘文館、一九八五年、 四七五~五二六

30

こうした状況については、

29 『天文御日記』 天文十年八月二十六日条(『真宗史料集成』 第三巻、 同朋舎、 一九七九年、

山田哲也「近江湖西地域における蓮如教団の形成と展開」(浄土真宗教学研究所

- 成と展開―近江国堅田を事例として―」(『寺内町の研究』第三巻、 本願寺史料研究所編『講座蓮如』 大津市歴史博物館編 『企画展・近江堅田本福寺』 第五巻、 平凡社、 図録(二〇二三年)などを参照 一九九七年、 一三~四四頁)、伊藤裕久「中世 法蔵館、 一九九八年、 一九一~二七〇頁)、 「町場」
- 31 禅宗史要』(貝葉書院、 前掲 『勅謚大機弘宗禅師行状』(『続群書類従』第九輯下、七一七頁)。なお、 一九〇八年、一一五~一一六頁)も参照 関連の記述は、 孤峰智璨 『日本
- 32 禅宗史論集』上、思文閣出版、 前掲『大徳寺文書』第四巻、 一九七九年、六三七~六五八頁)参照 一七一頁。併せて玉村竹二「近江堅田玉泉・聖 蘠 庵の相承と謙巖原沖」 (『日本
- 33 本論中で参照する『一休和尚年譜』は、 一九九七年)である。 ただし、 大徳寺真珠庵蔵の写本、ならびに今泉淑夫校注 引用に際して書き下したものは引用者による 休和尚年譜
- (3) 玉村前掲「近江堅田玉泉・聖瑞二庵の相承と謙巖原沖」参昭
- 35 筑波大学附属図書館本『龍宝山大徳禅寺志』 (二〇二五年四月一日閲覧)。https://kokusho.nijl.ac.jp/biblio/100309494/ 第七丁裏。 同書は 「国書データベース」でもオンライン閲覧が

- 36 この九年間の修行は、本来ならば応永三十年[一休三十歳]条に出るべき内容だが、応永三十年の条は空白と
- <u>37</u> 侶のこと。華叟が下司堯家法印の一族だったことから、その甥が天台宗の称号を持つのもその血縁にあることを なっており、この応永二十二年条に組み込まれている 「豎者」は天台宗の大会の論議で質問者から難詰されるのに答える僧侶のこと、また論場の試験に合格した僧
- 38 示唆する。玉村前掲「近江堅田玉泉・聖瑞二庵の相承と謙巖原沖」参照 翻刻については、中本環編『酬恩庵本狂雲集』広島中世文芸研究会、一九六七年、一三一頁、ならびに『一休
- 39 和尚全集』第三巻、春秋社、二〇〇三年、一〇八頁(本論中での引用では、酬恩庵本を参照して適宜調整)。 原文の翻刻は、「江州堅田祥瑞庵請師為第一祖也。 師従禅興庵遷塩津高源院、 臥疾七稔」(前掲

第九輯下、七一八頁)。

- $\widehat{40}$ 三一四頁)。 原文の翻刻は、「曳一日従安脇禅興庵遷塩津高源院、 師亦與倶叟隨順世」(前掲『大徳寺禅語録集成』第一巻、
- 文化』(淡交社、二〇一〇年、五六~五八頁) なども参照。 く」の意で意不通のため「随」と読む(傍線引用者)。これらに関する分析は、竹貫元勝『紫野大徳寺の歴史と なお、引用した『宗慧大照禅師行状』写本に「與俱叟逮順世」ともみえるが、「逮」は「とらえる」「おいつ
- 42 田宗敏『大徳寺と一休』禅文化研究所、二〇〇六年、二四一頁) 「華叟は七十七歳で祥瑞庵で遷化し、遺骸は遺言で塩津の高原院に埋葬されたとは祥瑞庵側の口伝である」(山
- (4) 竹貫前掲「中世近江における大徳寺派の展開」を参照。
- などについて広く修めていることが、その漢文随筆である『膾餘雑録』から窺い知れる。 仁寺の古澗慈稽に学び、のち藤原惺窩・林羅山の教えを受けた。 永田善斎は紀州の儒学者で、名は道慶、字は平安、別号に石薀・沕潜居・陶澄居士。十四才のときに京都・建 明末期の漢籍、 日本の和歌や物語、
- $\widehat{45}$ 『狂雲集』には、「他日、君来りて如し我を問わば、 魚行、 酒肆、 又た婬坊」〔他日君来如問我、 魚行酒肆又婬

坊〕(「如意菴より退院し、 来往婬坊酒肆中〕 (「自賛」) などとあり、 養叟和尚に寄す」)「風狂の狂客、 『真宗流義問答』の引用で「媱坊」としているのは 狂風を起こし、 来往す、 婬坊酒肆の中」 「婬坊」 〔風狂狂客

誤記 (傍線引用者)。なお、『狂雲集』の翻刻は中本前掲『酬恩庵本狂雲集』を参照

 $\widehat{46}$ て表記を整え引用。 妻木直良編『真宗全書』第四六巻、藏経書院、 なお、この文献については、 一九一三年、九六頁。原文一部漢文なるも、 前掲の拙論 「一休と浄土教」でも言及している 便宜上書き下しに

- $\widehat{47}$ 前掲『真宗全書』第四六巻、三九八頁。原文一部漢文なるも、便宜上書き下しにして表記を整え引用
- (9) (48) 同前。
- 49 守山市文化財保護課編『守山市文化財保存活用地域計画』第二章、 守山市、 二〇二三年、 五五頁
- $\widehat{50}$ 「湖北十ヵ寺と一 向 一揆」 (前掲『長浜市史』第二巻、 一八八~二四六頁)。
- 51 関連する分析は、 横倉前掲 『湖賊の中世都市 前出の拙論 「一休と浄土教」も参照 近江国堅田』、大津歴史博物館前掲『近江堅田本福寺』図録などを参照。
- $\widehat{52}$ たとえば、矢内一磨 『一休派の結衆と史的展開の研究』 (思文閣出版、二〇一〇年) などを参照

#### 付記

牌・墓地・回向草子などの閲覧や撮影など、さまざまな御力添えをくださった神照寺の現住職・大谷純生師には より御礼申しあげたい。 二〇二四年五月八日ならびに二〇二五年一月二八日、 なお、本論中に引用された御提供資料の翻刻は、 調査の御許可をくださり、 原典の表記のままとしている。 「応昌寺由来記」 の御提供、 心 位

### 授翁宗弼伝考 (上)

『正法山六祖伝』 『再版正法山六祖伝』 「授翁宗弼」 章 訳注

田 宗 玄

廣

#### 解説》

### 、はじめに

微妙大師 授翁宗弼(一二九六~一三八〇)は、妙心寺の開山である無相大師 関山慧玄(一二七七~一三六

0 授翁の伝記を考える場合、第一資料となるのは、基本的に『正法山六祖伝』(以下『六祖伝』)「天授授翁弼授翁の伝記を考える場合、第一資料となるのは、基本的に『正法山六祖伝』(以下『六祖伝』)「天授授翁弼 の唯一の法嗣であり、妙心寺の第二代住持である。

禅師」 者の伝記に、妙心寺史の嚆矢となる「正法山(妙心禅寺記」を付したものである。 章(以下「授翁」章)ということになる。『六祖伝』は、 関山慧玄以下、 関山の法を継承した六人の禅

『六祖伝』の成立過程を含む詳細については、 拙著『正法山六祖伝開山 関山慧玄禅師伝』(春秋社・二〇

○九年)の「解説編」を参照頂きたいが、ここでは概略だけを述べたい。

『六祖伝』は、妙心寺第六祖・雪江宗深(一四〇八~一四八六)が著した「開山行実記」 と「妙心禅寺記

を元にして、雪江の弟子・東陽英朝(一四二八~一五〇四)が編んだものである。

東陽の手に成る『六祖伝』は、すぐに出版されること無く、長く写本のまま伝承され、寛永十七年(一六

四〇)に至り、妙心寺の行者であった能僊によって、ようやく正式に刊行された(以下「流布本」)。

これ以後、『六祖伝』は、 関山をはじめとし、初期妙心寺の歴史や、 関山から六祖雪江宗深までの六人の

禅者たちの基本史料として重用されるようになる。

構成されてきた。ただし、『太平記』に載る藤房の出家に関する記述と『六祖伝』のものとでは少なからぬ 間(一三六八~一三七五)頃に編まれたとされる『太平記』などから藤房に関する記録を補足して授翁の伝は の対象として敬仰するには物足りなさが感じられる。したがって、従来、授翁の伝をまとめる際に、応安年 前半生だと記すものの、その内容は極めて簡潔であり、妙心寺派という教団の祖師の伝として、後人が信仰 ただ、授翁の生涯については分からないことが多い。『六祖伝』では、万里小路藤房 (藤原藤房) を授翁

に刊行した『延宝伝灯録』や、翌四年に、同じく卍元師蛮が編んで刊行した『本朝高僧伝』に授翁伝が載せ やがて、近世に入り、 妙心寺の僧である卍元師蛮(一六二六~一七一〇)が編纂し、 宝永三年 (一七〇六)

相違がある。

られるが、両書は概ね流布本と『太平記』の説を組み合わせて構成されている。

由緒寺院との関係や伝承と矛盾なく授翁の伝をまとめている。 さらに此山玄淵(一七二一~一七八三)が編纂した『再版正法山六祖伝』(以下 「再版本」)

は、

妙感寺などの

再版本は、 その凡例によれば、「旧版(流布本) の本文の文字、 あるいは段落に関して少し間

之処、今拠古写本而校訂筆削。然其処処、一一注判之、則却覚混淆。是故止矣)」とあって、流布本に不備があるの らば、却って雑然としてしまうであろう。だから〔注記するのを〕やめたのだ。(旧版本文文字、或段節稍紕繆 違った箇所を、今、古写本に拠って添削した。しかし、その〔訂正した〕箇所に一々注をつけて判定したな などの由緒寺院との関係や伝承を踏まえて構成されていたことになる。 で、寛永版刊行以前の写本に拠って校訂を加えたとしている(ー)。そうであれば、元々、授翁の伝は妙感寺

以下、 諸史料のどこが異なるのか、 具体的に検討を加えてみたい。

# 二、流布本『正法山六祖伝』と再版『正法山六祖伝』の相違点

も対校を行っているので、そちらも合わせてご確認頂きたい。 では、 具体的に、流布本と再版本とでは、どこが相違するのか。 対照表を見て頂きたい。 なお、

### 【流布本】

吉田中納言藤房]小一条内大臣高藤公[又号勧修寺 師諱宗弼、 字授翁、 嗣関山。城州人、俗姓藤氏[号

### 【再版本】

内大臣高藤公之裔 師諱宗弼、 字授翁、 [高藤公一十六葉之孫也]、即万 嗣関山。 小一条 [又号勧修寺]

山之日 夕国 紫野、 卿通 連双日 殿。 大笑。 自 之下迎刃而解 投機頌 曾命也。 仏仏授手、 又知有宗門向上事、 而 進至黄門 [師称玄蔵 十六葉之孫也] 截髻出家。 聞 同師夢、 暁 自幼好学。 隻日、 後醍 便援筆大書紙尾日 志無少倦矣。 者鮮。 山於句句与一 不之改焉。 便投席下 侍 主実得吾髄矣。 親握公手。 祖祖相承之義也。 醐天皇御宇、 郎 時 色。 公講明奧義。 或及乙夜而退。 兼検非 覃思六経、 年四十二歳也。 大臣家華族也。 於是龍顏大喜、 竟登籌室受衣鉢。 親炙誨励。 参見大燈国師。 達使別当。 拶再拶。 日於本有円成話豁然大悟。 覚而異之。 選集名儒講論経義於禁中。 其言一 上人今日大悟大徹矣。 公聞得這一 研精群籍。 上皇特命公談尚書。 答話如響応。 然法諱道号、 日奉宣使詣雲門 待関山応詔来開 私第在北 因字日授翁。 搢紳聳聴。 発、 始任播磨守。 毎日自北野朅来 猶若破竹数節 言還奏聞 法諱宗弼 時以博覧強記 野 公平居 山呵 玉 菴。 嗣 蓋取 称柳 旋昇 正 諸 呈 便 即 呵 所 法 蹤跡者、 是龍 手。 事、 義。 花園上皇特命談尚 研精 詳。 弼上人去。 上人今日大悟大徹矣。 拶。 有円成話豁然大悟。 励。 承之義也。 登籌室受衣鉢。 儒講論経義於禁中。 里小路藤房也。 覚而異之。 開 答話如響応。 参見大燈国師。 其言一発、 群 法諱道号、 顏大喜、 籍 Щ |入滅 殆二十年。 其時開山祖会裡旧 建武元年甲戌冬出家。 時 以博覧強記 搢紳聳聴。 国師所曾命也。 因字日授翁。 猶若破竹数節之下、 師 官至中納言。 法諱宗弼、 継 山 書。 毎日朅来紫野、 連双日隻日、 踵 呵 於是乎投于関山之席下、 呈投機頌。 住持、 即日報衆日 '呵大笑。 諸卿 而 此郎平居又知有宗門向 聞 通 為第一 参耆英頗多。 蓋取仏仏授手、 自幼好学、 夕国 題者鮮。 便援筆大書紙尾 不之改焉。 後醍醐天皇、 山於句句 時年三十九。 或及乙夜而退。 師 世 要吾禅者 志無少倦矣。 迎刃而解 夢、 矣 藤房 覃思六経. 親 咸依 与 嗣 握 日於本 親炙誨 祖祖相 講 師 也 法 師 只随 拶再 此 明 日

其

郎 竟 Ŀ. 於 奥 又 Ш

「のもとに参じたのだとしている。

ちなみに、

関山が妙心寺を開創したのは、

建武四年

(一三三七・南朝延元

间 報 報報日、 !参耆英頗多、 要吾禅者、 咸 依師参詳。 只随弼上人去。 開 Щ 入滅 于時開· 師 継 Ш 祖会 踵 住 無因因和尚、 山 [雲山

持 為第二 一世矣。 嗣 師法者無因 因 和 尚 雲山 峨 和

化 亦各旺 尚 拙堂朴 世寿八十五、 花 ·和尚。 方。 師 法臘四十三、 皆接武住本山。 以康暦二年 庚申三月二十八日遷 閣維収設利。 華蔵曇 有隣徳、 建塔於

寿八十五、

法臘四

十七、

閣維収設利。

建塔於正法

Ш 世

中

名曰天授院

正法

山

西頭、

名日

天授院。

和 尚 雲山 拙堂和尚之間 山峨和尚、 拙堂朴和尚。 明 江睿西 皆接武住本 住持妙

旺化一 唯明 心於住世、 江 方。 代焉耳]。 則為第五世也。 師以康曆二年庚申三月二十八日遷化。 華蔵 曇禅 非嗣法而住茲山 師 有隣 徳禅 師 亦各 古来

||布本と再版本の間にはかなり相違があるが、 最も大きな点は、 傍線部の、 授翁の出家の契機と関 山に

じた年である

流

正法山を開くの日、 言還奏聞。 流布本では、「一 言を聞き得て、 便自截髻出家。 旦 還って奏聞す。 便ち席下に投じて、 宣使を奉じて雲門菴に詣ず。 時年四十二歲也。 便ち自ら髻を截りて出家す。 親炙誨励す 待関山応詔来開正法山之日、 国師、 (一日奉宣使詣雲門菴。 『玄蔵主、 時に年 便投席下、 実に吾が髄を得たり』と称す。 一四十二 国師称玄蔵主、 一歳なり。 親炙誨励)」 関 実得吾髄矣。 とあって、 山 韶に応じ来て 公聞得 大燈 公、

L 師 た。 (宗峰妙超・ その年齢 一二八二~一三三七) 『は藤 房が 四十二歳 の時であった。 が関山を得髄の弟子だと評し、 そして、 関山 が詔に応じて正法山妙心寺を開創した日に関 その言葉を聞いて藤房は髻を切って出

二年)のこととされている。

関山之席下、親炙誨励)」としている。つまり、藤房が出家したのは建武元年(一三三四)の冬、藤房が三十九 歳の時であった。やがて蹤跡をくらませること二十年、関山が詔に応じて花園にやって来た時に、その門下 於いて関山の席下に投じ、誨励に親炙す(建武元年甲戌冬出家。時年三十九。屛其蹤跡者、殆二十年。於是乎投于 に身を投じて指導を受けたということである。 一方、再版本では、「建武元年甲戌冬、出家す。時に年三十九。其の蹤跡を屛くる者、殆ど二十年。是に

つまり、流布本と再版本とでは、出家の年齢が三歳、 関山に参じた時期については、 十七年も異なってい

るのである

## 三、『太平記』に見える藤房の出家とその影響

条の記述は、これらの史料の記述とも、また大きく異なっている。以下、『太平記』から引用したい。 先述した通り、万里小路藤房の出家の次第について詳細に記録する『太平記』巻十三「藤房卿遁世の事」

悪吉凶勘へ申し難しと云へども、退いて思案を廻らすに、これ吉事にあるべからず。……。 ありければ、藤房、謹んで申されけるは、『天馬の本朝に来たれる事、古今未だその例を承らねば、善 の遠きより来たれる事、吉凶の間、諸臣の勘ふる例、すでに先に畢んぬ。藤房いかが思へる」と、勅問 暫くあつて、万里小路中納言藤房卿参られたり。座定まつて後、主上、また藤房に向かつて、「天馬」。

が朝に未だ用ひざる紙銭を作り、 雍歯が功を先として、 れ忠功の立たざるを恨み、 かれども、 からんと思へるゆゑなり。 元弘大乱の始め、 この課役を悲しめり。 公家被官の外は、未だ恩賞を給はりたる者あらざるに、申状を捨て、 天下の士挙つて官軍に属せし事、 諸卒の恨みを散ずべきに、先づ大内造営あるべしとて、 政道の正しからざるを見て、皆己れが本国に帰る者なり。靜臣これに驚い されば、 諸国の地頭に二十分の一の得分割き分けて召さるれば、 世静謐の後、 忠を立て恩賞を望む輩、 更に他なし。 ただ一 幾千万と云ふ数を知らず。 戦の功を以て、 昔より今に至るまで、 訴へを止めたるは、 兵革の弊えの 勲功の賞に預 て

天下の士、糧を荷うて、 今、もし武家の棟梁となりぬべき器用の仁出来して、朝家を編し申す事あらば、 しいかな、 これより後も、 「賞その功に中るときは、 今の政道、 藤房卿、 ただ抽賞の功に当たらざるのみにあらず、 招かざるに集まらん事、 連々に諫言を上りけれども、 忠ある者進み、 罰その罪に当たるときは、 疑ひあるべからず。 君、 御許容なかりけるにや、 かねては綸言の掌を翻す憚りあり。 咎ある者退く」と云へり。 恨みを含み政道を猜む 大内造営の事をも

尽くせり。 止められず、 蘭籍性は 今は身を奉じて退くには如かじ」と、 近の御遊なほ頻りなりければ、 藤房、 これを諫めかねて、「臣たる道、 思ひ定めてぞおはしける。 われに於て

にて、 <u>:</u>頭より車をば宿所へ帰し遣はし、侍一人を召し具して、 とら 不二坊と云ふ僧を、 戒の師に請じて、つひに多年、 拝趨の儒冠を解いで、はいすう じゅかん ぬ 北山の岩蔵と云ふ所へぞ上られける。 十戒持律の法体になり

この事、 や が て叡聞に達せしかば、 君も限りなく驚き思し召して、 「その在所を急ぎ尋ね出だして、

宣房卿、悲歎の涙を押さへて、その栖み捨て給へる庵室の中を見給へば、誰見よとてか書き置きけん、 でこれに御座候ひつるが、行脚の御志候ふとて、いづちやらん、御出で候ひつるなり」とぞ答へける。 りなれば、憂世の事問ふ折もこそあれ」と、厭はしくて、いづちともなく、足に任せて出で給ひにけり。 二度政道扶佐の臣とすべし」と、父宣房卿に仰せ下されければ、宣房卿、泣く泣く車を飛ばして、岩蔵《紫花》 へぞ尋ね行き給ひける。中納言入道は、その朝まで岩蔵の坊におはしけるが、「これもなほ都近きあた かの宿坊に行き給ひて、「さやうの人やある」と尋ねられければ、主の僧、「さる人は、今朝まかの宿坊に行き給ひて、「さやうの人やある」と尋ねられければ、素が

住み捨つる山を憂き世の人問はば嵐や庭の松に答へむ

破れたる障子の上に、一首の歌を残されたり。

出家して端的に親に報ずること難した。
たいます。

の中に再会は叶ふまじかりけるよと、宣房卿、恋慕の涙に咽びて、空しく帰り給ひけれ。 黄蘗の大義渡を題する古き頌を書かれたり。さてこそ、この人、たとひいづくの山にありとも、まずば、だいぎと (岩波文庫本②

p.293~303

万里小路藤房は、 後醍醐天皇(一二八八~一三三九)が大内裏の造営を企て、 また駿馬にうつつを抜かし、

すのである。

清水八幡宮参拝に同行した後、 皇の近臣としての立場に見切りを付けて出家を志した。建武二年(二三三五)三月十一日、 房は、「わたしとしては臣下たる者の道を尽くした。今となっては身を退けるにこしたことはない」と、 帝としての自覚の欠如を強く諫めた。しかし、天皇はそのような藤房の諫言に耳を貸すことはなかった。 贅を尽くした宴に耽ったりするばかりで、 一晩かけてさらに天皇を諫めた後、 戦功のあった者たちへの適正な恩賞を等閑にしていることなど、 北山の岩倉に赴き、不二坊という僧のも 後醍醐天皇の 藤 天

とで受戒得度した

逆を蔵するにあらず、 端的報親難)」という、 実報恩者」という四句の偈、 松に答へむ」という歌と、 訪れるが、すでに藤房は出奔した後であった。その庵室には、「住み捨つる山を憂き世の人問はば嵐や庭 宣房はわが子が出家して遁世の道を選んだことを知ってむせび泣いた。 このことを耳にした後醍醐天皇は、 中国の禅僧、 出家の端的親に報ゆること難し(白頭望断万重山、 出家の際に唱える『悲華経』などの さらに「白頭望み断つ万重の山、 黄檗希運(生卒年不詳)の「大義渡」と題する古い頌が遺されていた。 藤房の父親である宣房に藤房を探し求めさせる。 曠劫の恩波底を尽くして乾く、 「流転三界中、 曠劫恩波尽底乾、 恩愛不能断、 やがて宣房は岩倉を 不是胸中蔵五逆、 棄恩入無為 是れ胸中に五 真

る。そして、その時期についても、 『太平記』では、 藤房出家の師は宗峰妙超ではなく、不二坊という僧侶であり、 建武二年三月十一日と、流布本、再版本、いずれとも違った年月日を記 その場所も京都北

ていて、こちらが正式であるから、これに拠るべきである。 ちなみに、 藤房の出家の日につい ては、 公卿の名簿録である『公卿補任』では 「建武元年十月五日」 とし

やがて、この『太平記』の記述が授翁の伝に影響を与えるようになる。卍元師蛮が編んだ『延宝伝燈録

巻第二十八「京兆妙心二世授翁宗弼禅師」では、授翁の出家の次第を以下のようにまとめている。

宣房、 を拝し、冠を裂き紱を投じて、鏟髪納戒す。時に年三十八。帝、宣房に宣して、論して還らしめんとす。 粗ぽ省する所有り。因りて衣鉢法号を稟く。建武元年、窃かに脱して勇退す。城北の嵓倉に届りて不二 嘗て宗門に向上の事有ることを聞きて、公より退くるの暇、初め明極俊に参ず。後、大燈国師に参じて、 物色して嵓倉に到りて之を視るに、壁上に「棄恩入無為、真実報恩者」の句、并びに古人、「大

北嵓倉拝不二、裂冠投紱、鏟髮納戒。 を聞きて、心に記して忘れず。暦応の初め、関山、詔に応じて妙心を創開す。 (嘗聞宗門有向上事、 公退之暇、初参明極俊。後参大燈国師、粗有所省。因稟衣鉢法号。建武元年、窃脱勇退。 時年三十八。帝宣宣房、 使諭而還。宣房物色到嵓倉視之、壁上書棄恩入無為 師、来たりて掛搭す。 義渡」に題する偈を書して、既に遁れ去りて跡を林藪に匿す。師、初め、関山、大燈の道髄を得ること

真実報恩者之句、并古人題大義渡偈、 既遁去而匿跡林薮。 師初聞関山得大燈道髄、 心記不忘。曆応初、関山応詔

創開妙心。師来掛搭

同じ編者であるから、当然、内容は似通っているが、『本朝高僧伝』の記述の方が、より詳細である。 さらに、 同じく卍元が編んだ『本朝高僧伝』巻第三十二「京兆妙心寺沙門宗弼伝」では次の通りである。

嘗て宗門に向上の事有ることを聞きて、公より退くるの暇、屢しば大燈国師に参じて、 所得頗る多し。

是胸中 聞宗門 関 関 所 具足戒、 及帝復位、 初め大燈国師 宣房入りて視れば、 還らしめんとす。 具足戒を受けて、跡を山藪に匿す。時に年三十八なり。帝、之を聞きて大いに驚き、 に及びて、遂に上卿に加わる。帝、 衣鉢法号を受けて、 して曰く、 なることを知りて、 畄 在 Щ 応韶、 出家の端的親に報ずること難し」と。 -蔵五逆、 宣房入視、 ?有向上事、 詔に応じて妙心に住す。 而匿跡山 遂加上卿。 住妙心。 「白頭望み断つ万重の山 の 出家端的報親難。 壁上書棄恩入無為真実報恩者之句、 薮。 公退之暇、 「関山、 宣房、 弼来請益、 弟子の礼を執る。 壁上に「棄恩入無為、 官を棄てて遁れ去る。 時年三十八矣。 帝後盤遊無度。 物色して北巌倉に到る。 実に道髄を得たり」と称することを聞きて、心に記して忘れず。 屢参大燈国師、 不舎昼夜。 宣房知其遂不帰 彌、 帝聞之大驚、 屢諫不聴。 後に盤遊して度り無し。 来たりて請益すること、昼夜を舎かず。年、已に四十二なり。 **曠劫の恩波底を尽くして乾く、是れ胸中に五逆を蔵すにあらずん** 年已四十二。) 元弘の変に、帝に南方に従いて、 所得頗多。受衣鉢法号、 城北の巌倉に抵りて、不二大徳に就きて、 宣房、其の遂に帰らざることを知りて、潸然として還る。 真実報恩者」の句、 弼知不可、 潸然而還。 勅宣房諭還。 并古人題大義渡偈曰、 大徳曰く、「其の人、今朝他に去る。 而棄官遁去。抵城北嚴倉、 弼初聞大燈国師称関山実得道 宣房物色到北巌倉。 屢しば諫すれども聴きたまわず。 執弟子礼。元弘之変、 并びに古人、「大義渡」 白頭望断万重山 忠烈を致すこと多し。 大徳日、 就不二大徳、 従帝于南方、 髄 其人今朝他去。 曠劫恩波尽底乾。 冠を裂き髪を鏟し、 所在を知らず」と。 宣房に勅して諭し 心記不忘。 に題する偈を書 暦応の初め、 裂冠鏟髮、 弼、 帝 致忠烈多。 の復位 暦応初 不可 不 (営

受

不 知

『延宝伝燈録』 『本朝高僧伝』 では、 基本的に、 藤房の時代は 『太平記』 に、 授翁となってからは流布·

拠った構成であるが、 出家を建武元年(一三三四)、藤房が三十八歳の時とし、 関山のもとに参じたのは暦応

僧伝』の藤房出家年が流布本とは一年ずれていることは注意すべきである。 元年(一三三八・南朝延元三年)四十二歳の時のことであるとするのである。 ただし、『延宝伝燈録』『本朝高

また、『延宝伝燈録』には、 他の史料には見えない、授翁が宗峰妙超に参ずる前に、 来朝直後の明極楚俊

(一二六二~一三三六)に参じたとする記述も見える。

である。 明極は、臨済宗楊岐派松源派で慶元府 諸山を歴住した後、 元徳元年 (一三二九) に、 (浙江省) 昌国の人であり、 竺仙梵僊 (一二九二~一三四八)を伴って来朝した。 霊隠寺の虎巌浄伏 (生没年不詳) の法嗣

後醍醐帝は宮中に明極を召して法談を交わすのである。

朝より、 そのことは、 俊明極とて明眼得智の禅師来朝せり。 『太平記』巻四「先帝遷幸の事、并 俊明極参内の事」条に 天子直に異朝の僧に御相看の事は、 「去んぬる元徳元年の春の比、 前々更になかりしかども

内裏へぞ召されける」(岩波文庫本①・p.196~197)とある通りである。 の宗旨に御心を傾けさせ給ひて、 諸方参得の御志 おはせしかば、 ちなみに後醍醐天皇は、 御法談のために、 明極に

このように、『延宝伝燈録』『本朝高僧伝』 に見える授翁伝には、 『太平記』 の影響が強くうかがえるので

ある。

の号を与えている。

他

にも、

藤房が出家の後、

諸方を行脚したという伝説は諸書に記されている(3)。

### 四、授翁開創寺院の問題

さらにこれらに加えて、 各地に存在する、 授翁が開い たとされる寺院の由緒もまた、 流布本と内容が

る

授翁もまた妙心寺に行ったとされてい 妙心寺へ関 滋賀県湖 所収)と呼ばれる文書に、「亦た、 から江州 山 南 和尚御住職の節、 市 (滋賀県) 三雲の、 の妙感寺へ隠遁して出家したが、 授翁の塔所である雲照山 授翁和尚 和州より江州妙感寺へ御隠れ遊ばされて落髪染衣遊ばされ候、 る も御本山 へ御越し遊ばされ候」 妙感寺は、 その後、 当寺に伝わる 妙心寺へ関山慧玄が住職となった時に、 とある通り、 「享保の庄司答状」(2)(『正法 藤房は、 和 州 其の後 Ш

寺史』 心寺に塔したとするが、 妙感寺には開山塔としての五輪塔があり、 妙感寺に隠棲し、 (思文閣出版・一九一七年/一九七五年に増補版・一九八四年に再刊、 ついに示寂したとしている。 示寂の場所については明記していない。 授翁がこの地で示寂した証左であるとし、 ちなみに、『六祖伝』「授翁」章には、 p.73) に於いて、 授翁 川上孤山氏は 火葬して舎利を妙 は 晩年 病を得 妙心

寺伝では、 した万里小路藤 二年)に護国 静岡県の熱海市には、 建武元年 山 震が、 興禅寺が、 (一三三四)、あるいは延元年間 熱海村を訪れて草庵を結んで隠栖し、 康永元年 授翁開創の寺院として二ヶ寺が現存しており、 (一三四二・南朝興国三年) (一三三六~一三四○・北朝建武| やがて数年して東方に赴いたとしてい に清水山 温泉寺が、 暦応四年 二年~曆応三年) それぞれ (一三四 開 か 'n 7 遁 13

本の出家後、 ・ずれにせよ、藤房に関する伝説では、 関山が妙心寺に晋住したという説と矛盾するのである。 みな出家後は諸方を行脚しているのであり、 そのままでは、 流布

### 五、再版本の成立

流布本の通りに、 説とも齟齬が生じることになる。 房の出家年は、 先述した通り、授翁が藤房の後半生であれば、流布本の記述は『太平記』の記述と齟齬があるし、 『公卿補任』に拠れば、 授翁が関山に参じた時期を関山が妙心寺初住の時と解すれば、授翁開創の寺院の由緒や伝 建武元年(一三三四)十月五日、三十九歳ということになる。 抑も藤

になる。 しかし、 授翁が関山に参じた時期を、 妙心寺再住の時期だと解すれば、これらの問題は概ね解決すること

のように説明している。 関山再住については、『正法山誌』巻六でも取りあげられて、編者の無著道忠(一六五三~一七四四)

住す。 関 の人には、 光院の御宇に、再び関山を召して妙心に再住せしむ。 山 和尚、 亦た正法山妙心寺と号す[今、妙を改めて明と作す。直末寺に非ずして、又末寺なり]。 特に再住の綸旨を賜うなり。 一回妙心寺を退く。未だ何故なるかを知らず。 (関山和尚、 一回退妙心寺。 故に再住の綸旨有り。 伝記に録せず。去りて遠江州に往き、 未知何故。伝記不録。去往遠江州住一寺。 今に至るまで妙心再住入院 寺に

亦号正法山妙心寺 [今改妙作明。 非直末寺而又末寺也」。 後崇光院御宇、 再召関山再住于妙心。 故有再住綸旨。

妙心再住入院人、 特賜再住綸旨矣。

宗峰の示寂は、 示寂した後、 流 流布本の 関山」 妙心寺の住持となる。 建武四年(一三三七・南朝延元二年)十二月二十二日のことである。 章に拠れば、 関山は宗峰から印可された後、美濃 しかし、 その後、 関山は妙心寺から出奔したとされている。 (岐阜県) で聖胎長養に励み、 ちなみに、

ないとしながらも、 無著に拠れば、 関山が妙心寺を出て東に向かった理由は不明、 その行き先として遠州 (静岡県) の正法山妙心寺 雪江の関山伝にも、 (現明心寺)を挙げている。 このことは記録され

そしてそ

のことは、 ここに見える崇光院の院宣とは、 崇光天皇による関山妙心再住の院宣が存在しているので事実であるとしている。 観応二年(一三五一・南朝正平六年)八月二十二日に下された院宣のこと

である。

なり、 ものが、 授翁が、 授翁開創寺院 再版本の授翁伝なのである。 関山が妙心寺に再住した際に関山のもとに参じたと解すれば、 の ·由緒や藤房にまつわる伝承とも齟齬が生じなくなる。そして、そのような内容を持つ 藤房の出家から十七年後のことと

### 近代の研究者の授翁伝

近代以後の授翁伝については、 川上孤山 『妙心寺史』 や天岫接三編 『妙心寺六百年史』 (妙心寺開創六百年

年)などでまとめられており、 紀念・雪江禅師四百五十年遠諱大法会局・一九三五年)、木村静雄『妙心寺 他に柴野恭堂師編述『妙心開山 無相大師の御生涯』(大本山妙心寺教務部・ 六百五十年の歩み』(小学館・一九八四

九四五年)や荻須純道『日本中世禅宗史』(木耳社・一九六五年)でも関山伝の検討の中で授翁の伝について少 し触れられている。また、他に授翁の伝だけをまとめたものとしては、 後藤亮一 『圓鑑國師伝』と

師小伝』(共に一九二七年)がある。 まず、川上孤山師は、 藤房は、建武元年(一三三四)十月五日、洛北岩倉の不二坊のもとで三十九歳で出 以下、それぞれの内容について説明したい。

び、洛西池上村の杉庵を訪れて関山に通参し、延文元年(二三五六・南朝正平十一年)六十一歳の時 県)、江州三雲(滋賀県)などに居を移し、観応二年(一三五一・南朝正平六年)、関山が妙心寺に再住するに及 会裡に参じたとする(『妙心寺史』p.65~73)。一方で川上師は、授翁の関山への参禅の時期について、 やがて文和初年(一三五二・南朝正平七年)に至る間、 諸方行脚の旅に出て、 吉野 (奈良県)、下野 「開山 関 山

と述べていることから、 授翁が一旦、妙心寺に入った後、諸方行脚の旅に出たと考えていたようである。

大師が妙心寺を創められて、正法を流通するに及んで、彼は関山の炉鞴裡に来って承当する所あり」(p.65)

住してすぐにそのもとを訪れて会下となるも、未だ妙心寺に滞留するに至らず、やがて妙感寺を中心に諸方 天岫接三師は、 関 山再住の時に正式に参じたとする(『妙心寺六百年史』p.82~85)。 授翁は三十九歳で隠遁(あるいは出家)し、 流浪の後、 四十二歳で関山が妙心寺に 柴野恭堂師 も概ね天岫

ときといわれる。 方、木村静雄師は、「『正法山六祖伝』によれば、授翁が出家して関山のもとに投じたのは、 ……授翁は、 当時の南北朝対立の政治の大混乱を避けて、 行雲流水の身となって地方遍歴 四十二 歳

と同じ立場を取っている。

越前鷹巣山

吉野、

下野西見野、

近江三雲等にその跡を晦ましていたことを考彙は考究している。

身をゆだねたのである」(『妙心寺 出する下地となっていた。 上師と同様、 の旅に出ていたようである。 授翁開創寺院の由緒とも齟齬のないように、 関山が妙心寺に再住するとともに、 栃木・茨城・静岡など関東の地に残るいくつかの足跡は、 六百五十年の歩み』p.123~124)と、 出家後、 そのもとに帰り、 妙心寺から出奔し、 出家年は 『六祖伝』 晩年の関山 その後、 のちに弟子たちが に拠りなが の厳格な指導に 関山 「が妙心 Ш

なっている。 創の寺院や藤房にまつわる伝承を踏まえて構成されたものである。 以上、三師の授翁伝は、 ただ、抑も授翁が妙心寺から出奔したことを証する史料は存在しない。 基本的に流布本や『太平記』、さらに『公卿補任』に拠りながら、 しかし、 その組み合わせ方はそれぞれ異 そこに授翁開

寺に再住した際に妙心寺に帰ったとしている。

と思われる。 家は建武元年(一三三四)で、三十九歳の時であり、 妙心寺開創の 遣して、 のときであり、 宗史』p.342~343)として流布本の説を否定し、「授翁の出家は建武元年(一三三四) 記述の方が妥当であるし、その後隠遁したのであるから、 のである。 これらに対し、 居場所のはっきりしない関山を探し出し、 授翁が藤房と伝えられることからすれば、 それで妙心寺の開創を授翁の出家と結んで考えることは妥当でないように思う」(『日本中 因縁に対して疑問を呈する。そして、 宗峰入滅前三年のことである。 荻須純道師は、 宗峰が建武四年十二月二十二日に示寂し、年内幾許もない その後、 関山を妙心寺に入寺させるのは事実上如何なものかと、 再版本の記述をもとに、「これによってみれば授 その跡を晦まして隠遁すること二十年に近いとするも 藤房が官を棄て去ったのは建武元年であるから、 授翁は約二十年、 授翁が関山の席下に投じたのは関山の再住のとき 隠遁生活をし、 甲戌の冬で、 岩蔵、 · 時 期 丹波良峰 分に宣 公翁の出 |使を派

そして関

しく関山の鉗鎚を受けた」(同上書・p.358)とまとめ、結果的に再版本と同じ立場を取っている。 山が妙心寺に再住したとき、 関山の徳を慕って、妙心寺に近い池上の杉庵に住して妙心寺に来往通参し、 授翁の単 親

著を著した後藤師の説も荻須師と同様である。

ついては簡潔にしか触れていない流布本の記述にそのまま拠って授翁の伝をまとめている。 一方、竹貫元勝氏は、『妙心寺散歩』(大寂常照禅師五百年遠諱記念・霊雲院・二〇〇四年)の中で、 前半生に

なっていて非常に複雑であるので、以下、参禅の年と出家の年に注目して、 以上の通り、 近代の研究者たちによる授翁伝のポイントとなる点をまとめてみたが、それぞれ見解が異 諸師の説を大きく三つに分類し

ちなみに、①は流布本と同じ、③は再版本と同じ、②はその両説を合わせたものとなる。

たい。

# ①建武四年出家→建武四年参禅 [関山、妙心寺開創] =流布本

|竹貫|

②建武元年出家→建武四年参禅 関山、 妙心寺開創]→諸方行脚→観応二年参禅[関山、 妙心寺再住

「川上」「天岫」「柴野」「木村

なの

か正式な参禅なのか、 にも細かく見れば、

それぞれ内容は微妙に異なっている。

他

同じ年の出家、

例えば出家の師の相違であったり、

通参

### ③建武元年出家→観応二年参禅 関山、 妙心寺再住 Ш 再版本

後藤」 | 荻須

三貝 月二十二日 文和に改元す」授翁隠士、 三雲郷到洛西池上村 の参禅を翌観応三年のこととしている。 崇光帝、 ③ で、 崇 光 帝 授翁の関山への参禅の年を「観応二年」としているが、再版本の注釈に「観応二年八月二十 綸旨を降して関山をして妙心寺に再住せしむ。 是に於いて観応三年壬申 降綸旨令関山再住妙心寺。 居杉庵而来往妙心)」とあって、 近江国三雲の郷自り洛西池上村に到り、 於是観応三年壬申 関山の妙心寺再住を観応二年八月二十二日、 [今年九月二十七日、 杉庵に居して妙心に来往す(観応二年八 改元文和」授翁隠士、 [今年九月二十七日] 授翁の関 自近江

禅の時 年であるか、 それが観応二年であるか三年であるかを明記しない。一方で川上師だけは、 で行脚していたとしており、 天岫・ 期が分からない以上、 柴野・後藤・木村・荻須の五師は、 あるいは同年に改元した文和元年であるかは差ほど重要ではないと言えよう。 参禅はそれ以後のことだと考えていたようである。しかし、具体的な授翁の参 「関山再住に合わせて参禅」という事実が重要であって、観応二年であるか三 同じ年の参禅であっても、 関山が妙心寺に再住するのに合わせて参禅したとするだけで、 観応三年に改元した文和元年ま

研究者によって、授翁の伝への向き合い方は様々なのである。

#### t まとめ

以上、諸史料の検討を通して授翁伝の問題点についてまとめてみた。

近代以後の研究者がまとめた授翁伝も、それに伴ってそれぞれ相違が多くなっているのである。そして、そ 藤房にせよ授翁にせよ、現存する史料には限りがあって不明な点が多く、内容に差も大きい。したがって、

のことは授翁の師である関山慧玄に於いても同様である。それは何故であろうか。 授翁の法嗣に拙堂宗朴(生没年不詳)という禅者がいる。拙堂は妙心寺第六代目の住持であるが、この拙

堂が住持の際に、妙心寺にとって、とても重大な事件が起こるのである。 の将軍足利義満は、この大内氏と、時の妙心寺住持であった、拙堂とが好を通じていたとの嫌疑をかけ、 こった。大内氏は幕府軍との戦いで討ち死にし、乱は決着致するが、その余波は妙心寺にまで及んだ。 て、妙心寺は一時廃絶の憂き目に遭うことになった。 心寺の寺地と寺産を没収し、さらに妙心寺を「龍雲寺」と改名致したのである。こうして開創六十余年にし 応永六年(一三九九)、守護大名の大内義弘が足利幕府に対して反旗を翻した、 いわゆる「応永の乱」が起 当時

時に永享四年(一四三二)の春のことであった。 四一〇)の法嗣である日峰宗舜(一三六八~一四四八)を住持に迎えて妙心寺の復興を期することとなった。 外を中心とした関山派一衆の協議により、美濃の瑞泉寺(愛知県犬山市)にあった、無因宗因(一三二六~一外を中心とした関山派一衆の協議により、美濃の瑞泉寺(愛知県犬山市)にあった、無因宗因(一三二六~一 やがて、妙心寺の開山塔の微笑塔が、授翁の孫弟子に当たる根外宗利(生没年不詳)のもとに移され、根

つまり、授翁寂してわずか十九年後に妙心寺は取り潰しとなって廃墟となったのである。開山無相大師と

その法恩に報いようとしたのである。

一祖微妙大師の伝や、 初期の妙心寺に不明な点が多いのは、こうした理由からである。

雪江宗深は、『六祖伝』の 「関山慧玄」章をまとめるに当たって、その跋文に、 関山伝を著した経過につ

て次のように記している。

時 すことはかえって〕我が家の恥を外にさらすことになるだろう。 ことを願う者もいないであろう。〔そしてこれらは〕忘れ去られてしまうだろう。〔こんなことを書き残 右に述べ来たったことは、 〔ことを聞いた〕うち、 あるいは行脚の時〔に聞いたことを〕、つねづね耳に残し、心に刻みつけた。最近は年老いて、十 八九〔のこと〕を忘れてしまう。これからさらに そのまま門中の諸老宿の口伝によって得たものである。 〔開山禅師のことを〕聞く あるいは茶呑み話の

右件件儘得之於門中諸老口碑者也。 或茶話間、 或遊山次、 往往染耳銘肝。 而今耄矣、 十遺八九。 無復樂聞者、 恐

夫失墜乎。不免家醜外揚爾

れでもなお、 記史料を集めることができなかったのであろう。そして、事情は授翁も同様であったであろう。 ものであって、それ自体すでに伝聞によるものである。当時にあってもすでにこうした方法でしか関山の伝 つまり、 雪江のまとめた関山の伝は、 関山、そして授翁の法孫たちは、 雪江が諸老宿より、 苦難を乗り越えて、苦心して関山や授翁の伝記をまとめあげ 茶話や行脚の折などに耳にした事実をまとめ しか

関山の唯一の法嗣として妙心寺の草創期を支え、無因宗因をはじめとする五人の嗣法者を打出し、

は滅却していたかもしれないのである。授翁の存在が、 いた授翁宗弼によって継承されて広がっていくのであって、授翁の存在がなかったならば、 また地方へも教線を伸ばし、その後の妙心寺の基盤をつくった、応燈関一流の正統な継承者である 南浦から宗峰へ、宗峰から関山へと、 連綿と受け継がれてきた応燈関の仏法は、 わが国の臨済禅にとって如何に重要な存在であるか 峻厳な関山の禅に耐え抜 応燈関 流

の禅

だ仏法を心に刻みつける必要があろう。 節目に、 来たる令和九年 (二〇二七) 三月に、 妙心寺派の僧は無論、 臨済宗に籍を置く者は皆、改めて授翁の生涯を振り返り、 授翁示寂して六五〇年遠諱の正当法要が予定されている。 関山から受け継 こうした

がうかがわれよう。

#### 注

1 校訂を加えて編んだとされるものである。 『再版正法山六祖伝』は、此山玄淵が、 流布本に不備の多いことを指摘して、寛永版刊行以前の写本に拠って

げた凡例の言葉から理解できる。ここで問題となるのが、再版本と『考彙』との関係である。 現在、花園大学図書館に、荻須純道師所旧蔵(もと玉龍院蔵)の『六祖伝考彙』と表紙に記された一書がある。 此山は、『六祖伝考彙』(以下『考彙』)での成果をもとに再版本を著したとされている。そのことは、先に挙

また校訂済みの『六祖伝』も本文として記載されている。 本書はまさしく此山が『六祖伝』に冠注・傍注を加えたものであるが、 内題には『再版正法山六祖伝』と記され

その標註によれば、「古写本(寛永十七年『六祖伝』以前の写本数本) の冠注や傍注、 さらに 『別考』〔に加え

- と初期妙心寺』思文閣出版・二○○六年、p.23)。 について、一旦、 也)」とあることから、 判断が妥当であろう。 がこれである 諸書を集めて編集し、『正法山六祖伝考彙』と名づけたものがある。 (古写本之冠註傍通、 此山が『考彙』を作成し、 あるいは 『再版』 及別考諸書会而為編者有之。 の他に それを改めて『再版正法山六祖伝』としたとしている 『考彙』が存在したのかもしれない。 他に別本としての『考彙』は見当たらないことから、 目日法山六伝考彙。 今、 注釈を省いて『考彙』と書したも 加藤正俊師は、 今標註省而書考彙者 (『関山慧玄 この問 加藤師 題 是
- $\widehat{2}$ 寺村の庄屋や年寄たちが連署して返答した文書のことである。 Ш 寺文書荘司の答状」と題して掲載されている。 二〇〇九年、p.21) に拠れば、 [御尋ニ付申上候事)」として、 元花園大学名誉教授の故竹貫元勝師の これは享保十四年(一七二九) 御本山、 つまり妙心寺からの問い合わせが妙感寺になされ、 『妙感寺史』(愚堂国師三百五十年遠諱記念出版・中外日報社事 に 当該文書は後藤亮一 「御本山従り御尋ニ付き申し上げ候事 編 『円鑑国師伝』にも それに対して妙感 (従御本
- $\widehat{3}$ 世してから七年後のことであった。 世した後、 なかった、という話を収める。 例えば、 越前 南朝の廷臣であった松翁という人物が自らの見聞を記したものとされる『吉野拾遺』 (福井県) の鷹巣山にいて、 ちなみに、 畑時能は、 南朝方の武将であった畑時能が訪れたけれども、 一三四一年に戦死する。 藤房が建武元年 (一三三四) すでに藤房の姿 には、 藤 房 遁

は 越後に至り、 守季が開創したものであり、 次のように見える。 正法寺に転住し、 また、「秋田補陀寺藤原藤房公碑」(『成斎先生遺構』巻五、 日泉は一人の僧侶を伴って来た。これが前中納言万里小路藤房である。 日泉を師として出家し、多年にわたって仕え、 秋田の曹洞宗、 補陀寺を藤房公に譲り、 越後 (新潟県) 亀像山補陀寺は、 蒲原、 補陀寺第二世無等良雄和尚となった。 正続寺の日泉なる僧がいて、守季が日泉を開山に招いた。 正平年間(一三四六~一三七〇)に秋田の豪族である秋 日泉もまた深く藤房の器を認めていた。 竹貫元勝 『妙感寺史』p.281)という碑銘碑銘には 藤房公は、 しかし、 遁世した後、 住職すること、 やがて日泉 わず 田た

か四年、 つまり、これは、藤房が出家した後、秋田に移って無等良雄という禅僧となった、との説である。 正平十七年(一三六二・北朝貞治元年)十月十日示寂した。世寿六十七であった、ということである

藤房が出家して相国寺の僧となった、という説もある なって『侃山主』と改め、舟で土佐(高知県)に渡る途上で難破して溺死し、浜辺に一人の僧侶の屍が流されて 偏易開之、而道春春斎和之。其所拠在異本太平記。曰、藤房後為散聖、更名侃山主。泛舟度土佐州、 いたが、その屍を足利尊氏に見せたところ、『万里小路藤房に似ている』と述べた、ということである。 後海浜有一僧屍。或以示尊氏。尊氏視之曰、肖藤房矣)」。つまり、異本の『太平記』には、藤房は後に行脚僧と に一僧の屍有り。或るひと以て尊氏に示す。尊氏、之を視て曰く、「藤房に肖たり」』と」(忠聞藤房非授翁之説 翁に非ずの説を聞く。偏易、之を開きて、道春春斎、之に和す。其の拠る所、異本の『太平記』に在り。 『藤房、後に散聖と為りて、名を侃山主に更む。舟を泛べて土佐州に度らんとし、舟、壊して溺死す。 さらに、藤房が出家した後、水死したとの説もある。無著道忠の『正法山誌』巻一に拠れば、「忠、藤房は授 舟壊而溺死

### 《授翁宗弼伝 訳注

#### [凡例]

一、以下は、寛永十七年『正法山六祖伝』「天授授翁宗弼禅師」章(流布本)と『再版正法山六祖伝』「天授授翁宗弼禅 師」章(再版本)、そして『延宝伝燈録』「天授授翁弼禅師」章・『本朝高僧伝』「釈宗弼」章の訳注である。今号では流 布本と再版本を、次号では『延宝伝燈録』と『本朝高僧伝』を、それぞれ取りあげる。

、対校は【一】『正法山六祖伝』「授翁宗弼」章のみ行った。校本とその表記は以下の通り。 拙著『正法山妙心寺開山 関山慧玄伝』(春秋社・二〇〇九年)の「解説編」を参照のこと。 なお、 諸本の詳細について

付けている

訓読は、できるだけ底本、または校本の返り点や捨仮名に従った。

諸祖伝」 Ш 『禅林諸祖伝

=永正七年『宗門正燈録』 巻十三所収 『正法山六祖伝

「天正本」=天正十七年『正法山六祖伝

「寛永三年版」=寛永三年『宗門正燈録』巻十三所収

「再版」=此山玄淵『再版正法山六祖伝

「流布本」=寛永十七年版『正法山六祖伝

なお、「諸祖伝」

は、雪江宗深が著した「開山行実記」と

「妙心禅寺記」を収めた、『六祖伝』の元となったもので、

禅文化

「永正本」は、

沢天徳院所蔵。その影印は曹洞宗文化財調査委委員会に所蔵されている。 永正七年(一五一〇)に編まれた『宗門正燈録』所収の写本であり、妙心寺塔頭聖澤所蔵で、

究所に複写が所蔵されている。『正燈録』は、東陽英朝の撰述であり、東陽が『六祖伝』を成稿した後に編んだ、『六祖 伝』に連なる南嶽懐譲から関山の師である大燈までの二十三師の伝記と語要を収めたものである

寛永三年版『正燈録』のことであり、その十三巻目に、『正燈録』の続篇という体裁で『六祖伝』

収録されている。「寛永三年版」も同じく禅文化研究所に複写が蔵されている。

「寛永三年版」は、

珉(?~一五一九)門弟筆者と伝えられる写本である。現在、デジタルアーカイブ 「天正本」は、天正十七年版『六祖伝』のことであり、 一巻本で龍谷大学図書館所蔵。 「龍光蔵」で閲覧可能である 妙心寺第二十一祖である玉浦

「再版」は花園大学所蔵である

流布本の影印が付されている。また加藤正俊師も同様に『関山慧玄と初期妙心寺』(p.25~51) に影印を収め、 に独立して刊行されたものである。荻須純道師による訓注本があり(『正法山六祖伝訓註』思文閣出版・一九七九年)、 流布本」は、 寛永三年版『正燈録』の改訂版である寛永七年版『正燈録』から『六祖伝』だけを抄出し、寛永十七年 訓注を

原文にも句読点を付し 57

また読みやすさを考えて、

、基本的に原文・訓読の字句は底本に従い、訳文については通用漢字に改めた。しかし明らかな俗字に関しては、校本

に拠るなどして訂正を加えた。

、底本に見える割注は [ ]、筆者による割注は ( )で補った。また訳出するに当たって底本に無い語句を入れる場

合は〔〕で補った。

、「解説編」も含めて、主要な参考資料の表記は以下の通り。 『別考』……… 草山祖芳『六祖伝考』 他のものは論中に適宜あげる。

『考彙』……… 此山玄淵『六祖伝考彙』

『再版本』…… 同右『再版正法山六祖伝』

『正法山誌』… 大本山妙心禅寺開創六百年・雪江禅師四百五十年遠諱記念出版『正法山誌』(一九三五年・東林院

『漢語』………『漢語大詞典』(羅竹風 主編・上海辞書出版社

『大漢和』……『大漢和辞典』(諸橋轍次 著・大修館書店

『漢辞海』……『漢辞海』第四版(三省堂

『中村』 ………

『禅学』 ……… 駒澤大学『新版 禅学大辞典』(大修館書店)

中村元『仏教語大辞典』(東京書籍

『国語』………『日本国語大辞典』第二版(日本国語大辞典第二版編集委員会・小学館国語辞典編集部編・小学館

『国史』 ……… 『国史大辞典』(国史大辞典編集委員会編・吉川弘文館

『嘉興大蔵経 『大正新脩大蔵経

J

裏(29)、

舊參耆英頗多。

咸依師參詳

## 一】『正法山六祖伝』「天授授翁弼禪師」章

義(15)。 野 義於禁中。 勸修寺一十六葉之孫也〕 師 講宗弼、 稱 其言 柳殿(6)。 連雙日隻日(8)、 字授翁、 發、 自幼好學。 猶若破竹數節之下(16)、 嗣 大臣家華族也(3)。 關山。 或及乙夜(9)而退(10)。 覃思六經、 城州(1)人。 研精群籍。 迎刃而解也。 始任播磨守(4)。 俗姓藤氏 上皇(1)特命公(2)談尚書。 時以博覽強記而聞 [號吉田中 於是龍顏大喜、 旋昇進至黄門侍郎兼撿非違使別當(5)。 ·納言藤房](2)。 後醍醐 搢紳聳聽 諸卿 天皇御宇(7)、 小一 通曉(13) 條内大臣高藤公 )者鮮。 選集名儒講 公 (14) 私第在 )講明 [又號 論 苝

法諱宗弼。 公(豆)平居、 夕國 又知有宗門向上事、 師夢、 親握公(汀)手、 參見大燈國師。 覺而異之。 因字日授翁。 毎日自北野(3) 朅來紫野、 盖取佛佛(19) )授手、 志無少倦矣。 祖祖(20) 竟登籌室受衣鉢。 相 承之義也

十二歳也 日 奉宣 一使詣雲門菴。 國師、 稱玄藏主(亞)實得吾髓矣。 公聞得這一言、 還奏聞。 便自 截髻出 家 時 年 卢

筆大書(26)紙尾曰、 待關山應詔來開正法山之日、 H 於本有圓 成話、 上人今日大悟大徹矣。 豁然大悟。 便投席下(22)、 呈投機頌。 即 Ė 親炙誨勵。 山於句 報衆 句(24) Ė 然(3)法諱道號、 與一 要吾禪者、 拶 声拶。 只随弼上人去(空)。 答話如響應。 國師所曾命也。 Ш 呵 于 ②8 呵 (25)大笑。 )時開

Ш

祖便

臘 Ш 四 31 開 十三(35)。 Ш 華藏曇 入滅。 師 32 闍維収設利。 繼 有隣德( 踵 住持爲第二世矣。 32 建塔於正法山 亦各旺 化 嗣師法者、 西頭 方。 36 師 苡 無因 名日(37)天授院 康暦 因 (33)二年庚申三 30 和 尚 雲山 月二十八日遷化。 峨 和 尚 拙堂朴 世壽八十五 袙 尚。 皆接武 住 法 本

 $\widehat{\mathbb{I}}$ 城州=雍州【天正本】(2)城州人、 條內大臣高藤公 [又號勸修寺一十六葉之孫也] =勸修寺【天正本】(4)播磨守=播磨頭 俗姓藤氏 [號吉田中納言藤房]=ナシ【再版本】(3)[號吉田中納

5 黄門侍郎兼撿非違使別當=参議羽林郎【天正本】(6)小一條内大臣高藤公〔又號勸修寺一十六葉之孫也〕 始任播磨守。 旋昇進至黄門侍郎兼撿非違使別當。私第在北野、稱柳殿=小一條[又號勧修寺]内大臣

臣家華族也。 [髙藤公一十六葉之孫也]即萬里小路藤房也官至中納言【再版本】(7)御宇=ナシ【再版本】

雙日隻日=雙日雙日 :朝也【天正本】 【諸祖伝】【寛永三年版】(9)乙夜=甲夜乙夜【天正本】(10)ナシ=名之日無禮議。以不東 (11)上皇=花園上皇【再版本】(12)公=ナシ【再版本】(13)通曉=通通曉【天正本】

18 自北野=ナシ【再版本】(19)佛佛=佛々【諸祖伝】【永正本】【天正本】(20)祖祖=祖々【諸祖伝】【永正 公=藤房【再版本】 (15)講明奥義=ナシ【天正本】(16)下=ナシ【天正本】(17)公=此郎

其蹤跡者殆二十年於是乎投于關山之席下【再版本】(23)然=ナシ【再版本】(24)句句=句々【諸祖伝】【永正 奏聞。便自截髻出家。時年四十二歳也。待關山應詔來開正法山之日、 本】【天正本】 21 蔵主=蔵司【天正本】 (22) 一日奉宣使詣雲門菴。國師稱玄藏主實得吾髓矣。 便投席下=建武元年甲戌冬出家時年三十九屏 公聞得這

本】【天正本】 (25)呵呵=呵々【諸祖伝】【永正本】【天正本】(26)ナシ=授【諸祖伝】 (27) 去=ナシ【天正本】

版本】 ナシ= (28) 于=其 (32) ナシ=禪師【再版本】 (33) [雲山和尚拙堂和尚之間明江睿西堂住持妙心於住世則為第五世也非嗣法而住茲山者古来唯明江一代焉耳]【再 【再版本】、其于【天正本】(29)裏=裡【天正本】【再版本】(30) 康曆=康歴【天正本】(34)八十五=八十吾【諸祖伝】(35)四十三= 無因因=無因々【天正本】(31)

【再版本】

36

西頭=中【再版本】

37

日=ナシ【天正本】

師の曾て命ずる所なり。

之を改めず。

天授授翁弼禪師

高藤公 に喜び、 奥義を講明す。 隻日を連ね、 を群籍に研く。 侍郎兼撿非違使の別當に至る。 師 諱は宗弼、 [又た勸修寺一十六葉の孫と號すなり] 搢紳聳聴す。 或いは乙夜に及びて退く。 其の言、 時に博覽強記を以て聞ゆ。 字は授翁。 たび發すれば、 關山に嗣ぐ。 私第、 北野に在り、 上皇、 猶お破竹數節の下、 大臣家の華族なり。 後醍醐の天皇の御宇、 城州の人。 特に公に命じて尚書を談ぜしむ。 柳殿と稱す。 俗姓は藤氏 刃を迎えて解くが若 始め播磨の守に任ぜらる。 名儒を選集して經義を禁中に講論す。 幼自り學を好む。 [吉田の中納言藤房と號す]。 諸卿通曉する者の鮮し。 ڙ 思いを六經に覃うし、 是に於いて龍顔大い 旋や昇進して黄門 小一條内大臣 雙日

ると、覺めて之を異なりとす。 少しも倦むこと無し。竟に籌室に登りて衣鉢を受く。 公、平居、 宣使を奉じて雲門菴に詣ず。 又た宗門向上の事有ることを知りて、 因りて字して授翁と曰う。 國師、 「玄藏主、 大燈國師に參見す。 法諱は宗弼。 實に吾が髓を得たり」と稱す。 盖し佛佛授手、 一夕、 毎日、 祖祖相承の義を取 國師夢むらく、 北野自り紫野に朅來して、 公、 親しく公の手を握 這 れり。 つ の 一 言を聞

得て、還って奏聞す。 關山、 詔に應じ來て正法山を開くの日を待ちて、 便ち自ら髻を截りて出家す。 便ち席下に投じて、 時に年四十二歳なり。 親炙誨勵す。 然るに法諱道號 或

話 کے 日 響應するが 即 本有圓成の話に於いて豁然として大悟す。 Ė 衆に報じて曰く、 如 Щ 吅 呵 大笑す。 「吾が禪を要せし者は、 便ち筆を援りて大いに紙尾に書して曰く、 投機の頌を呈す。 只だ弼上人に随い去れ」と。 Щ 句句に於いて一拶再拶を與 上人、 時に開 今日大悟 Щ 祖の會裏 答

舊參耆英、頗る多し。咸な師に依りて參詳す。

堂の朴和尚なり。皆な武を接して本山に住す。 康暦二年庚申三月二十八日を以て遷化す。 山入滅す。師、 踵を繼ぎて住持して第二世と爲る。師の法を嗣ぐ者、無因の因和尚、 世壽八十五、法臘四十三。闍維して設利を収む。塔を正法山 華藏の曇、 有隣の徳も亦た各おの化を一方に旺んにす。 雲山の峨和尚、 の西 拙

\*

### 天授授翁弼禪師

頭に建て、名づけて天授院と曰う。

経)・『易』(易経)・『春秋』の〕六経に注ぎ、精を多くの書籍によって磨いた。当時、博覧強記として〔人々 族である。 氏である[吉田の中納言藤房と号する]。小一条内大臣高藤公[又た勧修寺十六葉の孫と号している]は大臣家氏である[吉田の中納言藤房と号する]。小一条内大臣高藤公[又た勧修寺十六葉の孫と号している]は大臣家 を一たび発したならば、まるで竹を割るときに、二三節を絶ってしまえば刃の勢いで全て割れてしまうよう 暁する者は少なかった。 た。〔花園〕上皇は、 にあり、 〔それは〕一日、〔あるいは〕二日に及び、あるいは乙夜(=午後九時から十一時)となって終わることもあっ に〕知られていた。後醍醐天皇の御代には、すぐれた学者を選り集めて、〔六〕経の義を禁中で講義させた。 、に痛快な説明〕であった。ここに至って、〔花園〕上皇は大いに喜び、貴族たちは恐れ入って聴くだけあっ :の諱は宗弼であり、字は授翁である。関山〔慧玄〕に嗣ぐ。山城の国(京都)の人である。俗姓は藤原の諱は宗弼であり、\*タヤム 柳殿と称した。幼年から学問を好み、思いを〔『詩』(詩経)・『書』(書経)・『礼』(礼記)・『楽』(楽 始めは播磨守に任ぜられた。やがて昇進して、黄門侍郎兼検非違使の別当に至った。は時まのなり 特に〔藤房〕公に命じて『尚書』(書経)を講じさせた。諸の公卿で〔『尚書』に〕通 〔藤房〕公は、〔『尚書』の〕奥義を講〔釈して闡〕明させた。その〔口から〕言葉 私邸は北野 0

ある日、

呵

大笑すると、

国師の〕方丈に上がって〔嗣法の印である〕衣鉢を受けた。法諱は宗弼であった。一夕、〔大燈〕 〔そして〕 日々、 〔藤房〕公は、 北野から紫野へと往来して、〔禅道への〕志が少しも減ずることがなかった。 さらに普段、仏道における究極の宗旨があることを知っていて、大燈国師に参じてい ついに 国師 〔大燈

た。

〔藤房〕公の手をしっかりと握るという夢を見たが、目ざめてからこのことを不思議なことだと考えた。 〔藤房公に〕「授翁」という字をつけた。思うに、「仏が〔代々〕手渡し、祖師が〔代々〕受け継ぐ」と そ

いう 〔禅語の〕意味に捉えたのである。

国師の〕この一言を聞くと、〔花園上皇のもとに〕帰って奏上した。そして〔藤房公自身は〕自ら髻を斬 国師は、 ある日、 「〔関山慧〕 宣使 (花園上皇の意志を伝える使者) 〔として遣わされる命令〕を受けて雲門庵を訪れた。 玄蔵主こそ、真実に私の 〔教えの心〕髄を得たものだ」と言った。 〔藤房〕公は、〔大燈

〔藤房公は〕その時、 四十二歳であった。

寺〕を開く日を待って、 〔藤房公は〕そのまま〔関山慧玄の〕門下に〔身を〕投じて指導を受けた。 それな

|建武四年(一三三七・南朝延元二年)] 関山〔慧玄〕が、詔に応じて〔花園に〕やって来て、正法山

法諱と道号は、 〔出家した藤房公、つまり授翁宗弼は〕「本有円成の話」によって豁然と大悟し、 国師がかつて名づけた〔授翁宗弼の〕ままで、改めなかった。

投機

の領

(関

山禅 境地を〕 師に 確認した。 呈した。 〔それに対して授翁が〕答えた言葉は、〔まるで〕響きに応ずるようであった。 関山は、〔その投機の偈の〕句ごとに〔授翁に〕問うて、一度ならず二度三度と〔その 関 Ш

筆をとって〔投機の偈の〕紙の末尾に大書して言った、「〔授翁〕上人は、今日、大悟大徹し

よい」と。 た」と。その日のうちに大衆に告げて言った、「わたしの禅を求める者は、 その時、 開山祖師〔である関山〕の門下には、長く参じた老年の俊英がとても多かったが、みな ただ〔授翁宗〕弼上人に随えば

〔引き続き、授翁〕師のもとで参禅修行した。

荼毘して舎利を拾い、塔を正法山〔妙心寺〕の西の頭に建てて、天授院と名づけた。 なった。〔授翁〕 足跡を継いで続けて本山に住した。華蔵曇、有隣徳もまた、それぞれ教化をそれぞれの地域で盛んにおこ となった。師の法を嗣いだ者は、無因〔宗〕因和尚、雲山〔宗〕峨和尚、 〔やがて〕開山〔の関山〕が入滅した。〔授翁〕師は、〔関山の〕後を嗣いで〔妙心寺に〕住持して第二世 師は 康暦二年庚申三月二十八日に遷化した。世寿は八十五歳、 拙堂 [宗] 朴和尚であるが、 法臘は四十三年であった。 皆な

○關山=授翁の師である関山慧玄(一二七七~一三六○)のこと。建治三年、 定聖応」「光徳勝妙」「自性天真」「放無量光」の国師号を賜わり、明治四十二年(一九〇九)に「無相大師」の号を睗 再住。延文五年(一三六〇・南朝正平十五年)十二月十二日示寂。世寿八十四。歴朝より「本有円成」「仏心覚照」「大 えて京都へ戻り、妙心寺の開山となる。しかし程なくして再び行脚。観応二年(一三五一・南朝正平六年)、妙心寺に 伊深に入って聖胎長養につとめる。やがて建武四年(一三三七・南朝延元二年)宗峰の遷化に伴い、花園上皇の請に応 わる。法嗣は授翁宗弼のみ。詳細は拙著『関山慧玄禅師伝』を参照のこと。 宗峰に参ずる。嘉暦四年(一三二九)雲門の関字によって大悟。翌年、宗峰より印可され、その後、美濃(岐阜県) について得度。嘉暦二年(一三二七)、蘭渓道隆の五十回忌に出頭し、そこで宗峰妙超のことを聞き、大徳寺にあった 信州高梨家に生まれる。 建長寺の広厳和尚

○城州=山城 (京都) の国のこと

○俗姓藤氏

[號吉田中納言藤房]小一條内大臣高藤公[又號勸修寺一十六葉之孫也]大臣家華族也=異論の多い

64

統に親近し、

ことに光厳院には、

立太子の日に春宮亮に補されて以来、

信任され、

北朝の重鎮と仰がれた。

朝興国 岩倉詣不二房、 是為正 知節仮寐夢、 建武元年十月、 経顕がよろしきなり。 三七〇・南朝建徳元年)内大臣に昇ったが、 三五) 検非違使別当 永仁六年生。権中納言坊城定資の二男で、 定・定資・経顕と次第する。 ガヨロシキナリ。 の時何国に在りしやらしれず。 には足を洗う可く、 藤房に非ずと云う。 元徳元年 知譜拙記』 房説」についての記述である。 ここに見える勧修寺家の祖とは、 供 奉、 知譜拙記勧修寺家祖 (二三二九) 種 に勧修寺家の祖 国々の 例ヨリモ美麗ニシテ被為供奉、 授翁和尚云非藤房。 師仁海僧正剃髪遁世、 八幡へ御幸の供奉、 旦 此時三十八歳ナリ。 旁難競い起こる。 岩倉山には骨を埋む可しと云いて、 皆な此の七字に惑うなり。 辞官したものの、 蔵人頭に補され、 暦応二年 此の時三十八歳なり。 「経顕」 経俊、 経俊、 故に藤房に非ず、 (一三三九・南朝延元四年) 林氏本朝遯史云非藤房。 )。小崎知節の『仮寐専『伝考』「関山」章の 例よりも美麗にして供奉なされ、 『諸家知譜拙記』 (俊) は、 此時何国在シヤラシレズ。故非藤房、 太平記九巻出。 (俊) 延文三年 翌年参議に昇り、 勧修寺経顕 定、 母は右少将四条隆氏の娘。 定、 同四年辞任、 東寺塔供養ニモ供奉シテ、 『太平記』 定資、 此の外、 「仮寐夢」 定資、 経顕を可と為すなり(此七字不善也。 (一三五八・ に拠れば、 花園帝昼夜侍従シテ甚近密之臣也。 経顕。 (一二九八~一三七三) のこと。 経顕。 九巻に出づ。 「黄門侍郎藤藤房」 岩倉の不二房に詣して、 下に或文有り。 元弘二年 同六年正月五日、 皆惑此七字也。 にも授翁和尚は藤房に非ずと云う。 中納言、 応安三年、 応安三年従一位内大臣、 南朝正平 吉田経俊 (一二一四~一二七六) (一三三二・正慶元年) 花園帝に昼夜侍従して甚だ近密の臣なり。 検非違使佐・蔵人・右小弁・春宮亮などを経て、 東寺塔の供養にも供奉して、 同三年権大納言となり、 十三年)従一位に達した。 直十月五日、 従一位内大臣、 古写本、 此外下有或文。 条にも、 七十六歳で没した。 経顕為可也)」としている 仁海僧正を師として剃髪遁世して、 勧修寺当の中将とあり。 「此の七字、 桂川可洗足、 南北朝期の公卿で、 同六年二月薨。 従此七字、 同六年二月薨る。 藤房、 古写本勧修寺当ノ中将トアリ 権中 康永元年(一三四二・ 林氏 その間 -納言、 建武元年十月、 善からざるなり。 ついで応安三 直に十月五日 のこと。 岩倉山 種々旁難競起 | 本朝 七十六。 七十六。 是を正と為 理骨ト つい 初名忠定 持明院 此経顕 八幡 で、 云テ 俊 Ш

また生前

とある。つまり、勧修寺経顕は、 り、『尊卑分脈』にも「内大臣従一、母同俊実卿。応安六・二・五、薨。七十六。号芝山内大臣。又後勧修寺内大臣 史』の記述にも見えるように、『諸家知譜拙記』に拠れば「応安三年従一内大臣。同六・二薨。七十六。号芝山」とあ 城のほか、 かりに授翁が経顕であったとしても、万里小路藤房と同年代の人物であるから、年代的には問題ない。しかし、『国 勧修寺とも号したので、それが子孫の家号となった(『国史』第三巻「勧修寺経顕」条・p.284、参照)。 内大臣となってから三年後に逝去しているのであって、出家して授翁となることは不

可能である。このように、授翁=藤房説には異論も多い。無著道忠『正法山誌』には、多く授翁=藤房説への批判説を

○吉田=『伝考』に「大日本史、万里小路、又云、吉田宣房、隠居所吉田ニ有リ。故ニ引退シテ吉田ト云トナリ」とある. 深くかかわった。後宇多・後醍醐両天皇の側近で、建武政権時に内大臣にまで昇った定房が、南北朝分裂後、 委員会編・山川出版社・一九九七年、p.2189)。 いたため衰退。北朝についた弟の隆長・資房の系統が甘露寺・清閑寺両家となる(『日本史広辞典』日本史広辞典編集 吉田家」は、 四三~一二〇〇)を祖とする。家名は、経房が洛東の吉田に構えた別業による。実務官僚の家柄で、院中の実務にも 藤原氏勧修寺流。 後白河上皇の近臣で、 源頼朝と朝廷との間を取り次いだことで知られる藤原経房(一

また、「吉田宣房」は、万里小路藤房の父親である「万里小路宣房」のこと。

- ○小一條內大臣高藤公=藤原高藤(八三八~九○○)。平安前期の公卿。左大臣藤原冬嗣の孫。内舎人良門の次男。 三年正月任内大臣、同年三月三日薨。六十三歳、母西市正沙弥九女」とある。 五年生まれ。昌泰二年(八九九)には大納言に昇り、翌年、内大臣に就任。 一二巻・p.201、参照)。『伝考』に「右写本小一條作勧修寺三字高藤 (知譜拙記)。延喜帝外祖勧修寺贈太政大臣 同年三月十二日没。六十三歳(『国史』第 和
- ○勸修寺= 開基は醍醐天皇、 の子息、 定方が勧修寺に西堂を建て、ついでその子息、 「勧修寺」は、 開山は承俊律師(『国史』第三巻「勧修寺」条・p.828)。醍醐天皇の外祖父である藤原高藤の後、 京都市山科区にある真言宗の寺院。 朝忠・朝成が相い議して、累代一門中官位第一の者を氏長者と 亀甲山と号し、 山階派大本山 開創は昌 (九〇〇)、

号・二○○六年)を参照のこと

記」・「妙心禅寺記」:流布本『正法山六祖伝』「関山慧玄」章・「妙心禅寺記」との対照を通して」(『禅学研究』

林諸祖伝』については、

拙著

『関山慧玄禅師伝』

「解説」、あるいは、

拙稿「資料紹介

『禅林諸祖伝』所収、

、「開山

行実

京正法山妙心寺記」のこと。

「妙心禅寺記」には、「名云宗弼、

字云授翁。

其初称播摩守、

後号宰相中将」とある。

定め、 家」条・p.283、 称したが、南北朝時代の内大臣経顕が勧修寺を称して以来、その家の号となった。 の実務を執り、 て活躍してから近世初頭にかけて最も栄え、代々、 同寺を高藤流の氏寺としたので、自ずからその寺名が一門の総称となった。院政時代に権勢をふるってから急速 弁官家とか名家と呼ばれる家柄を形成した。 一門の廷臣は多く弁官に任じ、 蔵人頭に補される一方、 武家伝奏となって公武間に重きをなした(『国史』 後に数家に分かれ、 上皇や摂関に近仕して院中、 吉田・甘露寺・坊城・ 勧修寺家は、 経顕が北朝の重臣とし 第三巻 万里小路などを あるい がじゅうじ

○任播磨守=『伝考』に「雪江和尚草本ニモ有ル。然レドモ、公郷補任ト云書ニモ不見。 ○大臣家=『伝考』「大臣家」条に み】「長官・守」条、 をいうが、官司によって文字を異にする。下に次官(すけ)、判官(じょう)、主典 アリ」とある。「守」 云、或曰、妙心寺住持寿翁廼是藤房也。 「藤原藤房」条に同文が見える は、 林読耕斎、 第三巻・p.978)。『伝考』の中に見える「雪江和尚草本」とは、 は、 令制で四等官の一つ。 つまり林羅山の四男の靖が、寛文四年(一六六四)四月に刊行した隠逸伝であり、 「閑院左大臣ヨリ出ル故ニ大臣家ト云。 豈其然乎。 中央、 蓋彼徒之謬伝矯托也。 地方の長官の総称。その所属する官司 藤房デナイト云証拠ハ本朝 又小崎知節仮寐夢ニモ非藤房ニト云」とある。 『禅林諸祖伝』に収録される「西 (さかん) 古写本至参議羽林郎黄門侍郎 の職掌を統率する責任者 がある」(『国語』「【か

○黄門侍郎兼撿非違使= 四 を担当した職の に成立した。 検非違使は、 十世紀以降、 「黄門侍郎」 衛門府の警察権と弾正台の糾弾権を統合する京中警察機関として弘仁年間 律令裁判制度の形骸化にともなって権限を拡大し、 は 中納言の唐名。 「検非違使」 は 平安〜室町時代に、 のちに 「朝家此職ヲ置キテ以来、 おもに京中の警察

府 庁の権能は寺社奉行人の手に吸収され、十四世紀末には使庁の裁判の機能は停止した。 にいたる(『日本史広辞典』p.723、 ジル追 捕 弾正ノ糾弾、 刑部ノ判断、 参照)。やがて室町幕府が成立すると、幕府の警察・裁判権が次第に強化され、 京職ノ訴訟、併セテ使庁ニ帰ス」(「職原抄」)と評される強大な権限を獲得する なお中央の検非違使のほか、 使 諸

町ヂヤト云ハアシ、柳ノ馬場ノ北ノ端ニアルナリ。柳馬場ヲ万里小路ト云ナリ。中古大坂ノ或人、京都ノ古絵図ヲコシ ラヘタ。在称柳殿処。私曰、 稱柳殿=『伝考』に「今云北野ニハアラズ。往古一条ヨリ上ヲ都ベテ北野ト云タ。 柳木アリシ故ニ称柳殿乎。万里小路通故ニ町ヲ名万里小路。 有柳樹御殿故ニ柳ノ馬場ト云 柳殿ハ今ノ北埜近辺

国にも検非違使が置かれた(『国史』巻五・p.117、参照)。

タカ。本朝俗ク総ジテ神社仏閣門前通衢称馬場。

万里小路通、

則柳殿エノ通衢故ニ称柳殿馬場義ナリ」とある

なので、柳の馬場と言ったのであろうか。 木があったから柳殿と称したのだ。万里小路通は、だから町名を万里小路といったのだ。 だ。平安時代に、大阪のある人が、京都の古地図を作った。そこに柳殿と称する場所があった。私見ではあるが、 殿は今の「北埜」近辺の町だというのは、 概要は以下の通り。「北野」は、 江戸時代当時でいう北野ではなく、かつては一条より上をすべて北野と呼んだ。 わが国では、俗では神社仏閣の門前通を馬場と称する。万里小路通は、 柳の馬場の北端にあるのである。つまり、柳の馬場を「万里小路」というの あるいは、 柳の木がある御殿 0

り柳殿への通路であるが故に柳馬場と称する意味である。

二・一メートル)で、現在の柳馬場通にあたる(『国語』「万里小路」条、 いる。ちなみに、「万里小路」 の西南角にあった。柳殿は万里小路家の北にあったので、『北の柳殿』の誤伝したものであろう」 (p.86、 後藤亮一『圓鑑國師傳』 柳殿と称す』とある。一般に之を踏襲しているが、之は誤伝らしい。 (妙心寺・一九二七年)に拠れば、「『正法山六祖伝』によると、藤房卿の私第は しは、 平安京の左京の南北通りの一つで、高倉小路と富小路の間にあった。 第十二巻・p.470)。 万里小路家は図の示す様に一条通り万里小路 幅四丈 『北野に在

○後醍醐天皇=第九六代天皇。 (一二八八)、後宇多天皇の第二皇子として生誕。 在位は文保二年(一三一八)から延元四年(一三三九・北朝暦応二年)まで。 母は藤原忠継の女談天門院忠子。名は尊治。 延慶元年 (一三〇八)、 正応元年

参照)。 『日中行事』等を撰述し、『李花集』・『新葉和歌集』等に和歌を残す(『国史』第五巻「後醍醐天皇」条・p.859~860、 年)義良親王(後村上天皇)に譲位した後、 武三年(一三三六·北朝延元元年) を滅亡させ、京都に還幸して親政(建武の新政)を開始した。しかし武士達の不満を生み、足利尊氏に攻められて、 持明院統の花園天皇の皇太子となり、文保二年(一三一八)即位。元亨元年(一三二一)後宇多上皇の院政を廃し、 隠岐に配流される。後に隠岐を脱出して再び反幕府勢力を結集して、遂に元弘三年(一三三三)、鎌倉幕府 倒幕計画を立てるも二度にわたって失敗(正中の変[一三二四・正中元年]、元弘の変[一三三一・元弘 吉野へ逃れて南朝を樹立した 朝敵討滅・京都奪回を遺言に崩御する。 (南北朝時代)。延元四年 (一三三九・北朝暦応二 聖寿五十二。『建武年中行事』・

○乙夜=昔、 夜」条、第一巻・p.1213)。『伝考』には、「古写本、甲乙夜トアリ。後漢書百官志中宮衛志甲乙檄相伝甲夜畢伝、 分ハ後醍醐帝モヨカツタナリ」とある。 相伝尽五更。甲夜ハ初夜、乙夜ハ四ツ、丙夜ハ九ツ、丁夜ハ八ツ、戌夜ハ七ツナリ。南史梁武帝、 中国で夜を甲・ 乙・丙・丁・戊の五つに分けた、 その一つ。現在の午後九時頃から十一 常側燈至戌夜。 時 頃 (『国語』「乙

○破竹數節之下=『伝考』「之下」条に、「モトマデモト云ガ如シ。十八史略、斎晋記、 皆な刃を迎えて解くなり(今兵威已振、譬如破竹、 云。今ハ理ヲ分ツコトヲ云」としている。『晋書』「杜預伝」に「今兵威已に振う、譬えば竹を破るが如く、 最初の二三節を絶ってしまえば刃の勢いを受けて全部が割れてしまうように痛快な説き方であったということ。 数節之後、 皆迎刃而解)」とある。 杜預云、敵ヲ打コト破竹ノ如キト つまり、 喩えば竹を割る様なも

○搢紳=笏を大帯にさしはさむ。転じて、高貴の人の意(『大漢和』巻五・p.348)

○龍顔=天皇のこと。

○聳聴=たちすくんで聞く。棒立ちになって震えて聞く。 ②聳動聴聞。 通『悚』。 ③恭敬地聴。 注意地聴。 聳、 つつしみ敬って聴く。 通 「悚」」 (第八冊・p.702) とある。 『漢語』 「①聳然而聴 聳 通

○平居=ふだんに。いつも。居常(『大漢和』巻四・p.491)。

学』p.495)。「向上事」は、 の帰趨する要門をさす。つまり禅は仏法の総府淵源であり、仏道の正門であるという意味で、禅宗を宗門といった んだのに対して、禅家が教外別伝を主張して、これを宗といったことによる。宗は流派(仏教諸派) 向上の一大事。仏道の究極の宗旨(『禅学』p.314)。似た語に「向上宗乗事」があり、 の本源、

界であるという意味を含む 理想であるが、真の修行はこれに執着することなく、仏をも超えた境界であること(『禅学』p.1085)。つまり、宗門の 向上事とは、仏道の究極、 の最奥の宗義。大悟徹底した仏の境界(『禅学』p.314)。また、他にも「仏向上事」という語もあり、 大悟徹底した究極の境界であり、そこには、すでに悟りへの執着を離れた、 仏は仏教修行 仏をも超えた境

○大燈国師=宗峰 妙 超 (一二八二~一三三七)。臨済宗大応派。 二四一~一三一六)に参ずる。嘉元三年(一三〇五)、二十四歳の時、京都韜光庵に在った南浦紹明(大応国師) 寺の戒信律師について出家して教学に励む。やがて禅家に転じ、京都で諸師に参じたのち、鎌倉万寿寺の高峰顕日 播磨 (兵庫県)の人。俗姓紀氏。十一歳で書写山円教

賜る。建武四年(一三三七・南朝延元二年)十二月二十二日示寂。世寿五十六。法臘三十四。『大燈国師語録』三巻の の上皇・天皇から崇敬を受け、花園上皇より「興禅大燈国師」の号を賜り、後醍醐天皇からも「高照正燈国師」の号を り嗣法する。延慶元年(一三〇八)、南浦の遷化に伴い、翌年、京都東山の雲居庵に隠栖して聖胎長養に励む. (一三一五)、紫野に小院を構えて移り住み、やがて嘉暦元年(一三二六)十二月八日、大徳寺において開堂。 次いで万寿寺・建長寺に南浦が歴住するのに随侍し、徳治二年(一三○七)、宗峰二十六歳の時、 『仮名法語』・『碧巌百則大燈国師下語』等の著が存する。 法嗣は徹翁義享・海岸了義・関山慧玄等 (『禅学』p.1193~

○朅來=去来、往来(『大漢和』巻五・p.1009)。

1194、竹貫元勝『宗峰妙超-

−大燈を挑げ起して−』ミネルヴァ日本評伝選・ミネルヴァ書房・二○○八年、

参照)。

南浦紹明遷化の後 「紫野」は大徳寺のこと。大徳寺は、山号は龍宝山。 宗峰は東山雲居庵にいたが、 播磨守護赤松則村がこれを聞き、 嘉暦元年 (一三二六) 紫野に法堂を建立して宗峰を請じた。 創建 (諸説あり)。 開山は宗峰妙超

七四)一休宗純 園上皇は勅して祈願道場とし、 後醍醐天皇は宗峰の高徳を聞き、禁中に請じて禅要を問い、 享徳二年(一四五三)回禄の厄によって大半が焼失。 (一三九四~一四八一)が再興に尽力し、寛文年中(一六六一~一六七三)に至って伽藍は旧に復する 京都五山の上に準じたが、 続いて応仁の乱によっても兵火に襲われる。 やがて五山を辞して林下の寺院として威風をふるうこととな 勅して土地を賜い、 伽藍を草創して寺号山号を与えた。 文明六年 四

○籌室=「籌」は、 導し証果を得せしめたが、一人を度するごとに一籌を石室に投じ、 布薩等の時に比丘の数を数えるのに用いる小棒。 縦十八肘横十二肘の室は籌で充満したという。 付法蔵第四祖優婆毱多尊者は、 在世中多くの人を化

(『禅学』p.810、

参照)。

○衣鉢=三衣一鉢の略。三衣は僧伽梨 鉢盂 いて師僧と弟子の間に、伝法の信標として袈裟と応量器を伝えたことから、法を伝えることを衣鉢を伝える、 て、籌室は住持人の居室・方丈・函丈の意に用いる(『禅学』p.854、 (応量器)で僧侶の食器のこと。 (『禅学』p.103)。 (大衣)・鬱多羅僧 (七条衣)・安陀衣 (五条衣)・僧尼の三種の袈裟。 共に僧侶の持物の中でもっとも大切なもの。転じて、 参照 仏法・仏道の意 衣鉢を継 禅宗にお 鉢 は 0

などという

○佛佛授手、祖祖相承=例えば『密雲禅師語録』 に語録類に見える禅語であるが、 言葉である 『円悟仏果禅師語録』 圜悟の弟子である大慧宗杲の『大慧普覚禅師語録』巻二二「示曾機宜 『大慧禅師宗門武庫』に 巻四 「住東京天寧寺〔上堂〕」に 用例としては後半の 「祖祖相伝、 卷四 仏仏授手」(T47-946c) という形で見えるなど、 「上堂開示」に「所謂仏仏授手、 「祖祖相承」 「仏仏授手、 が 「祖祖相伝」となったものが多い。 唯授此心。 〔法語〕」に「仏仏授手、 祖祖相伝、 祖祖相承」(J10-22a) とあるよう 唯伝此妙」(T47-732c) 語録類に散見する 祖祖相

○雲門庵=宗峰妙超を祀る丈室。 超寂後 に遵いて霊骨を丈室中に蔵む その遺骨を大徳寺の方丈に安置するように命じた、 [雲門庵] 『興禅大燈国師年譜 (火浴之後) 門人遵遺命蔵霊骨于丈室中 「建武四年丁丑 その場所を「雲門庵」 [北朝延元二年]」 [雲門庵]」)」とある。 と称した、 条には、 ということである。 「火浴の後 門 遺

は雲門文偃の再来と考えられていた。春作禅興編述の『大燈国師行状』によれば以下の通り、「〔大応〕 (大燈)乃ち参随す。彼に至りて未だ十日を経ざるに、因みに案上に鎖子を放在し、忽然として関字を 国師相州に赴き

打透す。 円融無際、真実諦当、 大法現前の処に到り了わり、汗流れて背を浹す。急ぎ方丈に趨り、下語して曰く、

は是れ雲門の再来なり』と。 『幾乎ど路を同じうす』と。 国師大いに愕きて云く、『夜来、夢に雲門の吾が室に入るを見る。儞、 師は耳を掩いて出づ (国師赴于相州住建長。 師乃参随。至彼未経十日、 今日関字を透る。 因案上放在鎖子、

忽然打透関字。到了円融無際、

真実諦当、大法現前処、

汗流浹背。急趨方丈、

下語曰、幾乎同路。

国師大愕云、夜来夢

儞今日透関字。 儞是雲門再来也。 師掩耳而出)」(T81-223a)。

○國師稱玄藏主實得吾髓矣=『流布本』「関山」

章に「我が付法の諸子の中、

唯だ慧玄蔵主のみ実に吾が道

髄を得たり

○玄藏主=関山慧玄のこと

言葉に由来する言葉。『歴代法宝記』に、「唐国に三人有りて我が法を得たり。一人は我が髄を得、一人は我が骨を得 (我付法諸子中、 唯慧玄蔵主実得我吾道髄)」とあるのに拠る。ちなみに「道髄」は、 ダルマの伝記中の嗣法の弟子への

とある。後にこれに道副が加わって四人となって、最も優れた弟子のことを道髄、 三人得我法。一人得我髄、一人得我骨、一人得我肉。得我髄者恵可、 人は我が肉を得たり。我が髄を得たる者は恵可、我が骨を得たる者は道育、 得我骨者道育、 我が肉を得たる者は尼総持なり(唐国有 あるいは得髄の弟子と呼ぶようにな 得我肉者尼総持也)」(T51-181a)

○一日、奉宣使詣雲門菴……公聞得這一言還奏聞=『流布本』「関山」章では、ここを「後、 示す。萩原の太上法皇、大いに睿聞を驚かして、黄門侍郎藤の藤房に勅して、趨謁し宣問せしむ。 数年あって、 黄門、 雲門の丈室に 玉 嗣 微恙を

けて、百年の後、 が道髄を得たり。 詣して、具さに聖旨を陳べて曰く、『和尚、 然れども天生風顛の漢にして、 猶お玄奥を扣かんと要す』と。 嗣法の諸師の中、 居に定所無し。他時異日、 国師、 対えて曰く、 誰か是れ最も大機大用を得たる者か。 『我が付法の諸子の中、 宜しく宣詔を降して徴し求むべし』と。 唯だ慧玄蔵主のみ実に吾 願わくは指教を承

還って奏聞す。

上

重ねて甘露寺亜相藤氏を遣わして、

宣諭して曰く、

『朕、

将に華園の離宮を捨てて、

以て禅苑

得吾道髄 捨華園離宮、 と成さんとす 和尚嗣法諸師中、 然天生風顛漢、 以成禅苑)」として、 (後数年、 誰是最得大機大用者。 国師示微恙。 居無定所。 花園上皇の使者として宗峰のもとを訪れた公卿を藤房とする。 他時異日、 萩原太上法皇大驚睿聞、 願 宜降宣詔而徴求。 承指教、 百年後猶要扣玄奥。 勅黄門侍郎藤藤房、 黄門還奏聞。 国師対曰、 上重遣甘露寺亜相藤氏、 趨謁宣 蕳 我付法諸子中、 黄門詣雲門丈室、 宣論 唯慧玄蔵

周辺に藤房がいるはずはないとする 任』中の、藤房が建武元年(一三三四)十月五日に出家遁世しているとの記述を元に、 かし、『別考』『考彙』 共に、 当該箇所を藤房ではなく、勧修寺中納言経顕としている。 (加藤正俊『関山慧玄と初期妙心寺』p.44)。 建武四年のこの頃に花園 加藤正俊師もまた

)便自截髻出家……親炙誨勵=現在の妙心寺では、 ある『太平記』では、その出家の時期を建武二年(一三三五)三月十一日出家としていて、『六祖伝』の記述と齟齬 三三七・南朝延元二年)にあてており、この記述に従えば、 修寺中納言経顕については、注 「俗姓藤氏 〔號吉田中納言藤房〕……大臣家華族也」条を参 開創の年を大燈国師が病床にあって山号寺号を奏上した建武四年 授翁の出家もまた同年となる。 しかし、 藤房の第一史料で

ある。

抑も、

藤房の出家年は『公卿補任』

に拠れば、

建武元年(一三三四)十月五日、三十九歳で出家したということ

)親炙誨勵=「親炙」は、その人に近づいて感化を受けること。『孟子』「尽心 下」条に「聖人に非ずして能く是くの若 くならんや、而るを況や之に親炙する者に於いてをや(非聖人而能若是乎、 (下)』岩波文庫・二○○七年、p.399)とある。「誨励」は教え励ます。『碧巌録』第九六則「頌評唱」に「近ごろ達 少林に住するを聞く。乃ち彼に往き、晨夕に参扣するも、 乃往彼、 晨夕参扣、 達磨端坐面壁、 莫聞誨励)」(T48-219a)とある 達磨端坐面壁して、 而況於親灸之者乎)」(小林勝人 誨励を聞くこと莫し (近聞達磨大 『孟子

になって、これが正式である。これらは藤房を授翁の前半生とするのに最も問題となる点である。「解説」参照

○一日於本有円成話……上人今日大悟大徹矣=授翁の開 本有円成の話に参得し了って、 仏祖の深恩報謝し難し、 何ぞ馬腹と驢胎とに居らんや』と。 投機の偈を呈して曰く、 悟の因縁。 『此の心、一たび了して曾て失わず、 余、 授翁に与えた関 問うて曰く、 Ш 『此の心、 の印可は 以下 何処にか在る』と。 人天を利益すること尽未

て云く、『虚空に逼塞す』と。曰く、『未審し、何を以てか人天を利益せん』と。答えて云く、『行きては到る水の窮ま 74

る処、坐しては看る雲の起こる時』と。曰く、『仏祖の深恩、如何が報ぜん』と。答えて云く、『頭には天を戴き 脚は

之偈曰、此心一了不曾失、利益人天尽未来。仏祖深恩難報謝、 日、大徹大悟せり』と。 地を踏む』と。曰く、『馬腹驢胎、為何ぞ入らざる』と。弼、便ち礼すること三拝。余、呵々と笑って曰く、『上人、 延文元仲春日 関山叟恵玄、宗弼上人の為に書す(宗弼上人、参得本有円成之話了、呈投機 何居馬腹与驢胎。余問曰、 此心在何処。答云、逼塞虚空

為何不入。弼便礼三拝。余呵々笑曰、上人今日大徹大悟矣 延文元仲春日 関山叟恵玄為宗弼上人書)」。

曰、未審、以何利益人天。答云、行到水窮処、坐看雲起時。曰、仏祖深恩如何報。答云、頭戴天脚踏地。

ちなみに「本有円成」は、『宗門葛藤集』に「維摩経に云く、『本有円成仏、甚と為てか還って迷倒の衆生と作る」

(道前宗閑『校訂本 宗門葛藤集』禅文化研究所・二○一○年、p.255)とあり、今では関山三転語のひとつとされてい

実際には 『維摩経』にはこの語は見られない

○参詳=参禅修行の意(『禅学』p.400)。

○開山入滅。師繼踵住持、爲第二世矣=『流布本』「関山」章では以下の通り。「師、一日束装頂 笠して、弼上人来也と 召す。相い携えて風水泉頭に到り、大樹の下に倚って立ちながら、出世の始末を談じ了わって、泊然として化し去る。

室に入る。全身を奉じて本山の艮隅に瘞む。塔を建てて微笑庵と名づく(師一日東装頂笠、召弼上人来也。相携到風水 <sub>-</sub>風水泉は井の名、今、妙心の庫司の前に在り。其の樹、近年尚お存すと云う]。授翁、遽かに一衆に告げて、舁いで丈 倚大樹下立、談出世始末了、泊然化去[風水泉井名。今在妙心庫司前。其樹近年尚存云]。授翁遽告

丈室。奉全身瘞於本山艮隅、建塔名微笑庵)」。なお、「継踵」は、後を嗣ぐこと(『大漢和』巻八・p.1200)。

○嗣師法者無因因和尚……亦各旺化一方=「無因因」は、無因宗因(一三二六~一四一○)のこと。妙心寺第三祖 十六年)、三十六歳の頃、 (愛知県) に生まれ、 (?~一三四五)の下に預けられ、康永元年(一三四二)、十七歳で得度。康安元年(一三六一・南朝正平 同国の豪族荒尾氏の一族であるという。建武元年(一三三四)、九歳で建仁寺の天潤庵にあ 授翁宗弼に参じ、応安四年(一三七一・南朝建徳二年)、四十六歳で嗣法する。その後、

宗峨 p.24) とある 堂宗朴(生没年不詳)のこと。妙心寺第六世。『妙心寺史』(p.80) では、 を接し、堂下には武を布く(堂上接武、堂下布武)」(竹内照夫『礼記(上)』新釈漢文大系・明治書院・二〇〇七年 ○) 九月五日遷化。なお「接武」 初期妙心寺』p.208)。やがて、大内義弘の応永の乱に連座して拙堂は青蓮院に幽閉されたという(『妙心寺史』p.81)。 したとするが、加藤正俊師に拠れば、妙心寺住持となった後もしばらくは観音寺を兼務していたとする(『関山慧玄と に退蔵院 (大阪)の人。 華蔵曇」は、 (生没年不詳) のこと。妙心寺第四世。 (後に塔頭となる)を開き、また河内 初め諸方を遍歴した後、授翁に参じて嗣法する。後に常陸を訪れて東福寺を開創。応永十七年(一四 世寿八十五、 (茨城県) に福泉寺を開創。 の「武」 法臘六十九。 は「歩」。一歩ずつ相接して歩くこと。『礼記』「曲札 雲山は信州の出身で、 法嗣は日峰宗舜、 応永十九年(一四一二)八月二十九日遷化。また「有隣徳」は、 (大阪)に観音寺、 春夫宗宿、 摂津(兵庫県)に海清寺を開く。応永十七年六月四 関山の俗甥であるとされる。 拙堂は河内の観音寺に住した後、 謙翁宗為の三人。「雲山峨和尚」 「拙堂朴和尚」 上」に、「堂上には武 妙心寺に住 河<sup>かわち</sup>

○闍維収設利。 現 号「天授」を院号とする。応仁の乱の後、雪江宗深が再建し、文明年間(一四六九~一四八七)に悟渓宗頓に付嘱した。 至る頃には無住となっていたが、寛文元年(一六六一)、愚堂東寔(一五七七~一六六一)が中興 その頃の天授院は、 |在の天授院に授翁の開山塔は存在しない。授翁の開山塔があるのは、滋賀県三雲の妙感寺である。 今日、 妙心寺の専門道場になっている(木村静雄『妙心寺』小学館・一九八四年・p.277~278、 建塔於正法山西頭、 東海庵と方丈の間に位置していたが、承応二年(一六五三)の増改築にともない、 名日天授院= 「天授院」 は、 創建は康暦二年 (一三八〇) であるが、 開創以後、 当 現在地に移建さ 参照)。 尋 の 南

# 『再版 正法山六祖伝』「天授授翁弼禪師」 章 訳注

経義於禁中。 小路藤房也。 師 諱宗弼 連雙日隻日、 字授翁、 官至中納言。 嗣關山。 或及乙夜而退。 自幼好學、 小一條 覃思六經、 [又號勧修寺] 又花園上皇特命談尚書。 研精群籍。 内大臣高藤公之裔 時以博覽強記而聞。 諸卿通曉者鮮。 [高藤公一十六葉之孫也]、 後醍醐天皇、 藤房講明奥義。 選集名儒講論 其言 即萬里

猶若破竹數節之下、迎刃而解也。

於是龍顏大喜、

**晉紳聳聽**。

時

和尚 開山入滅。 年三十九。 夕國師夢、 上人今日大悟大徹矣。 日於本有圓成話豁然大悟。 此郎平居又知有宗門向上事、 華藏曇禪師、 閣維収設利。 拙堂和尚之間、 師繼踵住持、 屛其蹤跡者、 親握此郎手。 有隣德禪師、 建塔於正法山中、 明江睿西堂、 即日報衆日、 覺而異之。 爲第二世矣。 殆二十年。 呈投機頌。 參見大燈國師。 亦各旺化一方。 要吾禪者、 因字日授翁。 於是乎投于關山之席下、 住持妙心於住世、 名日天授院 嗣師法者無因因和尚、 山於句句與一拶再拶。 只隨弼上人去。 毎日朅来紫野、 師以康曆二年庚申三月二十八日遷化。 蓋取佛佛授手、 則為第五世也。 雲山峨和尚、 親炙誨勵。 其時開山 答話如響應。 志無少倦矣。 祖祖相承之義也。 非嗣法而住茲山者、 法諱道號、 祖會裡舊參耆英頗多。 拙堂朴和尚。 竟登籌室受衣鉢。 山呵呵大笑。便援筆大書紙尾日 建武元年甲戌冬出家。 國師所曽命也。 世壽八十五 皆接武住本山 古来唯 咸依師參詳 法諱宗弼、 崩江 不之改焉 法臘 代焉

四

葉の孫なり」。 師 諱は宗弼、 即ち萬里小路藤房なり。 字は授翁。 關山 「に嗣ぐ。 官 中 小一 ・納言に至る。 條 [又た勧修寺と號す]。 幼自り學を好む。 内大臣高 思いを六經に覃うし、 公の 裔なり [高藤公一十六 精を群籍

に 研 く。 明す。 いは乙夜に及びて退く。 其の言、 時に博覽強記を以て聞ゆ。 たび發すれば、 又た花園上皇、 猶お破竹數節の下、 後醍醐天皇、 特に命じて尚書を談ぜしむ。 名儒を選集して経義を禁中に講論す。雙日隻日を連ね、 刃を迎えて解くが若し。 諸卿通曉する者鮮し。 是に於いて龍 競大い 藤房、 に喜び、 奥義を講 或

搢紳聳聽す。

握ると、 しも倦むこと無し。竟に籌室に登りて衣鉢を受く。 此 の郎、 覺めて之を異なりとす。 平居、 又た宗門向上の事有ることを知りて、 因りて字して授翁と曰う。 法諱は宗弼。 大燈國師に參見す。 蓋し佛佛授手、 一夕、 國師夢むらく、 毎日、 祖祖相承の義に取 紫野に朅来して、 親しく此の郎の手を れれ 志 少

じ、 建武元年甲戌冬、 誨勵に親炙す。 出家す。 法諱道號は、 時に年三十九。 國師の曽て命ずる所なり。 其の蹤跡を屛くる者、殆ど二十年。是に於いて關山 之を改めず。 『の席』 下に投

耆英、 即日、 應するが如し。 目 頗る多し。 衆に報じて曰く、 本有圓成の話に於いて豁然大悟す。投機の頌を呈す。 Щ 咸な師に依りて參詳す。 呵 呵大笑す。 「吾が禪を要せし者は、 便ち筆を援りて大いに紙尾に書して曰く、「上人、今日大悟大徹せり」 只だ弼上人に隨い去れ」と。 Щ 句句に於いて一拶再拶を與う。 其の時、 開 Щ 祖の會裡 舊

維して設利を収む。 世と為るなり。 た各おの化を一方に旺んにす。 皆な武を接して本山に住す。 山入滅す。 嗣法に非ずして、 師、 塔を正法山中に建て、 踵を繼ぎて住持す、 茲の山に住する者、 師 [雲山 康暦二 和尚、 第一 名づけて天授院と曰う。 年庚申三月二十八日を以て遷化す。 一世為り。師の法を嗣ぐ者、 拙堂和尚 古来、 1の間、 唯だ明江 明江睿西堂住持す。 一代なるのみ」。 無因因和尚、 妙心、 華藏曇禪 世壽八十五、 住世に於いては、 雲山 師 峨 法臘 有隣德禪 和尚 四十七。 拙堂朴 則ち第 師 b 闍 袙 Ŧī.

\*

ときに、二三節を絶ってしまえば刃の勢いで全て割れてしまうよう〔に痛快な説明〕であった。ここに至っ 〔『尚書』の〕奥義を講〔釈して闡〕明させた。その〔口から〕言葉を一たび発したならば、まるで竹を割る に及び、 の裔であり[高藤公から〔数えて〕十六代の孫である〕、つまり万里小路藤房である。官位は中納言に至った。『音楽 て、〔花園〕上皇は大いに喜び、〔一方で〕貴族たちは恐れ入って聴くだけであった。 に〕命じて『尚書』(書経)を講じさせた。諸の公卿で〔『尚書』に〕通曉する者は少なかった。 天皇は、すぐれた学者を選り集めて、〔六〕経の義を禁中で講義させた。〔それは〕一日、〔あるいは〕二日 の〕六経に注ぎ、精を多くの書籍によって磨いた。当時、博覧強記として〔人々に〕知られていた。 幼年から学問を好み、思いを〔『詩』(詩経)・『書』(書経)・『礼』(礼記)・『楽』(楽経)・『易』(易経)・『春秋 師の諱は宗弼であり、字は授翁である。関山〔慧玄〕に嗣ぐ。小一条[又た勧修寺と号する]内大臣高藤公師の諱は宗弼であり、タシムム あるいは乙夜(=午後九時から十一時)となって終わることもあった。また花園上皇は、 特に〔藤房 藤房は 後醍醐

という〔禅語の〕意味に捉えたのである。 そこで〔藤房公に〕「授翁」という字をつけた。思うに、「仏が〔代々〕手渡し、祖師が〔代々〕受け継ぐ」 は、〔藤房〕公の手をしっかりと握るという夢を見たが、目ざめてからこのことを不思議なことだと考えた。 〔そして〕日々、〔北野から〕紫野へと往来して、〔禅道への〕志が少しも減ずることがなかった。ついに 〔大燈国師の〕方丈に上がって〔嗣法の印である〕衣鉢を受けた。法諱は宗弼であった。一夕、〔大燈〕 この侍従は、さらに普段、仏道における究極の宗旨があることを知っていて、大燈国師に参じていた。

建武元年(一三三四)甲戊の冬、〔藤房は〕出家した。年齢は三十九歳であった。

それから蹤跡をくらませ

〔妙心寺〕の西の頭に建てて、天授院と名づけた.

に関山の門下に〔身を〕投じて指導を受けた。〔それなのに〕法諱と道号は、〔大燈〕国師がかつて名づけた 〔授翁宗弼の〕ままで、改めなかった。 ほとんど二十年。 〔関山慧玄が、 詔に応じて花園に戻って来て、正法山妙心寺に再往した〕その

よい」と。 笑すると、 を〕確認した。〔それに対して授翁が〕答えた言葉は、〔まるで〕響きに応ずるようであった。 山に〕呈した。 ,授翁] ある日、 その日のうちに大衆に告げて言った、「わたしの禅を求める者は、ただ〔授翁宗〕弼上人にだけ随えば 師に依って参禅修行した。 その時、 筆をとって〔投機の偈の〕紙の末尾に大書して言った、「〔授翁〕上人は、今日、 〔出家した藤房公、つまり授翁宗弼は〕「本有円成の話」 関山は、 開山祖師 〔その投機の偈の〕句ごとに 〔である関山〕 の門下には、長く参じた老年の俊英がとても多かったが、 〔授翁に〕 問うて、 によって豁然と大悟し、 一度ならず二度三度と〔その境 大悟大徹 投機の頌を 関山は呵呵 みな (関 犬

三月二十八日に遷化した。 華蔵曇 しては、 足跡を継いで続けて本山に住した。 となった。 やがて〕開 有隣徳もまた、 つまり第五世となるのである。 師の法を嗣いだ者は、 山 〔の関山〕 それぞれ教化をそれぞれの地域で盛んにおこなった。 世寿は八十五歳、 が入滅した。 無因 [雲山和尚と拙堂和尚の間に、 急 嗣法せずにこの山に住した者は、 〔授翁〕 因和尚、 法臘 師は、 は四十三年であった。荼毘して舎利を拾い、 雲山 〔関山の〕 宗 峨和尚、 明江睿西堂が住持した。 後を嗣 拙堂 いで 古来、 〔授翁〕 〔妙心寺に〕 [宗] 朴和尚であるが、 ただ明江一代だけである]。 師 は、 妙心寺の住持と 住持して第二世 康暦 塔を正法山

\*

- ○關山= 【二】注 「關山」条を参照
- ○小一條 [又號勧修寺]内大臣高藤公=【一】注「小一條内大臣高藤公」を参照。 ○城州= 二注 「城州」条を参照
- ○後醍醐天皇=【一】注「後醍醐天皇」条を参照 ○勧修寺=【一】注「勸修寺」条を参照
- ○破竹數節之下=【一】注「破竹數節之下」を参照 ○乙夜=【一】注「乙夜」条を参照
- ○聳聴= ○搢紳= 注 注「搢紳」条を参照 「聳聴」条を参照

○龍顔=【一】注「龍顔」条を参照

- ○平居=【一】注「平居」条を参照。
- ○大燈国師=【一】注「大燈国師」条を参照 ○宗門向上事=【一】注「宗門向上事」条を参照
- ○朅來=【一】注「朅來」条を参照。
- ○籌室= ○紫野= 【一】注「籌室」条を参照 【一】注「紫野」条を参照
- ○佛佛授手、祖祖相承=【一】注「佛佛授手、祖祖相承」条を参照:

○衣鉢=【一】注「衣鉢」条を参照

○建武元年甲戌冬出家。時年三十九。 関山に参じた際、授翁は池上の杉庵という場所にいて、そこから妙心寺に通参したという説がある。『別考』 屛其蹤跡者、

に「今花園ノ西ニ池上村ト云アリ、

今、

律院アリ、

ソノ律院ノ処、昔、杉ノ菴ト云テ授翁和尚、安居ノ地ナリ。マダ妙

殆二十年=『六祖伝』と異なる「再販本」に特徴的な説。

80

ヲ納ムト云。 じめとして諸師もまた言及している。「解説」 心ニ住持ナサレヌ中チ、杉菴ヨリ妙心エカヨウテ国師ニ参見ナサレタナリ。其処故ニ今ニ池上ノ庄屋ヨリ天授院ニ年貢 岡崎村ニ樹下堂主安居之節、 安居ノ律師ガアッテ、 参照 堂主ニ物語リアリシトナリ」とあり、 川上孤山師をは

に池上寺という寺院を建立したというが、現在廃寺。この寺が、 池上」 南に法金剛院村に接していた。池尻村と称していた時代もあったという。 は旧池上村のこと。 池上村は、かつて双ヶ丘の一ノ丘東麓にあり、 あるいは杉庵のあった律院であったかもしれない。 東に妙心寺、 十世紀中頃に仁和寺の寛忠僧都がこの 西に双ヶ丘、 西北に御室門 地 前

- ○親炙誨勵=【一】注「親炙誨勵」条を参照
- ○一日於本有円成話……上人今日大悟大徹矣=【一】「一日於本有円成話……上人今日大悟大徹矣」条を参照
- ○嗣師法者無因因和尚、雲山峨和尚、拙堂朴和

○闍維収設利。

建塔於正法山西頭、

○開山

1入滅。

師繼踵住持、

爲第二世矣=

注

開山入滅。

師繼踵住持、

爲第二世矣」条を参照

○参詳=【一】注「参詳」条を参照

- 雲山峨和尚、 拙堂朴和尚。 皆接武住本山。 華藏曇、 有隣徳亦各旺化一方= 「嗣師法者無因
- 名曰天授院= 注 「闍維収設利。 建塔於正法山西頭、 名曰天授院」条を参照

れている。

# 臨済宗の回向文 訳注 (五)

# ――飯台座で唱える偈文―

# 妙心寺派教化センター 教学研究委員会

づいた の僧が 曹洞宗では、 道忠によると、 曰く、『斎堂は、 条に「斎供は元と僧堂にて行う(斎供元行于僧堂)」(26a・T81-704c)とあり、 たばかりです、 (T48-293c) 食堂とは、叢林の衆僧が食事をする場所である。『無門関』 (忠日、 『食べました』と答えると、 (趙州因僧問、 斎堂即食堂也。 柳本『無門関』p.171)という有名な話がある。 食堂を設けず、 ご教示を』という僧に対して、 日本の叢林に食堂が別設されるようになったのは、 即ち食堂なり。 某甲乍入叢林、 食堂即僧堂也。 禅林の規則に従って鉢盂を用いて粥飯を喫する行鉢は、 食堂は、 乞師指示、 趙州は、 今日本黄檗山僧堂外別設斎堂)」 即ち僧堂なり。今の日本の黄檗山の僧堂、 州云、 『食器を洗いに行きなさい』と返答したところ、 趙州は、『朝食を食べたか』と訊ねた。 喫粥了也未。僧云、 『小叢林略清規』 第七則・趙州洗鉢に「『叢林 (=僧堂) 黄檗禅の伝来からであるという。 (禅学叢書本・p.77) とあるように、 喫粥了也。 巻中・臨時清規第四 『禅林象器箋』「斎堂」条に「忠 州云、 外に別に斎堂を設く』 僧堂 (=禅堂) で行わ 洗鉢盂去。 僧堂に入ったばかり 僧はハッと気 「展鉢通辯 其僧有省)」 に入っ 一方

さて、禅宗では、 食事の際に諷経を行う。臨済宗では、 通常、 粥座は、『般若心経』「十仏名」「喫粥偈

経』「十仏名」「喫斎偈」「生飯偈」「五観文」「三匙偈」、同じく食事を挟んで、「折水偈」「食畢偈」 「生飯偈」「五観文」「三匙偈」、そして、食事を挟んで、「折水偈」「粥畢偈」を唱える。斎座は、『般若心 の順であ

規』所収の影印本、『大正新脩大蔵経』巻八一に収載の『諸回向清規式』『小叢林略清規』との字句を比較し、 規式』(国文学研究資料館・新日本古典籍総合データベース)、禅文化研究所訓註・編集の江湖叢書『小叢林略清 された禅文化研究所編集発行『新修第二版 る。今回の訳注では、『般若心経』と「十仏名」を除く、飯台座諷経で誦まれる偈文を取りあげた。 本訳注において、底本は、天倫楓隠編『諸回向清規式』、無著道忠著『小叢林略清規』を参考にして編集 臨済宗勤行聖典』を用いた。さらに、 善通寺所蔵本『諸回向清

作を含めた大まかな流れの概要を記す。 以下、 閲読の便宜上、『新修第二版 臨済宗勤行聖典』の原文の各段落ごとに《 》で通し番号を付し、所

その異同について確認した。

- 《1》喫粥偈
- 《2》 喫斎偈

3

生飯偈

- 《4》五観文
- 《6》折水偈《5》三匙偈

日二食の修行の証」(『禅語』p.205)。

 $\widehat{7}$ 粥畢偈

8

\*

#### î 喫粥偈

尾の二句は声を発して之れを唱えるなり(正身合掌、念呪願首二句。 「十声仏(=十仏名。『禅学』p.487)罷めて、良久して打槌一下、首座施食す〈粥に云く、じゅうじょうぶっ では、 清規第四「展鉢式」条は、「喫粥偈」「喫斎偈」は、「呪願」と記載。「正身合掌して、 果報生天究竟常楽。…已上、竝声を引いて高く唱えるなり〉(十声仏罷、良久打槌一下、 気』と また、一日二食の証しとして、『雲門広録』巻上に 粥座の時に、「十仏名」に続けて「粥有十利…」から誦む。 饒益行人、果報生天、究竟常楽。…已上、並引声高唱也〉)」(X63-525b)とある。『小叢林略清規』巻中・ 朝食をとること。 問( 如何是正法眼。 転じて、 師云、 日常のはたらきをいう (『禅学』p.204)。 『禅苑清規』 粥飯気)」(T47-545c) とある。 「問う、 喫粥とは、「粥を食する」という意味で、 『如何なるか是れ正法眼』と。 「粥飯の気」とは、 尾二句発声唱之)」(22b・T81-704c)とある。 「朝の粥と昼の飯 呪願の首の二句を念ず。 首座施食 巻一「赴粥飯」 粥有十利、 師云く、 〈粥云、 饒益行人、 の匂い。 『粥飯 粥有十 条は、 禅院 臨

## 2

斎座の時に、

「十仏名」

に続けて「三徳六味…」

から誦む。

斎

は、

正午の食事のこと。

朝食の粥に対す 85

偈」を「呪願」と記載。「正身合掌して、呪願の首の二句を念ず。尾の二句は声を発して之れを唱えるなり 也〉)」(X63-525b)とある。『小叢林略清規』巻中・臨時清規第四「展鉢式」条は、「喫粥偈」と同様、「喫斎 る昼食の飯(『中村』p.448)。『禅苑清規』巻一「赴粥飯」条は、「十声仏(=+仏名)罷めて良久して打槌一下、 なり〉(十声仏罷良久打槌一下、首座施食〈…斎云、三徳六味、施仏及僧、法界人天、普同供養。…已上並引声高唱 〈…斎に云く、三徳六味、施仏及僧、法界人天、普同供養。…。已上、竝声を引いて高く唱える

## 《 : 》 台食机

(正身合掌、念呪願首二句。

尾二句発声唱之)」(22b·T81-704c)とある。

揖し、次に「五観」を作す〈一計功多少量彼来処。…〉。然して後に出生す〈未だ五観を作さず、己れが食 林略清規』は、「五観文」を誦んだ後、「生飯偈」を念ずる。『禅苑清規』巻一「赴粥飯」条に「遍槌 功多少量彼来処…〉。然後出生〈未作五観非己食分、不得出生〉。偈云、〈汝等鬼神衆…〉)」(X63-525c)とある。 分に非らざれば、出生することを得ざれ〉。偈に云く、〈汝等鬼神衆…〉(候聞遍槌、合掌揖食、次作五観 食槌のこと。咒願了って、鳴らすこと一下するもの。『百丈清規左觽』巻一六ノ三五)を候ち聞いて、合掌して食を 『小叢林略清規』巻中・臨時清規第四「展鉢式」条は、「五観文」の後、「次に合掌して右手に刷(=応量器 『新修第二版 臨済宗勤行聖典』では、「生飯偈」を誦んだ後、「五観文」を誦む順だが、『禅苑清規』『小叢

つの器)の間に安くこと元の如し。合掌して生飯の偈を念ず(次合掌右手取刷仰左手拈之、右手〈大指中指〉 み〈七粒より下らず。七粒已下は慳食となす〉、左掌の上に於いて三巡し、刷の首に置き、又た二鐼(=二 を洗うのに用いる板片。『禅学』p.660)を取って左手に仰けて之れを拈り、右手〈親指と中指〉をもって飯を撮 維那覆槌巾

〈以左袖近砧辺、

右手挾巾上葉、

直達砧上〉。次作五観想念云、〈一計功多少量彼来処…〉)」(22b·T81-

(不下七粒。 七粒已下為慳食〉、 於左掌上三巡置刷首、 又安二鐼間如元。 合掌念生飯偈)」 (22b~23a・T81-704a) とある<sup>c</sup>

## 《4》五観文

ること。 れを受けるにあたいする徳があるかどうか。三、多く貪らないように慎むこと。四、 食事に臨んで起こすべき五つの想念。一、食物が供されるまでの人々の労苦および施主の恩。 『新修第二版 道を修めるための食物であること(『禅学』p.331)。 臨済宗勤行聖典』では、「生飯偈」に続けて「一つには…」から誦む。「五観」とは、 飢渇を医する良薬であ 僧侶が

れば、 巻中・ を覆う〈左袖を以て砧(=槌砧。『禅学』p.870)辺に近づけ、 遍槌を候ち聞いて、 有ることを得ざれ。 敷物で、一般にいう膳の用をなす。『禅学』p.1028)を離れ、 次に五観の想念を作して云く、 得擎鉢先作供養。 『禅苑清規』巻一「赴粥飯」条には、「受食の法は、両手は鉢を捧げ、手を低くして鉢単 〈一計功多少量彼来処…〉(受食之法、 臨時清規第四「展鉢式」条には、「仍って槌を鳴らすこと一下〈是れを遍食槌と名づく〉。 正面にして揖す〈是れを揖食と名づく〉。維那は槌巾 候聞遍槌、 合掌し食を揖(=叉手して体を曲げ、頭を低く下げること。『禅学』p.37)し、次に五観を作 維那、未だ遍槌(=遍食槌)を白せざるに、鉢を擎げて先に供養を作すことを得ざれ 合掌揖食、次作五観〈一計功多少量彼来処…〉)」(X63-525c)とあり、 〈一計功多少量彼来処…〉(仍鳴槌一下 両手捧鉢、 低手離鉢単、平鉢受之。応量而受不得有余。 鉢を平にして之れを受けよ。量に応じて受けて余り 右手に巾の上葉を挾んで、直ちに砧上に達す〉。 (=槌砧にかけてあるふくさ。『禅学』p.872) 〈是名遍食槌〉。 維那揖衆正面而揖 『小叢林略清規 (=鉢盂を安置する 維那未白遍槌、 維那、 〈是名指 揖す

704a) とある。「五観文」(=五観偈)を想念することについて、『勅修百丈清規』巻六「日用軌範」条には、

「…作五観想念、〈一計功多少量彼来処…〉」(T48-1145a)とある。

#### 《5》三匙偈

皆共成仏道」(57b・T81-684b〜c)とある。『新学菩薩行要抄』説浄法第三「正食偈」条に「為断常々 為修一切善中匙、為度一切衆後匙、迴向大菩提余英」(T74-781a)とある。 巻五・日用諸文諸偈呪之部に「三匙〈三匙或謂三口〉一口為断一切悪。二口為修一切善。三口為度諸衆生。 を三匙 [三口] 偈文、また、そう食事をとることを三匙 [三口] 食という (『禅学』p.394)。 『諸回向清規式』 じて食事をとること。これを略して、最初の一口に三匙を含めて想念することもある。このとき念ずる偈文 「五観文」に続けて、「一口為断一切悪…」から誦む。食事を始める折、最初の三匙にそれぞれの誓願を念 切悪初匙

#### 《6》折水偈

第拭鉢鐼令極乾 乾かしめ、匙・筋は洗い拭いて袋の內に盛れよ。鉢の水の余を牀の下に瀝らすことを得ざれ。鉢の水を棄つ て入れる大小三個の器の総称。『禅学』p.1103)を洗うこと得ざれ。次第に〔頭〕鉢・鐼〔子〕を拭いて極めて (=応量器『禅学』p.640)に水を受けて、次第にして洗い、仍って頭鉢の内に於いて鏡子(=応量器の内に重 『禅苑清規』巻一「赴粥飯」条は、「食し訖わって鉢の中の余物を、鉢拭を以て浄めて之れを食せよ。 『唵摩休羅細莎訶』(食訖鉢中余物以鉢拭浄而食之。頭鉢受水、次第而洗、仍不得於頭鉢內洗鐼子。 匙筯洗拭盛袋內。鉢水之余不得瀝牀下。棄鉢水真言曰、 唵摩休羅細莎訶)」(X63-526a)とあり、『小

把って鉢盂の上に蓋い、

則ち合掌して偈を念ず、 叢林略清規』巻中・臨時清規第四 娑婆訶〉。遂折之〈捨上清也〉 て福を損す〉(次進折水桶。 して之れを折して〈捨上清を捨つるなり〉 "勅修百丈清規』巻六「日用軌範」 〈我此洗鉢水、如天甘露味、 飲滓濁。 或不可飲尽則合掌念偈、 「展鉢式」条は、「次に折水桶を進む。或し飲み尽くすべからざるときは、 捨滓濁得罪 条は、 滓濁を飲む。 「折水は偈を想念して云う、 〈天台志逢、 〈我此洗鉢水、如天甘露味、 施与鬼神衆、 滓濁を捨つれば罪を得る 捨鉢水損福〉)」(24b·T81-704b~c) 悉令得飽満、 〈我此洗鉢水…〉(折水想念偈云、 施与鬼神衆、 〈天台の志逢、 悉令得飽満、 とある。 鉢水を捨て 唵摩休羅細 介我

#### 7 粥畢偈

此洗鉢水…〉)」(T48-1145b)とある。

訖偈 具えんことを』と(食訖偈 |座において、「折水偈」 〈粥の時は小食と云う〉。若し食を飯らい已れば、 〈粥時云小食〉。若飯食已、 の後に、「粥畢偈」を誦む。『新学菩薩行要抄』説浄法第三「正食偈」条に 当願衆生、 当に願うべし、 所作皆辨、 『衆生所作皆な辨じ、 具諸仏法)」(T74-781a)とある。 諸もろの仏法を 食

#### 8 食畢偈

鉢を把って、 る真言に曰く、 斎座において、「折水偈」 帕袋 『唵摩休羅細莎訶』 (= ふ~ぉ。 両手にて単 (=鉢単) の後に 『禅学』p.1016) ೬ 「食畢偈」 頭鉢以下、 の中心に取り安く。右の手を覆て身に近き単 を畳んで鉢の口に安く。次に身に向える帕角 を誦む。 両手の大指を以て拼せて鉢の内に安く。 『禅苑清規』 巻一「赴粥飯」 条には、「鉢  $\widehat{\parallel}$ 左の手を仰げて =鉢きたん の水を棄つ 0 縁

(=応量器を覆

て匙筋袋 浄巾、 p.1111) を帕 (=ふくさ。『大漢和』巻四·p.419) の上に在いて、 註記)の上に安く。次に刷を大鐼に入れ、匙を以て刷を揩り、 がないから、これを支えるために設けられた小さい小皿。 林略清規』p.100註記)を器内に入れて楪(=鉢楪。展鉢の時、応量器を置く台皿として用いられる。応量器には糸底 巻六「日用軌範」(T48-1145b)]〉、応器に之れを承くること飯の法の如くし、復た匙を以て揩洗し、湯と匙と 鉢取安帕複中心。 訖の偈を念じよ〈飯食訖已色力充…〉(棄鉢水真言曰、唵摩休羅細莎訶。頭鉢以下、以両手大指拼安鉢內。仰左手把 れを覆う。鉢盂を複み訖わって、下堂(=食事が終わって僧堂より退出すること。『禅学』p.7)の槌を聞いて、食 れを覆い、然して後に浄巾(=喫食の際に膝を覆って袈裟のよごれるを防ぐ蓋膝布。『中村』p.752)を畳み、 与に大鐼に移して応器を拭う〈二手半〉。器内・器底拭うこと遍くして、拭巾(=鉢巾。 にある小中大の三つの器を総称したもの。『小叢林略清規』p.100註記)を洗うことを得ざれ』と〔『勅修百丈清規』 に入れて刷を以て匙を洗うことは非なり。『日用執範』に云く、『頭鉢の内に匙筯并びに鐼子(=応量器の中 また、『小叢林略清規』巻中・臨時清規第四「展鉢式」条には、「次に洗鉢の湯を進むれば〈或いは刷を応器 斎時には、 つつむ布。『禅学』p.1025)を以て鉢の上に覆い、又た牀縁 兼匙筯袋鉢刷在帕上、以鉢拭覆之。複鉢盂訖、 (=匙・筯を入れる袋。『中村』p.546)・鉢刷(=禅院で、食事の時に使う、へら状のもの。略して刷ともいう。 生飯をのせ、喫粥飯の後には、鉢の中の残屑を取り除いてきれにいにし、鉢器を洗うなどに用いる。『中村』 覆右手把近身単縁蓋鉢盂上、両手畳単安鉢口。次以向身帕角覆鉢上、又以垂牀縁帕角向身覆之、然後畳 聞下堂槌、 鐼子の中の第四鐼がこれに当てられる。『小叢林略清規』p.101 (=坐牀の縁) 念食訖偈〈飯食訖已色力充…〉)」(X63-526a)とあり、 鉢は対き 復た刷をもって匙を揩り、 (=鉢を拭く布巾。『中村』p.1111)を以て之 に垂れたる帕角を以て身に向けて之 鉢を拭う布巾。『小叢 先ず匙を拭 兼ね

に収め、

次に刷をもって筯を揩り、拭い収む。次に左手に大鐼を擎げて、右手にて中鐼を大鐼の位に移定し、

袋

以袋暫安案右単外

次右手取小鐼、

左手擎、

或単沾則右手以浄巾圧

拭

却取单分折処右角摺之、

安小鐼其上。

大鎖 乃尽滴拭 擎げて小鐼を中鐼の位に移し、 大鐼 巾と共に取って浄巾の上に安き、 右の匙袋の上に安き、 お飯屑有らば けて粥や汁で袈裟を汚さないために用いる布。 に転す〉、 分折する処の右角を取って之れを摺み、 を覆 袋に収め、 の湯を刷と与に  $\widehat{\parallel}$ 合掌して 以刷洗匙者非也。 右手移定中鐼於大鐼位、 指の腹に力を為して、 13 左手にて擎げ、 復入拭巾 器内器底拭遍、 刷を以て内外を揩り羹滓を去り、 次に外に向かう袱角 袋を以て暫く案の右の単外 (或い 則ち水を折て余濁を飲め〉、拭って応器の内に安き、 治山以 〈右手に刷を取る〉、 は鉢を頂くは非なり〉。 次に単 一両手大指迸定安応器内。 日用執範云、 入拭巾器内而安楪上。 或し単 大鐼湯与刷 直下に累ね入る。 (=鉢単)を応器の上に安き、之れを正中に移し、 中鐼を洗うこと前の如し。 (=鉢単) 拭巾を展げて匙袋を蓋う〉、累ね了って袱を結び 不得頭鉢内洗匙筯并鐼子〉、応器承之如飯法、 (=袱の角) 〈右手取刷〉、 治れば、 中鐼に移し、 『小叢林略清規』p.100註記) 小鐼を其の上に安く。折水桶来たれば、 次擎中鐼移小鐼於中鐼位 次入刷大鐼以匙揩刷、 (=鉢単の外。 乃ち滴を尽くして拭い、 『百丈清規左觽』巻一六ノ五三) 食畢の偈を想念す を覆う。 移中鎮、 則ち右手にて浄巾 次に浄巾、 大鐼を中鐼の内に側て入れ、 『小叢林略清規』p.105註記) 中鐼を応器の内に安くこと前 側入大鐼於中鐼内、 復刷揩匙、 〈飯食已訖色力充、 次に匙筯袋、 洗中 を以て圧さえ拭い、 次に拭巾を摺んで小ならしめ、 復た拭巾を入れて、 (=蓋膝巾・ -鐼如 して応器の内に安く。 先拭匙収袋、 復以匙揩洗、 前 輪洗 先ず身に向かう袱角 安中 次に拭巾 膝巾とも。 に安き、 〈自内 小鐼の湯を翻し <u>:</u> ·鐼応器内如 〈両の袱角並に右に向 輪らし 次刷揩筯拭收。 の如 転 湯与匙移大鐼而拭応 却 (次進洗鉢湯 両 〈案右に匙袋は って単 以刷揩内外去羹滓 行鉢の時 洗 次に右手に小 手の Ĺ 前 次に中 次に刷を拭 大指を以 次拭刷  $\widehat{\parallel}$ 內 次左手 暫く案が 〈或し猶 より外 膝に 或 鐼 入刷 収 か

折水桶

来 翻小鐼湯 〈或猶有飯屑則折水飲余濁〉、拭而安応器内、次摺拭巾令小、暫安案右匙袋上、次安単応器上、移之正中

先覆向身袱角、 次覆向外袱角。次浄巾、次匙筯袋、次拭巾〈案右匙袋共拭巾取安浄巾上、展拭巾蓋匙袋〉、累了結袱 向

袱角並向右〉、合掌〈或頂鉢非〉。想念食畢偈、〈飯食已訖色力充…〉)」(24a~b·T81-704b~c)とある。

れ複ぬ。 畢って合掌して食畢の偈を想念して云う、〈飯食已訖色力充…〉(収鉢以両手大指、迸定次第而入複 『勅修百丈清規』巻六「日用軌範」条には「鉢を収むるには、両手の大指を以て、迸定して次第にして入 食畢偈の「飯食訖已色力充」は、『小叢林略清規』巻中・臨時清規第四は、「飯食已訖色力充」に作る。

畢合掌想念食畢偈云、〈飯食已訖色力充…〉)」(T48-1145b)とある。

#### 风例

○本訳注で取り上げた飯台座関係の偈文は、禅文化研究所編集『新修第二版 臨済宗勤行聖典』(禅文化研究所・二〇一七

年)に拠った。

○『諸回向清規式』『小叢林略清規』は、『大正新脩大蔵経』巻八一に収載されているため、各偈文の冒頭に該当する頁数 ○善通寺所蔵本『諸回向清規式』(国文学研究資料館・新日本古典籍総合データベース)、禅文化研究所訓註・編集の江湖 叢書『小叢林略清規』所収の影印本との字句を比較し、その異同について確認した

○原文・校記・書き下し文・口語訳・語注の順に並べた。

○原文は原則として、当用漢字を用いた。

・段数を表記した。

○書き下し文は現代仮名遣いとした。

○口語訳は、意味が分かりやすいように原文に無い言葉を適宜補ったが、 付加した部分は 〕で括った。

○経典名は、 十巻本『華厳経』。『大般涅槃経』三十六巻は、 正式名称が長くなる場合は、一般に使用されている略称を用いた(例えば 南本『大般涅槃経』と表記した)。 『大方広仏華厳経』八十巻は、

○引用書の表記のうち、『大日本続蔵経』(卍続経)は「Z」、『新版 「T51-65b」は「『大正新脩大蔵経』第五一冊、 段」、「c」は「下段」をそれぞれ示している(例えば、「X63-97c」は「『新版本続蔵経』第六三冊、 んでページの数字が記入されている。ページ数の次のアルファベットは、「X」の場合 『嘉興大蔵経』は「J」の略号を用いた。また「Z」「X」「T」「J」の次の数字はそれぞれの通冊数を示し、 六五頁、 中段」を指す)。 大日本続蔵経』は「X」、『大正新脩大蔵経』 a は 「上段」、「b」は 九七頁、下段」を

)語注で使用した辞書類の略号は次の通り。

「漢語』 ………

『漢語大詞典』(上海辞書出版社

『漢辞海』……『漢辞海』第三版(三省堂)

『中日』……… 愛知大学中日大辞典編纂処『中日大辞典』(大修館書店

『仏光』………『仏光大辞典』(仏光出版社)

中村元『仏教語大辞典』(東京書籍

『中村』

『禅学』……… 駒澤大学『新版禅学大辞典』(大修館書店)『望月』……… 望月信亨『仏教大辞典』(世界聖典刊行協会)

『禅語』……… 入矢義高監修・古賀英彦編著『禅語辞典』 (思文閣出版)

○無著道忠 ○無著道忠 『禅林象器箋』は、 『百丈清規左觽』 は、 柳田聖山「禅学叢書」(中文出版社)を使用し、「禅学叢書本」と表記した。 (『電子達磨』・花園大学国際禅学研究所) を使用した。

○義堂周信 テクストデータベース)を使用し、 『空華日用工夫略集』 は、 「日文研本」と表記した。 日文研所蔵近世写本『空華老師日用工夫略集』(国際日本文化センター 禅

籍

○虎関師錬『濟北集』は、 正伝永源院本『濟北集』(『電子達磨』・花園大学国際禅学研究所)を使用し、「正伝永源院本」

と表記した。

『無門関』は、『新国訳大蔵経』中国撰述部 1-6所収、 柳幹康訳注『無門関』を使用し、柳本『無門関』と表記した。

#### 《 】 文字 第 ① 偈

臨時清規第四「展鉢式」条「呪願」22b・T81-704a、『新修第二版 臨済宗勤行聖典』第一巻・p.181) (『諸回向清規式』巻五「日用諸文諸偈呪之部」条 「施粥偈」58a~b・T81-684c、『小叢林略清規』巻中・

粥有(3) 饒益行人。果報無辺、究竟常楽(二)。

報票が 斎偈」を「呪願」としてを記載。「正身合掌して、 (一)粥有十利…究竟常楽=『諸回向清規式』巻五「日用諸文諸偈呪之部」条は、「施粥偈 (正身合掌、念呪願首二句。尾二句発声唱之)」(22b・T81-704c)とある。 呪願の首の二句を念ず。尾の二句は声を発して之れを唱えるなり 粥有十利 きょうイアンジン ( )

果っ

粥に十利有り、行人を饒益す。果報は無辺にして、究竟して常楽ならん。

粥 には十種の利益 一が具わっており、 修行者に恵みをもたらします。 その果報には限りがなく、 常住不変の

安楽な境地を成就することができるでしょう。

\*

 $\widehat{\mathbb{I}}$ 馬などの乳で作った飲料。 十誦律に云く、『婆羅門王の阿耆達 (=阿耆達婆羅門達) 那頻頭国 は世尊、 の名。『大漢和』巻九·p.864)を入れ、未だ軆に盛満せずして、持って仏所に詣り、 応当に粥を食したまうべし』と。乃ち水を多くし米を少なくして、二分を煎去し、然る後、\*\*\* を作らしめ、逼って上汁を自ら飲むに、身中の風除き、食の消するを覚え、便ち念を作す。 仏許之○後十誦律云、 不成字始名不正食○増輝記云、 海』p.1202)、蘇 五部の律文を読むに、 村』p.184)。粥について、『釈氏要覧』巻上「中食」条 粥とは釜を出で、 粥=小食ともいう。 『釈氏要覧』 未盛満甖、 逼上汁自飲、覚身中風除食消、 諸比丘の食粥をするを聴したまえ』と。 (=未詳)に在りて、義沙(=「比丘」の意か)は粥を施すに因り仏は之れを許したまえ』と。 の 持詣仏所白言、 (=紫蘇。 『摩訶僧祇律』 飦の字を成さざるを始めて不正食と名づく』と。 婆羅門王阿耆達 粥の縁起に三有り。 字を書いても形をなさないほどの軟らかさのものを正規とし、斎食以外に用いられる 『漢辞海』p.1239)など。仏は之れを許す』と(亦不正食摂。 『漢辞海』p.1450)・胡麻・豆・摩沙 小食者粥是。読五部律文、粥之縁起有三。 唯願世尊聴諸比丘食粥。 に関する引用は、 便作念。 施八般粥。 初めは僧祇律に云く、『仏は舎衛国に住したまう。難陀の母、 闍梨是一食人、応当食粥。 仏許して仍ち為に偈を説きたまう。 「摩訶僧祇律」 謂乳酪胡麻豆摩沙荏蘇等。 「粥」条に、「亦、不正食の摂わりなり。 仏許仍為説偈○次四分律云、 は、 八般の粥を施す。 巻二九 〔昱〕(=そら豆。 ○増輝記に云う、『小食とは粥是れなり』と 「明雑誦跋渠法之七」条に、「粥法とは 乃取多水少米煎去二分、 初僧祇律云、仏住舍衛国。 仏許之)」(T54-274a~b) とある。 謂えらく、 『中村』p.1279)・荏 仏在那頻頭国 白して言く、『唯だ願わく ○次に四分律に云く、 ○僧祇律云、 胡椒、 乳·酪 閣梨は是れ ○僧祇律に云う 然後入胡椒 華<sup>ひ</sup>援っ (=牛·羊 因 難陀母令作 粥出釜飦 (『漢辞 (=薬草 食の人

仏 はなく、 世尊制戒、 比丘に粥を食せんこと聴したもう』と。仏言う、『今日従り後、粥を食することを聴す』と。 取りて少米を著い、合煎して両分を去り、然る後に胡椒、蓽茇を內れ、粥熟し已るに甕に盛満して、持して祇 え、飢えを覚えて食を須いて是れ念を作す。『阿闍梨は是れ一食の人なれば、応当に粥を須うべし』と。 復た布薩の食を作らんと、釜、飯を作るに上に逼る飯汁を自ら飲みて、 いて、『釈氏要覧』では、『摩訶僧祇律』からの引用で、「粥とは釜を出で、飦の字を成さざるを始めて不正食と 若粥初出釜 先飯比丘後自食。至明日復作布薩食、 画いて字を成すは、処処食と名づけ、亦た別衆食、満足食と名づくなり』と。 て字を成さざるは、是れ処処食に非らず、別衆食に非らず、満足食に非らず。若し粥にして、 法にかなったやり方で『中村』p.438)食するを得るや』と。 て精舍中に僧に飯らわす。諸比丘、心に疑を生じ、『世尊の制戒、処処食するを得ず。我等云何が作浄して(= 精舎に詣り、至り已りて仏足を稽首して、却いて一面に住して白して仏に言う、『唯、 食人、応当須粥。 却住 舎衛城に住む。 「非満足食 (僧祇律云、 一面白仏言、 仏住舍衛城。 不得処処食。 画成字者、 、八日、 取多水著少米、合煎去両分、 粥出釜飦不成字。始名不正食)」(T54-274a)とあるが、『摩訶僧祇律』 時に城内の難陀 (満足食に非らず)」とある。 十四日、 唯願世尊聴諸比丘食粥。 時城內難陀母、 我等云何作浄得食。仏言、若粥初出釜、描不成字者、是非処処食、 名処処食、 十五日なり。 亦名別衆食、 (=釈尊の異母弟。『中村』p.1038)の母、憂婆斯荼羅母は、半月中に三た 作釜飯逼上飯汁自飲、即覚身中內風除宿食消、 憂婆斯荼羅母、 布薩日は食を作り、 仏言、従今日後聴食粥。 満足食。 然後内胡椒、 「飦」は、 半月中三受布薩。 爾時世尊説偈呪願)」(T22-462c)とある。不正食につ 濃い粥の意。 仏言く、『若し粥にして初めて釜より出すに、 **華**茇、 先に比丘に飯して後に自ら食す。 粥熟已盛満甕、 即ち身中の内、風除、 其日有檀越、 「饘粥」 八日、 爾の時、 は 十四日、 精舍中飯僧。 持詣祇洹精舍、至已稽首仏 覚飢須食作是念。 か 世尊、偈を説いて呪願す かゆの意。 願わくは世尊、 十五日。 非別衆食、 初めて釜より出で、 其の日、 そのままの文章 または濃 諸比丘心生疑 布薩日作食 明日に至りて 消えるを覚 非満足食 阿闍梨是 諸もろの

と薄いかゆ。

飦

饘」

は同義

(『漢辞海』p.1583)。また、「不正食」について、

『禅林象器箋』

粥

寄帰伝、 漢和』 忠曰く、 餅を謂う。 (禅学叢書本・p.661)とある 巻一二·p.929)、 四分律等、 『寄帰伝、 此れを正食と為す。 五噉食、 四分律等に依るに、 麨 (=米や麦を炒っ 謂飯、 麥豆飯、 五嚼食は、 五噉食とは、 た後で、 麨、 根、 肉 茎、 粉にしや乾燥食品。 餅。 飯、 葉、 此為正食。 麥豆飯 華、 果を謂う。 (=麥飯豆羹飯か。 五嚼食、 麦こがし。 此れを不正食と為す』と 謂根、 はったい。 茎、 麦飯と豆のあえもの。 葉 華、 『漢辞海』p.1633) 果 (忠日) 此為不正 大

宗義記 豆飯 とあり、 半者珂但尼、 嚼受名。半者謂五也。 応に五嚼食と為すべし。 p.281) にて名を受く。 は麥豆飯、三には麨、 Ŧī. 、るべき五種のもので、 を食さば、 比丘の五種の食用とされるものに、 義に准じて翻するなり。 食らわすの意。 (X42-152c) とある。 ・巻五末 麨 には根、 半者蒲膳尼は、 「律に半者蒲膳尼、 後の五は必ず合に飡すべからず 四 応訳為五嚼食。 肉 「畜薬戒」 二には茎、 五餅。 『新辞海』 半者蒲膳尼、 四には肉、 半者は五を謂うなり。 五不正食ともいう (『中村』p.1114)。 比丘の正食とされるもので、 一には根、 条に、 第 三には葉、 一には飯、 p.264)半者珂但尼と云うことあり。 一半者珂俱尼 根、 五には餅 「五噉食と謂う。 二茎、 二には茎、 応訳為五噉食。 を以て義と為し、 半者浦 二には麥豆飯、 四には華。 三葉、 第二に、 珂 (律云、 半者蒲膳尼とは、 膳だ 三には葉、 俱尼即嚼齧受名 四花、 尼に ٤ 旧に五正と云うは、 旧云五正者、 五には果。 半者珂俱尼、 半者蒲膳尼、 五噉食ともいわれる。 半者が 五果。 三には麨、 珂但尼とは即ち齧嚼 四には花、 蒲膳尼とは、 また、 其無縁者若食初五、 但た 但尼がある。 応に訳して五噉食と為すべし。 准義翻也 謂五嚼食也。 謂 半者珂 珂倶尼即ち嚼齧にて名を受く。 四 「には肉、 五噉食。 五噉食について、『四分律疏飾宗義記』 五には果なり。 義に准じて翻するなり。 含噉 但 また、 『南海寄帰内法伝』 尼。 飯、 (=嚼齧は、 旧 五には餅なり。 (=食べ物を口の中に含み、 根、 云五正、 蒲膳尼以含噉為義、 半者珂但尼は、 後五必不合飡)」 二麥豆飯、 二茎、 其の縁無き者は、 准義翻 歯でかむ。 三葉、 半者珂但尼とは 麨、 巻一「九受斎 旧に五正と云う 也 四 五嚼食と謂う には飯、 歯でかんで食 (T54-210b) 兀 珂 若し初ぬ 但尼即 肉 五果 Ŧî. 餅

に謂う、『世俗例えば、早晨の小食を以て点心と為す。唐より已に此の語有り。…或いは小食を謂う。亦た罕に 「小漬」のことか(『広辞苑』p.801)。「小食」の典拠について、『野客叢書』巻三○「以点心為小食」条に「漫録 に、「『増輝記』云う、『小食とは粥是れなり』(増輝記云、小食者粥是)」(T54-274a)とあり、 『増輝記』(『四分律行事鈔増輝記』)は未見。「小食」について、上述した『釈氏要覧』巻上「中食」条 」条に「忠日、 和訓古豆計」とある(禅学叢書本・p.662)。「古豆計」は、「湯漬け飯」の意味である 粥

異称になった (『仏光』p.925)。 昭明太子伝。日京師穀貴、改常饌為小食。小食之名本此)」(『欽定四庫全書』子部・雑家類・雑考之属)とあり 食の名、 唐代からこの語があるとしている。また、禅林においては、朝食の粥を小食といい、しばらくしてから、朝食の 此れに本づく(漫録謂、世俗例以早晨小食為点心。自唐已有此語。…或謂小食。亦罕知出処。僕謂、

出処を知る。僕謂えらく、昭明太子伝に見えたり。』と。曰く、『京師の穀貴、常饌を改めて小食と為す』と。

者、我当尽形寿供給)」(T22-629b)とある。 たまうべくば、我れ当に尽形寿供給すべし』と(復白仏言、世尊聴阿那頻頭国諸比丘食粥。 『釈氏要覧』の『四分律』に関する引用は、『四分律』巻一○「三十捨堕法之五」に、「復た仏に白して言く、 阿那頻頭国の諸もろの比丘に粥を食すことを聴したまえ。若し世尊、 当に比丘に粥を食することを聴し 若世尊当聴比丘食粥

律』巻一三「九十単堤法之三」に「粥を食するに五事有り。善く飢を除き、 作る。酥粥、 種類の粥を述べている。『釈氏要覧』巻上「中食」条では、「○後十誦律云、婆羅門王阿耆達、施八般粥。 『釈氏要覧』の『十誦律』に関する引用は、『十誦律』「因縁品」 為仏作八種粥。 『麻・豆・摩沙・荏・蘇等」とあり、 胡麻粥 酥粥、 油粥、 胡麻粥、 乳粥、 小豆粥、 油粥、 乳粥、 七種類が述べられている。また、 摩沙豆粥、 小豆粥、 麻子粥 (=麻の実の粥の意か)、 摩沙豆粥、 巻四に「阿耆達婆羅門、 麻子粥、 渇を除き、 粥の功徳利益については、 清粥)」(T23-462a) とあり、 宿食(=前日に炊いた飯 清粥なり(阿耆達婆羅 仏の為に八種の粥 謂乳 『四分

『大漢和』巻三・p.1041。ここでは、食べたものが消化しないで胃にたまること)を消し、

大小便を調適し

風

風患。 患 海 (H p.1569) を除く。粥を食する者は此の五善事有り 食粥者有此五善事)」(T22-655c)と五つの善事を挙げている。 ・中風の病。 『大漢和』巻一二「風疾」条・p.333。 中風とは、 (食粥有五 脳出血による手足の麻痺や言語障害など。『漢 事。 善除飢、 除渴、 消宿食、 大小便調適、

当時の日本の叢林の樣子を伝えている。 [本風俗也。 [だ塩・豉・韲等を用いるのみ。 さらに、『空華日用工夫略集』巻二「永和五年二月三日」条に「凡そ粥に汁有るは、 大国但用塩 鼓韲等耳。 今、 建長、 今建長毎日堂中粥菜、 毎日の堂中の粥菜、 以七文銭買胡麻塩者)」(「日文研本」巻二) とあり、 七文銭を以て胡麻塩を買う者あり 日本の風俗なり。 (凡粥有 大国

2 十利 (37a·T81-636a) とある 粥有十利…究竟常楽=『諸回向清規式』 〈二句各一声、 饒益行人 意中誦〉、 〈唱声左右に及ぶ〉、 饒益行人 〈唱声及左右〉、 果報無辺 巻一・諸回向之部 〈唱声向床に及す〉、 果報無辺 「粥之呪願」条に「粥有十利 〈唱声及向床〉、 究竟常楽 〈唱声満堂に満つべし〉(粥有 究竟常楽 〈二句各おの一 〈唱声可満堂〉)」 声、 意

又云、 き消し、 前堂首座唱之)」(禅学叢書本・p.537)としている。 。粥に十利有り、 を 粥是大良薬、 「果報生天」 施受清凉を獲、 行人を饒益す。 「咒願」 に作る。 能除消飢渴 共に無上道を成ず』と〉 条に 「旧説に曰く」として、 果報天に生じ、 施受獲清凉、 究竟常楽なり』と。 共成無上道〉)」(X63-525b)とある。『禅苑清規』は、 (首座施食 『禅苑清規』巻一「赴粥飯」 「斎・粥の咒願は、 〈粥云、 又た云く、 粥有十利、 前堂、 『粥は是れ大良薬、 饒益行人。 条は、 首座が之れを唱える 「首座施食 果報生天、 能く飢渇を除 〈粥に云く、 (斎粥咒 究竟常楽 「果報無

3 十利饒益=粥に具わる十の利益。 (『漢辞海』 p.1569)〕を除き、 飢・渇を医する等をいう(『中村』p.661)。 色・力・寿・楽・辞・清辯を増し、 宿食 風  $\overline{\parallel}$ 体が麻痺して不随となる病

あって行者を饒益す。 『摩訶僧祇律』 色・力・寿・ 巻二九は、 楽・辞の清、 「持戒清浄は人の奉ずる所なり。 辯 宿食、 風の除、 飢 恭敬して時に随い粥を以て施せば、 渴 の消なり。 是れ名づけて薬と為すと 利

恭敬随時 は仏の説く所なり。 十利饒益於行者。 人天に生じて常に楽を受けんと欲せば、応当に粥を以て衆僧に施すべし(持戒清浄人所奉 色力寿楽辞清辯、 宿食風除飢渴消。 是名為薬仏所説。 欲生人天常受楽、

以粥施衆僧)」(T22-462c)とあり、経典により内容が異なる。

詞謂一切訓釈言詞。如有説言有変礙故名為色等。 故に名づけて色等と為すと言うこと有るが如し。 論』巻二七「分別智品第七之二」条に「有余師の説く、『詞は謂えらく、 食を消す、八に風を除く、九に饑(=飢え)を消す、十に渇を消す〈辨とは当に辯と作すべし〉(一色、二力 |訓釈の言詞を謂うなり』と。六に辨、俱舍に云う、『辯とは謂えらく展転して言に滞礙無きなり』と。 さらに、『釈氏要覧』巻上「粥十利」条に、「一に色、二に力、三に寿、 四楽。 〈辨当作辯〉)」(T22-274c)とある。『釈氏要覧』の 五詞清、 俱舍云、 詞謂訓釈言詞也。 **六辨、** 辯謂展転言無滞礙)」(T29-142a)とある。 辯は謂えらく、 俱舍云、 『阿毘達磨倶舍論』の引用は、『阿毘達磨倶舍 辯謂展転言無滯礙也。七宿食消、 展転して言の滞礙すること無し』(有余師説 一切訓釈の言詞なり。 四に楽、 五に詞清、 倶舍に云う、 説いて変礙有る 八風除、

補える 風気は消除す。 顔容は豊盛なり。故に資色と云う。二増力、謂えらく、尫羸(=かよわくて疲れる。『大漢和』巻四 ・p.115) ホホテヤを ゚゚゚゚ピト 次のように説明する。「一資色(=色の素の意か)、謂えらく身躯を資益(=利益をだす。『新辞海』p.1352) と云う。 精気や生命力の根源。 飢・渴消」を、「一資色・二増力・三益寿・四安楽・五辯説・六除風・七消宿・八辞清・九除飢・十消渇」とし、 また、十利について、『大明三蔵法数』巻四三「粥有十利」条では、「色・力・寿・楽・辞 四安楽、 補い助け。 故に辯説と云う。 故に風除と云う。 故に安楽と云う。 謂えらく、 『新辞海』p.1276)し、 『新辞海』p.128)を補養し、寿算(=寿命。『大漢和』巻三 ·p.297)は増益す。 六除風、 清浄 (=清らか)、柔軟 五辯説、 七消宿食は、 謂えらく通利 謂えらく、 気力を増長す。故に増力と云う。三益寿、謂えらく、元気(=人の 謂えらく脾胃 (=事柄に通じて無礙なること。 喉がん (=柔らかくしなやか。 (=喉と口もと。 (=脾臓と胃。 『大漢和』巻九・p.330)を温煖し、 『新辞海』p.269)を滋潤し、 『新辞海』p.713)にして、 『中村』p.973) 清 辯 宿食 故に益寿

三徳六味、

施仏及僧。

法界有情、 (4) (5)

普同供養(6)

故云消宿食。 滋潤喉吻、 故云增力。三益寿、 すぐに)消え、故に消渇と云う(一資色、 こと。『大漢和』巻一二·p.377)、頓除す。 がること。『大漢和』巻七·p.77)を辯ず。 宿食は消化す。故に宿食を消すと云う。八辞清、 喉吻霑潤 論議無礙。 八辞清、 渴想随消、 謂補養元気、 謂気無凝滞、 故云辯説。 故云消渴)」 六除風, 寿算増益。 辞辯清揚。 (J6-802c) とある。 謂調和通利、 謂資益身躯、 故に除飢と云う。 故に辞清と云う。 故云益寿。 故云辞清。 謂えらく気は凝滞すること無し、辞は清揚 顏容豊盛。 風気消除。 四安楽、 九除飢、 十消渴、 九除飢、 謂清浄柔軟、 故云資色。 故云風除。 謂適充口 謂えらく喉吻は霑潤し、 謂えらく口腹を適充し、 腹、 二増力、謂補益尫羸、 七消宿食、 食則安楽。 飢餒頓 除。 謂温煖脾胃、 故云安楽。 故云除飢。 (=清らかに高くあ 渇想は随って (= 飢 ぎ じ 増長気力。 五辯説 (=飢える 宿食消化。

4 究竟=つまるところ。「只竟」「終竟」ともいう(『禅語』p.96)。 「究竟常楽」 については、 出典未詳

# (2) 喫 斎 偈

第四 (『諸回向清規式』第五・日用諸文諸偈呪之部 「展鉢式」条に 「呪願」と記載 (22b·T81-704a) 施斎偈 『新修第一 58b·T81-684c、『小叢林略清規』巻中・ 版 臨済宗勤行聖典』 第一巻 ·p.181) 規

界有情 喫 **光粥偈** 三徳六味…普同供養= 喫斎偈を記載。 普同供養」 (58b·T81-684c) に作る。『小叢林略清規』 「正身合掌して、 『諸回向清規式』 呪願の首の二句を念ず。 巻五 「日用諸文諸偈呪之部」 巻中・臨時清規第四 尾の二句は声を発して之れを唱う 条は、 「施斎偈 「展鉢式」 一徳六味 条は (正身合掌、 「呪願」として 施仏及僧 念 法ハ

す〉普同供養〈唱声満堂に満つべし〉とし、さらに、『禅林象器箋』「咒願」条に「旧説に曰く、『斎時の咒願に云う、 偈」の時と同様に、三徳六味〈二句各おの一声、意中に踊ず〉施仏及僧〈唱声左右に及す〉法界有情 に「三徳六味(同前) 呪願首二句。尾二句発声唱之)」とある(22b・T81-704a)。また、『諸回向清規式』巻一・諸回向之部「斎之呪願」条 施仏及僧 法界有情、 施仏及僧(同前) 普同供養』と(旧説日、斎時咒願云、三徳六味、 法界有情(同前) 普同供養(同前)」(36b-37a・T81-636a)とあり、「喫^ ^?マイゥシン 施仏及僧、 法界有情 〈唱声向床に及 普同供養)」

\*

(禅学叢書本・p.537)とある)

三徳六味、仏及び僧に施す。法界の有情に普く同じく供養す。

\*

三徳六味(=三つの徳と六つの味)〔を具えた食事〕を仏および僧に施します。 あらゆる世界の生きとし生

\*

けるものたちに広く等しく供養します。

訓 波逸提(=比丘・比丘尼の具足戒を類別したものの一つで軽罰の一つ。地獄に墜ちるとも解されている。『中世のだ なり〉。時食は若し午の時、 『仏祖統紀』巻三三「持斎」条に、「仏言く、『日中は、三世の仏の食なり』と〈毘羅三昧経○今言う中食は是れ 斎=正午の食事のこと。朝食の粥に対する昼食の飯(『中村』p.448)。『禅林象器箋』「斎」条に、「斎の字、 登幾。即ち是れ時の字なり(斎字、和訓登幾。即是時字也)」(禅学叢書本・p.664)とある。「斎」について 日の影、一髪一瞬を過ぎれば即ち是れ非時なり〈僧祇律〉。若し比丘、非時に食すは、

食せざるを以て体と為す〈毘婆沙論〉。

仏言く、『一日、

持斎に六十万歳の糧有り。

復た五福有り。少病にして身

村』p.1091) なり

〈四分戒本○十誦律に波逸提、義翻して堕と為す。焼煮地獄に堕在す〉。斎とは、中を過ぎて

1

非時食者波逸提 斎者秪是中道。後不得食者、表中道法界外更無別法也 は秪だ是れ中道なり。 日持斎有六十万歲糧 少睡、 日中三世仏食 少婬、 〈四分戒本○十誦律波逸提、義翻為堕。 天に生ずることを得て宿命を識る〈雑譬喻経〉。斎とは斎えるなり。 後に食することを得ざるは、 〈毘羅三昧経○今言中食是也〉。 復有五福。 少病身安、 少 睡 中道法界の外に更に別の法無きことを表すなり 少婬、 時食若午時、 〈請観音疏〉)」(T49-320b)とある。 堕在焼煮地獄〉。 得生天識宿命 日影過 斎者以過中不食為体 一髪 〈雑譬喻経〉。 一瞬即是非時 斎者斎也。 斎は身口業なり。 〈毘婆沙論〉。 〈僧祇律〉。 斎身口業也 〈請観音疏 若比丘

ないが、「唯だ日中と朝のみ食は福を得 『仏祖統紀』 其之一・p.31.332行) 『毘羅三昧経』に関する引用は、『毘羅三昧経』 とある。 (唯日中与朝食得福)」 巻上に、「日中三世仏食」 (七寺古逸経典研究叢書・ というその 第一 巻 **卓** -国撰述 かまま Ō 語

が非時 若時 時 づく 祖統紀』収載の「時食若午時、 『食は、 が、『摩訶僧祇律』 『仏祖統紀』 条に、「非時とは、 '過如髮瞬若草葉、 (時得食非時不得食。 (正午から翌日の暁に至るまで)に食することをいう(『中村』p.1123)。 比丘が規定の時間 『摩訶僧祇律』に関する引用で、 巻三「明四波羅夷法之三」に、「時に食するを得て、 過是名非時)」(T22-360a) とあり、 若し時過ぎること髪瞬、 是名時食)」(T22-244c)とある。また、『摩訶僧祇律』 (早朝から正午まで)のうちに食することであり(『中村』p.571)、 日影過一髪一瞬即是非時」というそのままの語は、 若しくは草葉の如きも過ぎるに、 比丘が早朝から正午までの間に食事をする時食について、 食事が少しでも正午を過ぎてしまえば非時 非時に食するを得ず。 是れを非時と名づく 巻一七「明単提九十二事法之 『摩訶僧祇律』に見当たらな 非時食は、 是れを時食と名 食になる。 (非時 弘

(T23-323a) とあり、 尼律第四」 波逸提について、『四分僧戒本』に 条に「焼煮の覆障にして、 もし過失を後悔しないならば、 「若比丘非時食者波逸提」(T22-1027a) と同文がある。 若し悔過せざれば、 修行の障害になるものとなる。 能く道を障礙す (焼煮覆障、 若不悔過 Ţ 誦 能障礙 律』 巻四 Ŧi.

『仏祖統紀』 の 『毘婆沙論』 に関する引用で、 『薩婆多毘尼毘婆沙』 巻 総序戒法異名等」 条に、 斎法は

を過ぎて食せざるを以て体と為す(斎法以過中不食為体)」(T23-508c) とあり、 斎法は、 正午を過ぎて物を食べ

り。復た五福有り。一は少病を曰う、二は身の安穏を曰う、三は少婬の意を曰う、四は少睡臥を曰う、 に生ずるを得るを曰う。常に宿命を識る所行なり』と(師曰、 ないことをいう 『仏祖統紀』の『雑譬喻経』に関する引用で、『旧雑譬喻経』巻上に「師曰く、『一日、持斎に六十万歳の糧 一日持斎有六十万歲糧。 復有五福。 五は天上 有

日身安穏、三日少婬意、四日少睡臥、五日得生天上。常識宿命所行也)」(T4-513a)とある。

735) とある。 きなり。其の将に斉せんとするに及びてや、其の邪物を防ぎ、其の耆欲を訖め、耳に楽を聴かず」(及時将祭、 子は、大事有るに非ず、恭敬有るに非ざれば則ち斉せず。斉せざれば、則ち物に於て防ぐ無きなり、耆欲止む無 是中道。後不得食者者、即仏制中後不得食也。…)」(T39-997a) とあり、『礼記』祭統に「時に及びて将に祭ら とを得ざるなり。…』と(斎身口業者、祭統云、斎之為言斎也。斎不斎以致斎者也。是故君子非有大事也。 ず』と。… 故に云く、『斎とは、秖だ是れ中道なり。後に食することを得ざるは、即ち仏制中、後に食するこ きなり。嗜欲止む無きなり。其の将に斎えんとするに及びて、其の邪物を防ぎ、其の嗜欲を訖め、 耆欲無止也。及其将斉也、 君子乃斉。斉之為言斉也、斉不斉以致斉者也。是故君子非有大事也、非有恭敬也、則不斉。不斉則於物無防也 んとすれば、君子乃ち斉す。斉の言為る斉うるなり、斉わざるを斉えて以って斉うるを致す者なり。 恭敬也則不斎。不斎則於物無防也。嗜欲無止也。及其将斎也、防其邪物、訖其嗜欲、耳不聴楽。…故云斎者、 是の故に君子は大事有るに非らざるなり。恭敬有るに非らざるや則ち斎せず。斎せざれば則ち物に於いて防ぐ無 とは、〔『礼記』〕祭統に云う、『斎の言為る斎(=斉・整)えるなり。斎わざるを斎えて以って斎うを致す者なり、 『仏祖統紀』の『請観音疏』に関する引用で、斎について、『請観音経疏闡義鈔』巻三は、「身口業を斎える者 斎とは、自らを斉えることであるとする 防其邪物、 訖其耆欲、耳不聴楽) (新訳漢文体系・明治書院本『礼記』 ⊕ p.734~ 是の故に君

前述したが、斎法は、

布薩の意味であり正午を過ぎて食事をしないきまりをいう (『仏教語 p.449)。『釈氏要

104

根を増長する故に。 まり、六斎日があるという。 覧』巻上・「斎」条に、「起世因本経に云く、 言增長。 一月中、 一一月中、 有六烏晡沙他 謂受持斎法。 仏 六烏晡沙他有るなり 教えたまわく、中を過ぐるを以て食せざるを斎と名づく』と 増長善根故。 〈隋言增長。 謂受持斎法増長善根〉)」(T1-346c)とあり、十一月に、 仏教以過中不食名斎)」(T54-274a)とあり、 〈隋に増長と言う。斎法を受持し、善根を増長するを謂う〉(諸比丘 『烏脯沙陀、 隋に増長と言う。 謂えらく、 さらに、 (起世因本経云、 斎法を受持するなり。 六日の烏晡沙他 『起世経』 巻七に

得病皆従脯 為す。夜を諸もろの鬼神の食と為す。 子の食と為す。日中を法食と為す。 時也)」(T54-274a)とあり、『毘羅三昧経』巻上に「王曰く、『何等を四食と為すや』と。 昧経云、仏為法慧菩薩説四食時。 道・人道・天道)の因を断ち、 、からず。人をして病を得しむるは皆な脯 完子食。日中為法食。 また、『釈氏要覧』巻上「斎正時」 夕方と夜の食事を禁止している。 天の食〔時〕と為す。 (=晡) 夜食也)」(七寺古逸経典研究叢書・第一巻 晡時為諸畜生食。 二は午時、 三世の仏に同ぜしむる故に。 一旦時為天食。二午時為法食。 晡<sup>ほ</sup> 時じ 条に、 唯だ日中と朝とのみ食は福を得。脯 法食の時と為す。 夜為諸鬼神食。 (=申の刻。 「『毘羅三昧経』 (=晡) と夜の食に従るなり』と(王曰、 午後四時 唯日中与朝食得福。 仏は六趣 に云う、『仏、 日の午を制して法食の正時と為すなり』と 『中国撰述経典』其之一·p.31·330~334行) 『大漢和』巻五・p.883)を諸もろの畜生の食と 時仏断六趣因、 (=六道。 法慧菩薩の為に四の食時を説 (=晡)と夜との二食は皆な応に食す 脯 地獄道・餓鬼道・畜生道 令同三世仏故。  $\widehat{\parallel}$ 何等為四食。 晡 夜二食皆不応食。 居士言く、『朝を諸 制日午為法食正 居士言、 (毘 は

2 施者受者、 法界の人天、普く同じく供養す』と。 んことを』と。已上、 三徳六味…普同供養= 俱獲五常、 並為 色力命安、 『禅苑清規』巻一「赴粥飯」 声を引いて高く唱うなり(斎云、三徳六味、 得無礙辯。 飯を鑚じて云く、『施者受者、 已上、 並引声高唱也)」(X63-525b) とある。 条は、 「斎に云く、 倶に五常を獲、 施仏及僧。 『三徳六味をもって、 法界人天、 色力命安く、 『禅苑清規』 仏及び僧 普同供養。 無礙 0 は 辯

法

界有情」を「法界人天」に作る。

5 3 第二」に「仏身は法界に充満して、普く一切の衆生の前に現れ、縁に随い感に赴いて周からずこと靡し、而も恒 三法。信根成就、戒徳成就、 成就なり。施物復た三法を成ず。物色成就、味成就、 ない、丁寧につくっていること。六味は、苦味・酸味・甘味・辛味・五塩味・淡味のこと。また、『増一阿含 p.484)、三つには如法(=規定にかない丁寧に作ってあること。『中村』p.484)なり(諸優婆塞、為仏及僧辨諸 徳有り。一には軽軟(=軽くてやわらかいこと。『中村』p.484)、二つには浄潔 味)、三には甘(=甘い)、四には辛(=辛い)、五には醎(=塩辛い)、六には淡(=塩気がない)なり。復た三 に此の菩提の座に処す(仏身充満法界、普現一切衆生前、随縁赴感靡不周 経』には、「世尊、諸もろの比丘に告ぐ、『咒願に六徳有り。施主檀越、三法を成就す。信根成就、戒徳成就 つまり、三徳は、一、軽くてやわらかく、こってりしたものでないこと。二、けがれがないこと。三、規定にか 三者如法)」(T12-606a-b)とある〔『新国訳大蔵経』インド撰述部 食具、種種備足。…其食甘美有六種味。一苦、二醋、三甘、四辛、五醎、六淡。 もろの食具を辨え、種種備足わる。…其の食は甘美にして六種の味有り。一には苦(=苦い)、二には醋 三徳六味=南本『大般涅槃経』巻一「序品第一」に次のようにある。「諸もろの優婆塞は、 有情=生命をもって存在するもの。生きもの。 法界=界は性の意味。法性のあらわれ、世界のこと(『中村』p.1249)。八十巻本『華厳経』巻六「如来現相品 『禅林象器箋』「咒願」条にて、「物色と味と香とは是れ咒願の三法。亦た三徳と称すべし」(忠曰、物色、 是咒願六徳中三法。亦可称三徳)」(禅学叢書本・p.537)とし、物色と味と香りが三徳であると述べている 聞成就。施物復成三法。物色成就、味成就、香成就)」(T2-711c) とあり、 生あるもの。 香成就』と(世尊告諸比丘、 感情や意識を有するもの。古くは衆生と漢訳し、 涅槃部1『大般涅槃経』(南本) I p.7参照〕 而恒処此菩提座)」とある(T10-30a)。 復有三徳。一者軽軟、二者浄潔 (=けがれがないこと。『中村』 咒願有六徳。 仏及び僧の為に諸 施主檀越、

 $\widehat{6}$ 

普同供養=待考

玄奘以後の新訳では、

有情と漢訳する。

情は心の意(『中村』p.84)。

106

## 《3》生飯偈

清規』巻中・臨時清規第四「展鉢式」条23a·T81-704a、『新修第二版 臨済宗勤行聖典』第一巻・p.182) (『諸回向清規式』巻五 「日用諸文諸偈呪之部」条 「生飯偈」(或作出生)56b·T81-684a~b、『小叢林略

汝等鬼神衆、我今施汝供。此食遍十方、一切鬼神共(二)。(2)

施汝供。此食遍十方、一切鬼神共〉」(23a)に作る。我今施汝供。此食遍十方、一切鬼神共〉」(T81-704a)我今施汝供。此食遍十方、一切鬼神共〉」(T81-704a) 汝等鬼神衆、我今施汝供。此食遍十方、一切鬼神共〉」(56b·T81-684a~b)に作る。善通寺本『諸回向清規式』ッポンキシング、コポンスッポウ・メットング・インマキジボウ (一)汝等鬼神衆…一切鬼神共=『諸回向清規式』巻五「日用諸文諸偈呪之部」条「生飯偈」は、「生飯偈 - 此食徧十方」(56b)に作る。『小叢林略清規』巻中・臨時清規第四 に作る。 江湖叢書本は、「合掌念生飯偈、 「展鉢式」条は、「合掌念生飯偈、 〈汝等鬼神衆、 〈汝等鬼神衆、 〈或作出生

\*

汝らに供を施す。此の食は十方に遍く、一切の鬼神、供にせん。

汝等鬼神衆よ、

我れ今、

\*

く行きわたり、 あなたたち、 全ての鬼神たちが〔この食べ物を〕共に〔食べることが〕できますように。 もろもろの鬼神たちよ、 私は今、あなたたちにお供えを施そう。この食べものは、

\*

1 生飯偈=野口善敬編著 『開甘露門の世界』 (禅文化研究所・二○○八年)の中で、「この四句偈は、 遵式 施 食

26c)、「出生想念偈」(『勅修百丈清規』巻六・T48-1145a)、『出生偈』(『禅苑清規』巻一・Z111-441c)、『釈氏専 覧』巻上・T154-275a、『入衆日用』Z111-473a、『入衆須知』Z111-475c、『施食偈』(『禅門諸祖師偈頌』巻下之 法式」(『施食通覧』Z101-215c)に見える。名称については、「出生念偈」(『叢林校定清規総要』巻下・Z112

る『幻住庵清規』附録「開甘露門」には、「心経一巻を誦し回向して云く、『汝等、鬼神衆よ、我れ今、汝らに供 句は、臨済宗常用の『開甘露門』に収載されており、中峰明本門下における施餓鬼会、盂蘭盆会の法要次第であ と皆共に仏道を成ぜんことを』と(誦心経一巻回向云、汝等鬼神衆、我今施汝供。此食遍十方、一切鬼神共。 を施す。此の食は十方に遍く、一切鬼神共にせん。願わくは此の功徳を以て、普く於一切に及ぼし、我等と衆生 十方」となり、『勅修百丈清規』は、第四句が「一切鬼神供」となっている」(p.229~230)としている。 下・Z116-486a)などと呼ばれ、ほとんどの資料は字句に異同はないが、『釈氏要覧』巻上は第三句が 普及於一切、我等与衆生、皆共成仏道)」(X63-560a)とある。 七粒遍

学』p.511)。『禅林象器箋』「生飯」条では生飯を「サンハン」と読み(禅学叢書本・p.561)、他にも、「三飯」 鬼界の衆生に飯を施すことを生飯といい、斎時に生飯を出すことを出生 (或いは「すいさん」)という (『禅

飯。不過七粒。太少為慳食。 す。凡そ食を受くれば則ち用いて生〔飯〕を出すべし(鉢刷安第二鐼子縫中、出半寸許盛生飯。不得以匙筯出 半寸許りを出して生飯を盛る。匙・筋を以て生飯を出すこと得ざれ。七粒を過ぎず。太だ少きは慳〔の〕食を為 難に託して縁と為し、 志第一六「出生飯」条では、生飯には曠野鬼、鬼子母等などへの施食と、餓鬼への施食の二種類があるとしてい 散飯」「三把」とも記し、「さんばん」の呼称がある(『中村』p.436)。 生飯について、『勅修百丈清規』巻六「日用軌範」条に、「鉢刷(=漆の小板)を第二の鐼子の縫中に安じて、 餓鬼食を施さしむ(此有二縁。 一つは涅槃経、 凡受食則用出生)」(T48-1145a)とある。さらに、『仏祖統紀』巻三三・法門光顕 曠野鬼に施さしむ。<br />
毘奈耶律、鬼子母等に施さしむ。 一者涅槃経、 令施曠野鬼 毘奈耶律、 …二つは焰口経、 令施鬼子母等。

者焰口経

託阿難為縁令施餓鬼食)」(T49-320b)とある。以下、『大般涅槃経』、『根本説

切有部毘奈耶雑事』

不空訳

『仏説救拔焔口餓鬼陀羅尼経』

に、

仏

阿難に告ぐ、

『若し、

族姓子等

(= 良家の子。

正

L

い信仰をも

『仏説救拔焔口餓鬼陀羅尼経』をみてみたい。

自存活。 便を示すのみ。 ち是れ天魔の徒党・眷属なり』と。 善男子よ、 に声聞の弟子に勅すべし。 仰りて以て自ら存活えり。 て日に一人を食らう。 以是因縁、 有一鬼神即名擴野。 の林下に在るが如し。 |大蔵経』インド撰述部 に食を施すべし。 南本『大般涅槃経』 善男子、 今以戒故、 是の因縁を以て、諸もろの比丘の為に是くの如き戒を制す。『汝等よ、 為諸比丘制如是戒。 故に彼をして怖畏を生ぜしむるに非ざるなり(善男子、 如来為欲調伏衆生故、 若し有るひとが、 当云何活。 純食肉血、 …爾の時に、 巻五 鬼神有り、 仏法を修行するの処有るに随い、悉く当に其れをして汝の飲食を施さしむべし』と。 涅槃部2『大般涅槃経』 今戒を以ての故に、 「梵行品之二」条に、 汝等従今常当施彼壙野鬼食。 多殺衆生。 我即答言、 善男子よ、 即ち擴野と名づく。純ら肉血を食らい、 彼の鬼は即ち我れに白して言う、 住処に施すこと能わずんば、当に是の輩は我が弟子に非ずと知るべし 示如是種種方便。 復於其聚日食一人。 従今当勅声聞弟子。 如来は衆生を調伏せんと欲するが為の故に、 当に云何が活くべきや』と。 (南本) 「善男子よ、 Ⅱ p.438~440参照]。 非故令彼生怖畏也)」 若有住処不能施者 …爾時彼鬼即白我言、 随有修行仏法之処、 我が一時、 『世尊よ、 如我一時、 彼の壙野 多く衆生を殺す。 我れは即ち答えて言う、『今より当 当 我れ及び眷属は唯だ血肉のみに (T12-703a~b) とある [『新 今より常に当に彼の壙野なる 悉当令其施汝飲食。 |知是輩非我弟子。 遊彼壙野聚落叢樹、 世尊、 の聚落の叢樹に遊 我及眷属唯仰血肉以 是くの如き種種 復た其の聚に於 即是天魔徒 在其林下。 善男子、 て、 の方 其

p.842) に於いて所有、 びに行末に於いて、 『根本説一切有部毘奈耶雑事』巻三一に、「仏言く、『善女、 (仏言善女汝不須憂。 皆令飽食永無飢苦)」(T24-362b)とある 食一 我が諸もろの声聞弟子、 盤を設け、 於贍部洲所有、 汝の名字、 我諸声聞弟子、 并びに諸もろの兒子を呼びて、 毎に食次に於いて衆生食 每於食次出衆生食、 汝、 憂うこと須いず。 (= 生飯。 皆な飽食して永く飢苦無からし 并於行末設食一 『中村』 船ができ p.631) を出し、 -閻浮提。 盤 呼汝名字并 『中村.

是諸鬼等、悉等捨鬼身、生於天上)」〔『磧砂蔵』第三四冊 p.514b 臂瀉之。作此施已、於其四方、有百千那由佗恒河沙数餓鬼、前各各有摩伽陀国七七斛食。受此食已、悉皆飽満 身を捨てて、天上に生ぜん』と(仏告阿難、若族姓子等、 前に各おの摩伽陀国の七七斛の食有らん。此の食を受け已わらば、悉皆く飽満し、是の諸もろの鬼等は、悉く鬼 取りて、 こともある。『中村』p.890)、 つ人。立派な男子。善良な紳士。普通は、 | 臂を展して之れを瀉げ。此の施を作し已わらば、其の四方に於いて百千那由佗恒河沙数の餓鬼有るも 四如来の名号を称えて加持し已わらば、 在家の男性に対して用いる。善男子に同じ。比丘のことを称していう 称四如来名号加持已、 (台湾新文豊出版公司影印出版『宋版磧砂蔵 弾指すること七編し、食器を浄地の上に 弾指七徧、 取於食器於浄地上展

ものの、衆生への供養という性質が根底にあることが窺えるのである」としている(p.104参照 も影響を与えていることが考えられた。また、生飯の語義からも、それは儀礼的には鬼神への施食を前提とする え(X75所収)、「生飯の典拠について、基本となるのは、『毘奈耶律』と『大般涅槃経』だが、『焔口経』の記述 (─」(『日本仏教学会年報』第八七号・二○二三年)がある。その中で、『釈門正統』 巻四 「利生志」条を踏ま

経』)〕とある(野口善敬編著『開甘露門の世界』p.109~110参照)。

生飯の起源ならびに、中国と日本における受容と展開を論じた論文に、

小川太龍

「生飯について―衆生

、の供

 $\widehat{2}$ 伽の六部鬼神を指す(『禅学』p.20)。『大智度論』巻第三二に、「復た次に、菩薩は此に於いて一鉢の食を以て 神があり、後者には夜叉・羅刹等の悪鬼神がある。一般には、乾達婆・夜叉・阿修羅・迦楼羅・緊那羅・摩睺羅 千万倍にして出だすが如し 十方の諸仏を供養するに、而も十方の仏前に飲食の具は具足して出づ。譬えば鬼神は人の一 善神と悪心とがあるが、特に害を与える低級な神々をいう(『中村』p.207)。また、変化自在の力を有し、 国土を守護し、または凶悪を振って人畜を悩ます怪物。前者に梵天・帝釈・地祇・竜王・十六善神などの善鬼 汝等鬼神衆…一切鬼神供=鬼神は、目に見えない超人的神秘力を有するもの。 (復次菩薩於此以一鉢食、 供養十方諸仏、 而十方仏前飲食之具具足而出 人間よりも優れた存在。 口の食を得て、 譬如鬼神

得人一口之食而千万倍出)」(T25-300c)とある。

無著道忠は、

「此の文は或いは仏敕の偈と名づく。

蓋し仏は弟

三つには心を防ぎ過貪等を離るるを宗とす四)。 二つには己が徳行の全闕を忖って供に応ず(三)。(3) 一つには功の多少を計り彼の来処を量る(三)。

ノ四二)とする。 子を敕しめ、曠野鬼に施すの義なり(此文或名仏敕偈。 蓋仏敕弟子施曠野鬼之義也)」(『百丈清規左觽』巻一六

とある。 二七に、「若し施与すること有るには、呪願して『等得』等を唱告す(若有施与呪願唱告等得等)」(T40-146b) 唱等得已出之。…)」(T40-137a) とある。「等得」については、『四分律刪繁補闕行事鈔』巻下・諸雑要行篇第 食を出すことを明かさば、或いは食前に在りて、等得を唱え已りて之れを出す。…(二明出衆生食、或在食前 南山律宗の祖師である道宣(596~667)の『四分律删繁補闕行事鈔』巻下・計請設則篇第二三に、「二に衆生

『釈氏要覧』巻上・出生条 (T54-275a)と『大蔵一覧』巻六・施食文条(J21-528a)は、 「此食」 を「七粒」 に

## **五**① 観

**文** ①

時清規第四「展鉢式」条は「次作五観想念云、 (『諸回向清規式』巻五「日用諸文諸偈呪之部」 巻・p.182~183) 条は …」(22b·T81-704a)、『新修第二版 「五観偈」57a・T81-684b、『小叢林略清規』巻中・ 臨済宗勤行聖典』

111

五つには道業を成ぜんが為めに応に此の食を受くべし(五)。(6)四つには正に良薬を事とするは形枯を療ぜんが為なり。

と訓む (p.102) 受此食」(57a·T81-684b)に作る。『小叢林略清規』は、「五には道業を成ぜんが為の故に、応に此の食を受くべし」 宗とす=『小叢林略清規』は、「三つには心を防ぎ過を離るるは貪等を宗と為す」と訓む(p.102)。 道業を成ぜんが為めに応に此の食を受くべし=『諸回向清規式』巻五「日用諸文諸偈呪之部」条は、「五為成道業応 は、「二つには己が徳行の全か欠か供に応ずるかというを忖る」に作る。 (四)三つには心を防ぎ過貪等を離るるを 行の全闕を忖って供に応ず=『諸回向清規式』巻五「日用諸文諸偈呪之部」条は、「全欠」に作る。『小叢林略清規』 量る=『諸回向清規式』巻五「日用諸文諸偈呪之部」条は、「一許功多少量彼来処」に作る。 (三)二つには己が徳 念(=考え思い。『大漢和』巻四·p.1102)を為して、五観文を唱える。 (二)一つには功の多少を計り彼の来処を 欠応供。三防心離過貪等為宗。四正事良薬為療形枯。 (一)『小叢林略清規』巻中・臨時清規第四「展鉢式」条は、「次作五観想念云、〈一計功多少量彼来処。二忖已徳行全 五為成道業故応受此食〉」(22b·T81-704a)に作る。五観の想 (五) 五つには

\*

一つには、〔この食事が目の前に運ばれるまでに〕どれほどの手間がかかっているかに思いを致し、その

来たるところについて推し量ります。

である貪など〔の三毒〕から離れることを心がけます。 三つには、 二つには、自分に徳(=品性)と行(=行い)が具わっているか欠けているかを思案して供養に応じます。 〔迷いの〕心〔によって生じる三過 (=貪・瞋・痴) が起こるの〕を防ぎ、〔その三つの〕過ち

兀 つには、 まさに 〔食事を〕 良薬とするのは、 肉 .体の飢渇によって生じる病を癒やすためです。

Ŧī. つには、 仏道修行を成就するために、この食事をいただきます。

 $\widehat{\mathbb{I}}$ 

五観文=『釈氏要覧』巻上に

五観

(「観」

は去声。

凡そ粥食を喫するには、

先づ須らく想を端し、

之れを誦

〈観去声。凡喫粥食、

先須端想、

誦之訖方食。

し訖わって方に食すべし。

p.401) に従う、 …)」(T24-669a) とある。 啖らうべし』と(故明了論中云、 べし』と。解に云く、『出家の人、食を受ける時、 防心顕過不過三毒、 也 従広道知応。 を受摂することを成就す。 (T40-84a) とあり、『律二十二明了論』は、「余の一切の文句は、 「明了論』を引いて、 「五観文」について、『四分律删繁補闕行事鈔』巻中之三に「一計功多少量彼来処、 ))」(T54-274c) とある。 偈曰、 応に知るべし。 能成就受五種分。釈曰、 四正事良薬取濟形若〔=苦〕、 次のように述べる。「故に『明了論』の中に云く、『余の一切の文句、縦広の道、 一、能受、二、能令受、三、 蓋し自ら警むるなり〉〔五観 偈に曰く、『能く受の五種分を成就し』と。 余一切文句縦広道応知。 有五分能成就受摂飲食。 或は受け竟りて、先ず須らく食を観じて、然して後に之れを 五為成道業世報非意」(T40-84a) とあり、 物 解云、出家人受食時或受竟、 四 処所、 広道(=ニルヴァーナにおもむく道。 一能受、二能令受、三物、 Ħ, 辺に至るなり。 釈して曰く、 二自忖己徳行全欠多減、 先須観食、 『五分有りて能く飲食 …』と(余一切文句 続けて、 四処所、 然後啖之)」 道宣は 『中村』 応に知る 五至辺

成道故応受此食也」(X63-525c)とある。 防心離過貪等為宗。 赴粥飯 また、「五観文」について、 条は、「一 計功多少量彼来処、二忖已徳行全欠応供、三防心離過貪等為宗、 …四正事良薬為療形苦。 『釈氏要覧』「五観」条は、 『禅苑清規』亀鏡文に、「道を成ぜんが為の故に方に此の食を受くるは …五為成道業故応受此食」(T54-274c) 「一計工多少量彼来処。…、 二村已徳行全欠応供…。 四正事良薬為療形枯 とあり、 『禅苑清規』 三

主(=荘舍の主人。荘園を管理する役。『禅学』p.551)に報いる所以なり(為成道故方受此食所以報典座也…忖。 典座に報ゆる所以なり。…已が徳行の全欠を忖って供に応ずるは、街坊化主(=山門の外に出て勧化に当たる役 『禅学』p.111)・磨頭(=磨主。 『禅学』p.146)に報いる所以なり。 磨院 (米つき小屋)にあって精米・製粉を管理する役職。 功の多少を計り彼の来処を量るは、園頭(=園主。 『禅学』p.1173)・荘 叢林の菜園の管理

職に配した記述がある。また、『勅修百丈清規』巻六「日用軌範」条に「…五観の想念を作して云く、〈一には功 己徳行全欠応供所以報街坊化主也。計功多少量彼来処所以報園頭磨頭荘主也)」(X63-544a) とあり、 を受くべし〉と(…作五観想念云、一計功多少量彼来処。二忖己徳行全欠応供。三防心離過貪等為宗。 宗と為す。四つには正に良薬を事とするは形枯を療ぜんが為なり。五つには道業を成ぜんが為の故に応に此の食 の多少を計り彼の来処を量る。二つには已が徳行の全欠を忖って供に応ず。三つには心を防ぎ過貪等を離るるを 僧堂の役 四正事良

薬為療形枯。

を量る。此の食は、 を臼に入れてつき、外皮を取ったり砕いたりすること。『漢辞海』p.1177。「磑」は、石臼。 在郷党曲礼。而士大夫臨尊俎則忘之矣。故約釈氏法作士君子食時五観)」とし、「一には功の多少を計り彼の来処 、新辞海』p.410)に臨めば則ち之れを忘る。故に釈氏の法に約して土君子食時五観を作す(古者君子有飲食之教 -古くは君子、飲食の教え有り。郷党に在りて礼を曲らかにす。而して士大夫、尊俎(=酒だると肉を載せる台 墾植 (=田畑を開き作物を植える。『漢辞海』p.317)、收穫、 春磑(=「春」は、 臼でひくの意。『漢 穀物など

開宗明義章・第一

(=新訳漢文体系・明治書院本『孝経』p.83)の〕親に事うるに始まり、

君に事うるに中し、

辞海』p.1005。臼をひく意か)、淘汰(=混ざり物を水で流す。『漢辞海』p.832)、炊煮して乃ち成ず。 仕宦なれば則ち民の膏血を食すること大いに言うべからず。二には己が徳行の全欠を忖って供に応ず。 の食、十人の作労あり。家、 ること甚だ多し。何ぞ況んや生霊を屠割(=ほふりさく。『大漢和』巻四・p.162)して己が滋味と為すや。 黄庭堅(一〇四五~一一〇五)は、土大夫を対象とした「土大夫食時五観」(『説郛』巻九五・上)の冒頭で、 五為成道業故応受此食)」(T48-1145a)とある 居すれば則ち父祖の心力を食す。営む所は、是れ己が財なりと雖も亦た余慶を承く。 功を用

2

一つには…彼の来処を量る=

「功」とは、

農業の仕事の意味である農功であり、

墾工

『釈氏要覧』

巻上

五観

条の註釈によれば、

「智度論に云く、

『此の食は、

(=田畑を

畑を開き作

植

『漢辞海』p.317)、

収穫、

春磨

 $\widehat{\boldsymbol{x}}_{\underline{\boldsymbol{y}}}$ 

春

は、

穀物などを臼に入れてつき、

医薬以日 可言。 離此 三防心離過貪等為宗。治心養性先防三過。 を結べ。 故に足るを知る者、 饑渇を主病と為し、 系・明治書院本『論語』p.33)の〕『君子は食飽くことを求むる無し』とは、 ち貪、悪食は則ち嗔、 何況屠割生霊為己滋味。一人之食十人作労。家居則食父祖心力。所営雖是己財亦承余慶。 に良薬を事とするは形苦を療ぜんが為なり。 て味を尽くさず。三つには心を防ぎ過貪等を離るるを宗と為す。 身を立つるに終わる。 |至靖康)。 「五観文」は、 一谷外集』 過也。 里仁第四 二忖已徳行全欠応供。 彼君子兮不素餐兮此之謂也)」(『説郛』巻九五・上・『欽定四庫全書』子部・雑家類・雑纂之属) 然る後、食を受く。〔『詩経』 素餐せず』は此の謂なり(一計功多少量彼来処。 (=自) 四正事良薬為療形苦。 巻九は、 (=新訳漢文体系・明治書院本『論語』p.90)の〕 扶持。 四百四病を客病と為す。 箸を挙げるに常に服薬するが如し。 「為医薬以日扶持」 終日食して、食の従来する所を知らざるは則ち癡なり。 此の三者を全うすれば則ち応に此の供を受く。 是故知足者挙箸常如服薬。 禅宗に限らず、広い分野で読まれていたことがみてとれ 始于事親、 五穀五疏以養人、魚肉以養老。 「魏風」 は、 中于事君、 美食則貪、 五穀、 「為医薬以自扶持」に作る(『欽定四庫全書』 故に須らく、 条 「伐檀」 五疏、 終于立身。 五為成道業故受此食。 悪食則嗔、 五には道業を成ぜんが為の故に此の食を受くべし。 (=新訳漢文体系・明治書院本『詩経』p.297) 食は医薬と為し以って日マ 此食墾殖、 以って人を養い、 全此三者則応受此供。 形苦者饑渴為主病、 終日食而不知食之所従来則癡。 君子は終食の間も仁に違うこと無し。 心を治め性を養うに先ず三過を防ぐ。 收穫、 欠くれば則ち当に愧恥なりと知るべし。 君子無終食之間違仁。 春磑、 魚肉は以って老を養う。 此の過を離るるなり。 『論語』 淘汰、 (=自)ら扶持すべし。 四百四病為客病。 欠則当知愧恥。 学而第一 集部 仕宦則食民之膏血大不 炊煮乃成。 先結款状 別集類· 君子食無求飽 (=新訳漢文体 用功甚多。 形苦とは 不敢尽味 四つには の〕『彼 正 則

115

外皮を取ったり砕いたりする

及ぶ。工を用いること甚だ多し。一鉢の飯も作夫は汗を流すなり。食は少くとも汗は多し』と○僧祇律に云く こと。 『漢辞海』 p.1177。 「磨」 は、 淘汰(=混ざり物を水で流す。『漢辞海』p.832)、炊煑(=煮炊き。『大漢和』巻七・p.381)して成ずるに 穀物をひいて粉にする道具。 ひきうす、臼。『漢辞海』p.1007。臼をひく意

。施主は其の妻子の分を減じて福を求むるが故に施す』と(智度論云、此食墾植、 収穫、春磨、淘汰、炊煑、

『釈氏要覧』の『智度論』に関する引用で、『大智度論』初品中十想釈論・第二三には、「復た次に思惟す。『此 用工甚多。 一鉢之飯、作夫流汗。食少汗多○僧祇律云、施主減其妻子之分求福故施)」(T54-274c) とある

炊煮して乃ち成ず。 辞海』p.1374。土地を踏みなおすの意か)し、春磨し、洮汰(=「淘汰」に同じ。『大漢和』巻六・p.1115) 入口食之即成不浄、 人の嗜む所なるも、変じて不浄と成れば、 く汗は多し。此の食は之れを作るに功重く、辛苦あること是くの如し。口に入れて之れを食せば、即ち不浄と成 春磨、洮汰、炊煮乃成。用功甚重。 一つも直き所無く、宿昔(=短い時間『漢辞海』p.397)の間に変じて屎尿と為る。本と是れ美味にして、 墾植し、耘除 功を用いること甚だ重し。一鉢の飯を計るに、作夫の流汗、集合す。之れを量るに食は少な 無所一直、 〔=铲除(取り除く)。『漢語』巻八・p.592〕し、收穫し、蹂治(=「蹂」は踏むの意。『漢 宿昔之間変為屎尿。本是美味、人之所嗜、変成不浄、悪不欲見)」(T25-231b~ 。計一鉢之飯、作夫流汗集合。量之食少汗多。此食作之功重、 悪んで見ることを欲せず』(復次思惟。 此食、 墾植、 耘除、 辛苦如是

出して地に堕ちれば 『釈氏要覧』には、 地に棄てるとは、 一鉢中溢出堕地 『摩訶僧祇律』の 「明衆学法之余」条に「六群の比丘、先に多く羹を受け、後に飯を受く。 尊者知らずや、此の一粒の飯の中には而も百功有あることを』と(六群比丘、 檀越嫌いて言く、『我れ妻子の分を奪いて衆僧に食を飯わせ、食をして尽くさんと欲して 檀越嫌言、 我奪妻子分飯食衆僧、 「施主減其妻子之分求福故施」というそのままの文は記載されていないが、 欲尽令食而今棄地尊者不知耶 此一粒飯中而有百 時に鉢中より溢

功)」(T22-404a)とある。

信施為施所隨

[堕]。欠則不宜。

全則可)」(T54-274c)とあり、『毘尼母経』巻二に、

つ皆な施所堕と為す。

若し比丘、

檀越の施を食するは、

知足を以て限と為す。

若し飽きて強いて飲食する者は施

-村』p.462)

仏法僧の事を営まずして、人の施しを受くれば、

有りて、施しを受くるは過無し。

若し前人に三業無きを知りて施与を転ずる者は、

施所堕と為す。若し三業

(||身・

П •

意のはたらき。

受施、

「若し比丘、

坐禅せず、

誦

以て日に一食を受け、 復た一生、 同文がある は さらに、『新受戒比丘六念五観法』は、 支持性命寄過一生)」(X59-602c)とあり、 一食功力出於作者一鉢之血。 一鉢の汗を出す。汗は皮肉に在りて即ち是れ其の血なり。 凡そ幾ばくの食をか受く。  $(T45-824c \sim 825a)$ 性命を支持し一生を寄せ過ごす』と(浄心誠観云、 況復一生、 始め耕種より乃至口に入るまで、 道宣の 凡受幾食。 『浄心誡観法』巻上「誡観檀越四事従苦縁起出生法第十二」条に 『浄心誡観法』を引き、「『浄心誡観』に云く、 始従耕種乃至入口、 一食の功力は、 無数の雑類の小虫を傷殺す。 計一鉢食、 傷殺無数雑類小虫。 作者の一 出 鉢汗。 鉢の血を出す。 『一鉢の食を計る 是以仏戒日受一 汗在皮肉即是其 是れ仏戒を 況んや

無著道忠は、

「彼の来処」

の「彼」

は食物を指すとしている

(忠日、

彼者指食物)

(『百丈清規左觽』

巻

六

 $\widehat{3}$ 為す。欠くれば則ち宜しからず。全うなれば則ち可なり』と(毘尼母云、若不坐禅誦経、 している。 ら引用し、「毘尼母に云く、『若し坐禅誦経、 と相応できているか、 資格をもっている人の意(『中村』p.131)。 尊敬を受けるに値する。 二つには…供に応ず= 謂己徳全而能与供相應歟、 さらに、 供養の授受について、 自分の徳が欠けていて供と相応できていないか、 他人からの供養に相応する者。 「供に応ず」の応供は、 己徳缺而不能与供相応歟、 『釈氏要覧』巻上 無著道忠は、「『全缺応供』 三宝の事を営まずして、持戒せずして人の信施を受ければ施所堕 阿羅漢と同義であり、 すべてのけがれを断ち切って、 「五観」 自忖量之也)」(『百丈清規左觽』巻一六ノ三八) 条は、 は、 自ら思案することである(忠日、 価値ある人。尊敬すべき人。 思うに、 犍度の注釈書である『毘尼母経』 自分の徳が全うしてて、 他の人から供養を受け 営三宝事、 世 不持戒受人 一の供 لح

受施無過。 故に応に度無くして食すべからざるなり(若比丘、不坐禅不誦経、不営仏法僧事受人施、 施す者は 所堕と為す。若し比丘、憍慢 信施を食せず。若し、食足りて已りて、更に強いて食する者は、色力を加えずして但だ其の患を増す』と。 す者は果報を得ること甚だ少し』と。仏の説きたもう偈の如し。『寧ろ鉄丸を呑んで死すとも、無戒を以て人の 若前人無三業知而転施与者、受施能施二皆為施所堕。若比丘、食檀越施、 能く施を受け、能く施を消すなり。 何を以ての故に。 (=おごり、慢心、 世尊は長夜の中に於て常に限食 (= 適切な食事)を讃歎し、 仏の説いて曰うが如し、『持戒に施す者は果報益大に、 思い上がり。『中村』p.240)の意を作して自ら飲食する者は施 以知足為限。 為施所堕。 最後に乃至、 若有三業

部 若食足已更強食者、不加色力但增其患 能消施也。 為施所堕。 律部10『毘尼母経』p.40~41参照)。 若比丘作憍慢意自飲食者、為施所堕。 如仏説曰、 施持戒者果報益大、 是故不応無度食也)」(T24-810b)とある(『新国訳大蔵経』インド撰述 施破戒者得果報甚少。如仏説偈。 何以故。 世尊於長夜中常讃歎限食、 寧吞鉄丸而死、 最後乃至施持戒者、 不以無戒食人信施

飲食、 莫かれと教う、三つには勤めて方便を作して修習し学ぶことを教う(比丘養徒衆、 此の三業の中に於て、応に教えて種種の方便を作すべし。一には多く求法を求むることを教う、二つには捨つる 方便して、眷属に教授すべし。多く求めしむる莫かれ。摂して坐禅、 夜三時の中、 さらに、『毘尼母経』第五に、「仏、 衣服、 律 部 10 二時応坐禅誦経経行。 二時は応に坐禅、誦経、経行すべし。 医薬と合わせて四供養という。『中村』p.161)と名づく』と(仏告諸比丘、食人信施、不応懈怠。 誦経、 『毘尼母経』p.123参照)また、『毘尼母経』巻六に、「比丘の徒衆を養うは、主として常に応に 修福。 於此三業中応教作種種方便。 時中以自消息。 諸もろの比丘に告げたまわく、『人の信施を食して応に懈怠すべからず。 一時の中は以て自ら消息せよ。是れを臥具(=寝具のこと。 是名臥具)」(T24-829a)とあり、(『新国訳大蔵経』インド 教多求法、 誦経、 二教莫捨、 修福(=善行の実践)せしむべし。 主常応方便教授眷属 三教勤作方便而修習学

(T24-833b)とある(『新国訳大蔵経』

インド撰述部

律部 10

『毘尼母経』p.143参照

 $\widehat{4}$ けて宗と為す(忠曰、貪等為宗者、雖塵労有八万四千、而貪瞋痴為之本。等等取瞋痴。 は、『筆削記』一巻六一丈に云う、義の中に尊くすべく、重くすべく、崇尚すべきという意味であり、 三つには…離るるを宗とす=「等為宗者」について、 『起信論疏筆削記』 義中可尊可重可崇尚者。 貪・瞋・痴が本と為す。「等」というのは、 巻第三に同文がある(T44-312a)。 故名為宗)」(『百丈清規左觽』 無著道忠は、「貪等を宗と為すは、 巻一六ノ三九)としている。『筆削記』 [貪意外にも] 順・痴を等しく取ることだ。「宗」 宗者、 塵労と雖ども八万四 筆削記一巻六一丈 の引用につい 故に名

すなり 上一上 ·T40-176c)。 に流れず 真に 堕?)三悪道)」(T54-274c)とある。『明了論疏』は未見。『明了論疏』について元照(一〇四八~一一一六) して、三悪道 らく、上味の食に於いては貪を起し、下味の食には嗔を起し、 『釈氏要覧』巻上「五観」条によると、「明了論疏に云く、 (明了論疏云、 (四九九~五六九) (真諦即陳朝翻経三蔵出 (=悪業によって生まれる地獄・餓鬼・畜生の三つの世界。 出家先須防心三過。 は即ち陳朝翻経の三蔵にして、 疏五巻解釈了論、其文未流東南)」と記している (『四分律行事鈔資持記』 謂於上味食起貪、 疏五巻を出して了論を解釈するも、 『出家は先ず須らく心の三過を防ぐべ 下味食起嗔、 中味の食には癡を起す。 『中村』p.454~455) 中味食起癡。 此れを以て慚愧を知らず 以此不知慚愧、 其の文、 に寝る し。と。 (= 堕? 未だ東南 謂 は え

永く食に見えず。三は中膳、 厳せんと求むるの過を離る。 好顔色を求むるの過を離る。 て適を取るが故なり。 貪を起こす。 。律中に説く、 『四分律刪繁補闕行事鈔』 応に四事を離るべし。一つには、喜楽の過を〔離る〕、香味に貪著して身心安楽なれば情を縦に 出家の人、 二つには食醉の過を離る。 食を受くるに先ず須らく食後を観じて方めて噉うを得ん。凡そ食に三種有り。 巻下 食し畢りて光悦に於いて常に勝れんこと楽う。 心眼を分けず多く癡捨を起こす。 食は充満肥円を得んと楽う故なり。二は、 「対施興治篇第一 食し竟りて身心の力強く、他を計らざるが故なり。 士 条収載の『明了論疏』 死して畜生中に堕ち、 下食は便ち嫌瞋を生ず。 此の心を須いず。 の引用によると、 諸もろの噉糞楽糞等の虫 四つには、 「明了論疏に云く 多く餓鬼に堕ち

法が、この三つから生まれ、それらは具体的には、施・慈・慧となって現れる。三毒の対。『中村』p.480) 初めの貪は重きが故に並な地獄に入る。且らく略して此くの如し。此の三毒 貪・瞋・痴。『中村』p.484)を反して三善根(=無貪善根・無瞋善根・無痴善根の三根。 (=善根を害する三つの毒 切 と成

家人、受食先須観食後方得噉。凡食有三種。上食起貪。応離四事。一喜楽過、貪著香味身心安楽縦情取適故。 p.480)を生ず。謂えらく、無貪の故に諸天に生ず。中、下の二つは知りぬべし』と(明了論疏云、律中説 し、三善道(=三悪道の対。善業の結果、おもむく善い所の意で、修羅・人天・天の三趣をいう。『中

楽得充満肥円故。二者下食便生嫌瞋。多堕餓鬼永不見食。三者中膳、不分心眼多起癡捨。死堕畜生中、 離食醉過。食竟身心力強、不計於他故。三離求好顏色過。 128b) とあり、道宣が引用した『明了論疏』には、身・口・意の三業の三つの過ちについて、詳述されている 楽糞等虫。初貪重故並入地獄。且略如此。反此三毒成三善根生三善道。謂無貪故生諸天。中下二可知)」(T40· 食畢楽於光悦勝常。不須此心。 四離求荘厳身過

 $\widehat{5}$ 似」に作る。 丈清規左觽』巻一六ノ四○)。 四つには…形枯を療ぜんが為なり=『入衆日用』(X63-557b)、『入衆須知』(X63-560a) は、「正事」を「正 無著道忠は、「言は、食を喫すること、薬を服すに似たるなり(言喫食似服薬也)」としている(『百

転じて、数多の病気の意。『大漢和』巻三 •p.37)、客病(=旅先で病気にかかること。『大漢和』巻三 •p.993) 云う。粥は即ち此れ粥良薬と云う(若花果細磨) を「不正良薬」だとしている。また、『四分律鈔簡正記』巻一六には、「花果の細磨する若きは、即ち不正良薬と と為す。故に須らく食を以て医療と為し、用って之れを扶持すべし。粥を食す若きは、不正良薬と云うべし を主病と為し、四百四病病(=五臓にはそれぞれ八一種の病気があるとして、四百五から死の一箇を除 『釈氏要覧』は、「四正事良薬為療形苦」に作る。『釈氏要覧』巻上「五観」条によると、「形苦とは、即ち飢渴 即飢渴為主病、四百四病為客病。故須以食為医療用扶持之。若食粥可云不正良薬)」(T54-274c)とし、粥 即云不正良薬。 粥即云此粥良薬)」(X43-431b) とあり、

〔実〕を細かにすりおろしたものは、「不正良薬」だとし、

粥は良薬だとしている

如油膏車。 味無し(四正事良薬観分二。 を問わん。二つは、険道を度らんと欲す。 1173a)、『四分律鈔批巻第十本』(X42-901c)、『新受戒比丘六念五観法』(X59-603a)、『律宗新学名句』 て、宿食消滅す。又た二事を以て譬と為す。 に分かつ。 (X59-603a) に作る。 (X59-681b)] ŋ さらに、『四分律刪繁補闕行事鈔』巻下二「対施興治篇第二十」条は、「四に正しく良薬を事とするの観、 『新受戒比丘六念五観法』「四正事良薬取濟形苦」条は、 〔一つに〕 但得転載焉問油之美悪。二欲度険道。 に収載 「四正事良薬取濟形苦」については、〔『翻訳名義集』巻七・斎法四食篇第六十二条 故病を除かんが為なり。 為除故病。 飢渴不治交廃道業。 子有りて既に死し、 初めは車に油膏するが如し。 飢渇治さざれば交道業を廃す。 有子既死、 飢窮餓急、 不生新病、 飢窮まり餓急にして、 「初如油膏車」 食飲減約、 便食子肉必無貪味)」(T40-128b~c) 但だ転載するを得んには焉ぞ油の美悪 新病を生ぜざるには、 は、 宿食消滅。 「初如油膏 便ち子の肉を食すに必ず貪 又以二事為譬 〈去声呼〉 食飲減約 (T54-車

6 子』尽心章句上に、「公孫丑曰く、 彼君子兮不素餐兮此之謂也)」(『欽定四庫全書」子部・雑家類・雑纂之属)とある。「不素餐兮」 文体系・明治書院本『詩経』p.297) 明治書院本『論語』p.90)、『詩経』「魏風」条 従わん。故に段食 を成ぜんが為の故に此の食を受くべし。君子は終食の間も仁に違うこと無し。先ず款状を結べ。然る後、 ついて、『論語』 五つには…応に此の食を受くべし=『釈氏要覧』巻上「五観」条によると、「食せざれば病を成す。 『彼の君子、 道業何従。 П L供書。 罪状を記した調書。『大漢和』巻六・p.633)を結べ。既に食せば修道を忘るべからず』と(不食成 故假段食資身也。 素餐せず』は此の謂なり (=肉体を養う食物。 里仁第四の 「君子は終食の間も仁に違うこと無し (君子無終食之間違仁)」 (新訳漢文体系 古人云、先結欵状。既食不可忘於修道)」(T54-274c) とある。「古人云、…」 詩に曰う、 の語を引用し、『説郛』巻九五・上「士大夫食時五観」条に、「五には道業 『中村』p.941)を仮りて身を資くるなり。 (五為成道業故受此食。君子無終食之間違仁。 素餐せず 「伐檀」の「彼の君子、素餐せず(彼君子兮不素餐兮)」(新訳漢 (公孫丑日、 詩日、 不素餐兮)」(新訳漢文体系・明治書 古人云く、『先ず款状』 先結款状。 の 句 は、 (=)欸

業を成ぜんが為に、方に此の食を受くべし。君子は終食の間も仁に違うこと無し。先ず款状を結べ。然る後、 四庫全書』集部・別集類・北宋建隆至靖康)。さらに、『遵生八牋』巻一「涪翁食時五観」条に、「五に曰く、 院本『孟子』p.469)と引用されている。また、『山谷外集』巻九「士大夫食時五観」条にも同文がある(『欽定 を受け既に食せば、道業を怠るべからず(五曰為成道業方受此食。君子無終食之間違仁。先結款状。然後受食既

食不可怠於道業)」(『欽定四庫全書』子部・雑家類・雑品之属)とある。

持世云 ずるが故なり。三つには、戒定慧を修して煩悩を伏滅せんが為の故なり。『持世』に云く、『若し我倒〔(=実体 仮命を仮り、法身の慧命(=智慧を生命に喩えた語。また、智慧の法身を寿命に喩えた語。『中村』p.106)を成 得ず。道縁 な食事。『漢辞海』p.1633)に於ても応に著を生ずべからず(五為成道業観三種。一為令身久住故。 と。『中村』p.305)なり。人の一杯の水をも受くるも聴さず』と。『仏蔵』も亦た爾り。必ず我倒を厭わば納衣。 のを清らかであるとみること。『中村』p.528)〕を除かざれば、此れは是れ外道(=外の道、道に外れているこ 永遠にみること)。 道理に背く四つの見解。生存者について、それが常・楽・我・浄であると考えること。常顛倒(=無常なものを としての我があると思う妄想。四倒の一つ。『中村』p.160。四倒とは、四顛倒に同じ。四種のよこしまな見解 る食物のこと。我々が常食とする米・麦などの飲食物のこと。『中村』p.941)を仮る。若し無ければ久住するを 肉体を養う食物。生理的食物。分断して接取する意で、欲界にのみあり、香・味・触の三つにわたる物。 して久住(=永久に存続すること。『中村』p.259)せしめんが為の故なり。欲界の身は必ず摶食 (=衲衣とも書く。ぼろぎれをつづり合わせて作った衣。衲袈裟。糞掃衣に同じ。『中村』p.1088)麁食 『四分律刪繁補闕行事鈔』巻下二「対施興治篇」条に、「五に道業を成ぜんが為の観、三種あり。一つには身を 若不除我倒、 若無不得久住。道縁無託故。二為相続寿命、仮此報身仮命、成法身慧命故。三為修戒定慧: (=因縁。『漢語』巻一○·p.1085)託するが無きが故なり。二には寿命を相続せんが為に、此の報身! 楽顛倒 此是外道。不聴受人一杯之水。 (=苦を楽とみること)。我顛倒(=無我を我ありとみること)。浄顛倒(=不浄なも 仏蔵亦爾。 必厭我倒於納衣麁食不応生著)」(T40-128c)と (=段食・揣食 伏滅煩悩故

我說。 我れ説く。是れ五陰を見る者、決定して五陰を説く者、五陰に貪著する者、 「仏蔵経了戒品第九」 是見五陰者、 行事鈔』 決定説五陰者、貪著五陰者。不聴受人一杯之水)」(T14-651a)とある。また、『仏蔵 条に、 の 『持世』 「舍利弗よ、乞食の比丘よ、応に諸法の中、 の引用に関して、『持世 経 「持世経五陰品第二之二」条に、 無所分別する所無かるべし。 杯の水を受くるも聴さず 持 ある。

変わってこないという成果。『中村』p.6~7)、阿羅漢果 食べ已って、我れ応当に須陀洹果(=はじめて聖者の教えして後の苦を生ぜず。心、快楽を得て調適にして患無し。 という成果〔に達していること〕。 但だ身を支え飢渇病を除くを以て、 以て前に著き、 其の心に摂して、散乱せしめずして聚落に入る。諸もろの禅定を以て自ら荘厳し、乞食し得已わって心、 棄仏教において弟子達の到達する最高の階位。 無生の法理の認証の意。 塗瘡の想、 得る所の食を持って聚落より出で、浄水の辺、 永遠の平安への流れに乗った者。 爛壊想を生ずべし。 以て甘美と為して、 比丘、 応に厭離 厭悪の想 我れ此の食を食べ、 是くの如く食うは、 心 (=厭い捨て去ること。 子肉の想、 舍利弗、 空であり、 是の念を作す。 また、その人。『中村』p.546)、阿那含果 (=はじめて聖者の教えに入ること。 比丘、 修道を得しむ。応に是の念を作すべし。 臭果の想、 勤めて聖道を行ず。 実相であるという真理を認め、 我、 『中村』 p.629)、 応に是くの如き想を生ずべし。 乞食を聴す。 我れ此の食を食べ、 三界の 『中村』p.117)の想、 沈重の想を生ずべし。 修道すべき処に在りて、 斯陀含果果 (=阿羅漢の境地。 是くの如く、 切の煩悩を断じ尽くした位。 身体軽便にして行歩安穏なり。 舍利弗、 当に好色、 若し乞食の比丘、 安住すること。『中村』p.1331) (=もう一度だけ生まれかわってさとる者 又た、 比丘、 不浄の想、 声聞の修行の階梯たる四果の中の初果を 貪著無き心を以て然る後、 尊敬に値する者であることの意で、 我、 食を一 (=もう決して欲望の世界に生まれ 身中に於いては応に死想 気力の充盛するを得るべ 我乃ち一飲水を受くること聴さず。 此の食を食いて、先の苦悩を破 屎尿の想、 面に置き洗脚して坐し、 得る所の食に於いて貪味 『中村』p.11)、 又た念ぜよ、 臭爛の想、 乃ち食す。 無生法忍 此の食 を得るべ

ち仏蔵の得者行者なり。徳は得なり』と(忠曰、此経文中、有五観中後四観意。 く、『此の経文の中に、 者、道を得る者を謂う(経広説行者得者相。大意謂行道者得道者)」(禅学叢書本・p.537)とし、さらに、「忠曰 とある。「行者」「得者」について、『禅林象器箋』に「経に広く、行者、得者の相を説く。大意は、道を行ずる 見過悪。 当得好色気力充盛。不作是念、我食此食勤行聖道。如是比丘我乃不聴受一飲水。何況飯食。舍利弗、若於食中不 忍。舍利弗、比丘如是食者、我聴乞食。舍利弗、若乞食比丘、於所得食生貪味心、以為甘美而作是念。我食此食 快楽調適無患。身体軽便行歩安穏。又念食此食已、我応当得須陀洹果、斯陀含果、阿那含果、阿羅漢果、無生法 生如是想。以無貪著心然後乃食。但以支身除飢渴病、令得修道。応作是念。我食此食、破先苦悩不生後苦。 変吐想、 持所得食従聚落出、在浄水辺可修道処、置食一面洗脚而坐、以食著前、応生厭離想、不浄想、屎尿想、臭爛想 以て股肉を割きて喰うべし。何を以ての故に。我、行者、得者に他の供養を受くることを聴す。余人を聴さず 何ぞ況んや飯食をや。舎利弗、若し食中に於いて過悪を見ず。道に出ずるを見ずして便ち食すは、寧ろ自ら手を (舍利弗、乞食比丘、 、塗瘡想、厭悪想、子肉想、臭果想、沈重想。 不見出道而便食者、寧自以手割股肉噉。 乃仏蔵得者行者也。徳者得也)」としている(禅学叢書本・p.537)。 応諸法中無所分別。常摂其心不令散乱而入聚落。以諸禅定而自荘厳、乞食得已心不染汚 五観中の後の四観の意有り。第一観は智度論の意に依る。又た第二観の所謂る徳行は乃 何以故。 又於身中応生死想、青想、膿想、 我聴行者得者受他供養。 第一観依智度論意。又第二観所 不聴余人)」(T15-802a~b) 爛壞想。舍利弗、比丘応

## 《5》三 匙

林略清規』巻中・臨時清規第四「展鉢式」条に無し、 (『諸回向清規式』巻五 「日用諸文諸偈呪之部」条は「三匙」(三匙或三口) 『新修第二版 臨済宗勤行聖典』第一巻 ·p.183) (57b·T81-684b~c)、『小叢

一口為断一切悪、二口為修一切善、三口為度諸衆生、皆共成仏道(二)。(2) (4)

(一)一口為断一切悪…皆共成仏道=『諸回向清規式』巻五「日用諸文諸偈呪之部」は、「三匙 切悪、二口為修一切善、 三口為度諸衆生。皆共成仏道」(57b・T81-684b~c)に作る。 〈三匙或謂三口〉一口

\*

一口には 切の悪を断ぜんが為にし、二口には一切の善を修せんが為にし、三口には諸もろの衆生を度わんが、

k

が為にす、

皆な共に仏道を成ぜんことを。

うために食します、どうか皆な一緒に仏道を成就できますように。 口目には 一切の悪を断絶するために、二口目には一 切の善を修するために、三口目には諸々の衆生を度

\*

三匙=『小叢林略清規』巻中・臨時清規第四「展鉢式」条は、「次に合掌して両手に応器を取って左掌に安き、

手取匙挑食三匙 右手に匙を取って挑い食うこと三匙〈後は意に随う。必ずしも匙数に拘わらず〉(次合掌両手取応器安左掌、 〈後随意。不必拘匙数〉)」(23a·T81-704a)とある。

 $\widehat{1}$ 

2 切善 口と為す。 が如し。貪著を得ず』と。 「梵摩難国王経に云く、『夫れ食せんと欲せば、譬えば人身の病みて薬を服するに、趣いて其をして愈しむる 一口為断一切悪…皆共成仏道=『新学菩薩行要抄』説浄法第三「正食偈」条に、「為断一切悪 (中匙)、為度一切衆 第一匙に、黙して云う、 ○摩徳伽論に云く、『若し食を得る時は、 (後匙)、迴向大菩提(余英茄等)」(T74-781a)とある。『釈氏要覧』巻上「食法」条 「願わくは一切の悪を断つ」と。 口口に念を作せ。凡そ食は三匙に限りて一 第二匙に云う、 「願わくは一切の善を修せ (初匙)、為修

に念を作すべし。若し繁を省けば、 ん」と。第三匙に云う、「修する所の善根を衆生に廻向し、普く共に成仏せん」』と〈論に準ずるに、須らく口 但だ初口三匙、 総じて念ずること亦た得ん〉(梵摩難国王経云、 夫欲食,  $\Box$ 

三匙、総念亦得〉)」(T54-274c~275a)とある。 如人身病服薬、趣令其愈。不得貪著○摩徳伽論云、若得食時、 切悪。第二匙云、願修一切善。第三匙云、所修善根迴向衆生、普共成仏〈準論、 口口作念。凡食限三匙為一口。 須口口作念。若省繁、但初 第一匙黙云、

者は、薬を服して趣いて其れをして愈しむる如し。貪著を得ず。夫れ施を欲する者は、皆な当に心を平らかにし て大小を問わずべし(譬如人身体、有瘡及病者、服薬趣令其愈。不得貪著。夫欲施者、皆当平心不問大小)」 『釈氏要覧』の『梵摩難国王経』の引用に関して、『仏説梵摩難国王経』に、「譬えば人の身体、瘡及び病有る

を引く(禅学叢書本・p.538、『小叢林略清規』p.348)。 『禅林象器箋』「咒願」条、『小叢林略清規詳解』「三匙」条は、『釈氏要覧』からの引用で、『摩徳伽論』の同文

(T14-794b)とある。『摩徳伽論』は未見。『薩婆多部毘尼摩得勒伽』は、『大正蔵』第二三冊

為の故に後の匙を進め。乃至、仏道に迴向し余の菜茹等を進む…』と(伝云、凡食不得過三匙。為断一切悪故進 切の悪を断ぜんが為の故に初めの匙を進め。一切の善を修せんが為の故に中の匙を進め。 伝と作し之れを釈す。三匙及び菜は即ち三聚(=三聚浄戒)、四弘(=四弘誓願)を発す。但し、二〔匙〕、 …」について、『四分律行事鈔資持記』巻下二「釈対施篇」条に「次に云く、『伝は未だ何文か詳かならず。…相 『四分律刪繁補闕行事鈔』巻下二「対施興治篇二十」条に、「伝に云く、『凡そ食は三匙を過ぐるを得ざれ。 為修一切善故進中匙。為度一切衆生故進後匙。乃至 迴向仏道進余菜茹等…)」(T40-128c)とある。「伝云 開合の異のみ』と(次引伝者未詳何文。…作相伝釈之。三匙及菜即発三聚四弘。但二、四開合異耳)」 一切の衆生を度せんが

をして先に一たび受用せしめ、然る後に自ら服す。 『優婆塞戒経』巻五・雑品余条に、「若し自ら衣服、鉢器を造作せば、 若し仏に上る者は、 先ず仏に奉上し、并に父母、師長、 以花、香を以て購う。凡そ食噉する所は 上

とある (T40-390a)。

受用 て普く共に成仏せんことを〔願うべし〕(正下食時復須作念。 法部第六に、「正に食を下す時、 要ず先ず沙門、 "法苑珠林" 第二匙を下す時 然後自服 下第三匙時、 は、 梵志に施し、 同様のことを「又優婆塞戒経云」と引用する (T53-612b)。 若上仏者、 切の善を修め満たすことを願うべし。 (願 以花、 然る後に自ら食す(若自造作衣服、 所修善根迴施衆生普共成仏)」(T53-612b)とある。 復た須らく念を作す。 香贖。 凡所食噉、 要先施於沙門、 初め一 初下一匙飯時。 匙の飯を下す時、 第三匙を下す時、 鉢器、 梵志、 先奉上仏、 続けて、 然後自食)」(T24-1061a) 願断一 一切悪を尽くさんと断じ願うべ 修むる所の善根を衆生に迴施 并令父母、 切悪尽。 『法苑珠林』巻第四二・食 下第二匙時 師長、 和 とあり Ł 先

3 依えしょ 悪人、悪処、 の如し。 悪行に何の義有りや』と。 るが故に悪行と名づく。 を行ずと雖も、 痛 『の感覚。『中村』p.266) 悪=『阿毘達磨大毘婆沙論』巻一一二「業蘊第四中悪行納息第一之一」条に、 何故名悪行。 悪の思の所思とは、 (=よりどころ。『中村』p.100)に遊履するが故に行と名づく。厭毀すべきが故に悪と名づくは、 悪行について、 雖行悪行而令世 問う、『諸悪に沈溺して云何んが捷利なりや』と。 悪妻子・悪衣食・悪人・悪処・悪往来等』と。 悪思所思 悪往来等。 而も世間をして其の悪を知らざらしむるが故に捷利と名づく』と。 悪行有何義。 謂意悪行、 …復有説者、 『阿毘達磨俱舍論』 一間不知其悪故名捷利。 意悪行を謂い、 謂えらく 答う、 の果を感ずるが故に悪と名づけ、 答可厭毀故名悪 『厭毀 悪説所説 悪の思の所思なるが故に、 感苦受果故名悪、 (=毀厭・そしりいとうこと。『中村』p.212) 悪の説の所説とは、 巻一六 謂語悪行、 …復有説者、 遊履依処故名行。 「分別業品第四之四」 …復た説者有り、『苦受 悪作所作、 動転捷利故名行。 答う、 動転 有三因縁故名悪行。 語悪行謂い、 悪の説の所説なるが故に、 『彼の悪行者には是くの如き巧便有りて、 (=驚き) 可 謂身悪行)」 `厭毀故名悪者、 条に 問沈溺諸悪云何捷利。 悪の作の所作とは身悪行を謂う』 捷利 「此れ能く非愛の果を感ずるに由 (T27-579b)問う、 謂悪思所思故、 (=受は感覚の意。  $\widehat{\parallel}$ …復た説者有り、 -勝利) 如 有説言。 すべきが故に悪と名づけ 『何故に悪行と名づくや。 悪の作の所作なるが故 とある なるが故に行と名 悪妻子、 悪説所説故 答彼悪行者有 肉体的な苦 有る説言 ٤

憎む)する所なるが故に。此の行即ち悪なり。故に悪行と名づく(由此能感非愛果故、 るが故に、是れ慧(=『倶舍論』では心所法のうちの十大地法の一つ。『中村』p.105)を聴く者の訶厭 是聴慧者所訶厭故。 (=叱

故名悪行)」とある(T29-84b)。

覆う五種の煩悩(『中村』p.356)。また、十悪は、殺生・偸盗・邪婬・綺語(=ざれごと)・悪口・両舌(=二枚 は「怒り」、 は意の悪。それで、「身三口四意三」という(『中村』p.651)。 舌)・貪欲・瞋恚・愚癡の十の悪業をいう。このうち、はじめの三つは身の悪。中の四つは、 ついて、「一者貪婬、二者瞋恚、三者睡眠、 さらに、『那先比丘経』巻上に、「信は悪を作せば悪を得(信作悪得悪)」(T32-697a)とあり、 睡眠は「惰眠」、戯楽は「快楽」、所疑は、「疑」とある(『中村』p.353)。五悪は五蓋のこと。 四者戯楽、五者所疑」(T32-697b)とある。 貪婬は 口の悪。 「みだら」、 続けて 五悪に 後の四つ

記と名づくや』と。答う、『若し法、巧便の所持にして、能く愛果を招き、性安隠なるが故に善と名づく』と 善=『阿毘達磨大毘婆沙論』巻五一「結蘊第二中不善納息第一之六」条に「問う、『何が故に、善、 不善、 無

(問何故名善不善無記。答若法巧便所持、能招愛果、性安隠故名善) 」(T27-263a) とあり、『阿毘達磨俱舍論

涅槃とを得し、暫と永との二時に衆苦を済うが故なり』と(頌曰、安不安非業、名善悪無記。 『是くの如きを名づけて善等の業の相と為す。謂うに、安隠の業を説きて名づけて善と為す。 巻一五「分別業品第四之三」に、「頌に曰く、『安と不安と非との業、善と悪と無記と名づく』と。論じて曰く 能く可愛の異熟と 如是名為善

等業相。謂安隠業説名為善。能得可愛異熟涅槃、暫永二時済衆苦故)」(T29-80c)とある。

(T24-1021c) とあるのは、この意を説いたものである。 等起善の四種あり、勝義善は真実善と名づく。勝義諦文に於いて善と称せらるれるものにして涅槃の法をいう。 『菩薩瓔珞本業経』巻下「大衆受学品第七」に「第一義諦に順じて起るを善と名づく(順第 望月信亨『仏教大辞典』によると、善について、『阿毘達磨大毘婆沙論』巻五一に、勝義善、 、即ち慚愧 (=①慚は、曾ら罪をつくらないこと。愧は、 自性善とは、余縁を藉らず (=頼らず)、その体性自ら 義諦起名善)」

善なるものにして、

他に教えて罪をつくらせないこと。

②慚は、 用。『中村』p.766)をいう。等起善とは、 蘊の意。 『中村』p.80)の善をいう。 身・口二業及び不相応行(=心法でも色法でもない有為法のこと。『中村』p.1167。『俱舍論』では有為法は、 の善法がこの三つから生まれ、具体的に、施・慈・慧となって現れる。三毒の対。『中村』p.480)をいう。 よって自らの過失を恥じること(『中村』p.499)。及び三善根(=無貪善根・無瞋善根・無痴善根の三根。 に対する恐れ。 人に対して恥じること。愧は、 あるいは相雑善とも名づく。 ④慚は、 自らを観察することによって自らの過失を恥じること。 天に対して恥じること。③慚は、 又た発起善と名づく。 即ち意業の善にして、 即ち意業によりて、 前の三善根等を相応する心、心所法(=心作 他人の徳を敬うこと。 愧は、 発起せられたる善にして、 他人を観察することに 愧は、 Ŧî. 切

『大乗阿毘達磨雑集論』巻三「本事分中三法品第一之三」に、

自性善・相属善・

随逐善・

発起善

寂静 語摂事)やさしい言葉をかけること。③利行(利行摂事)身体の行為、口で言うこと、意に思うことの三業によ 如来に対して諸々の供養業を興すことをいう。 惟加行によらず、任運起の善をいう。 随逐善とは善法の習気をいう。 することをいう。 る善行で人々に利益を与えること。 て守る四つのしかた。 慙及び愧、三善根乃至、 生得善・方便善・現前供養善・饒益善・引摂善・対治善・寂靜善・等流善の十三種類を分別する。 同じ仕事にいそしむこと。『中村』p.524)を以て有情を饒益。 !の増上力により発起せられる神通などの功徳法をいう 厭壊対治、 引摂善は、 断対治等の諸々の対治をいう。 ①布施 謂信等十一種の善の心所法をいう。相属善とは、自性善と相応する他の心所法をいう。 施戒等福業を以て生天の異熟を引摂し、 (布施摂事) 発起善とは所発の身語二業の善をいう。 4) 同事 方便善とは正法を聞き、如理作意して生ずる善をいう。 真理を教えたり(法施)、 (同事摂事)相手と同じ立場に身を置くこと。 饒益善とは四摂法 寂静善は、 (T31-704c~709a 収載)。 切の煩悩を断尽する涅槃界をいう。 (=人々に利益を与えること。『中村』p.1068 (=四摂事)人々を救うために、 物を与えたりすること(財施)。 或いは涅槃の因を顕得することをいう。 第一儀善とは真如をいう。 また、 形を変えて人々に近づ 『摂大乗論釈』 現前供養善とは 人々をおさめ 自性善とは信 生得善とは思 ②愛語

散善という(『望月』p.2940~2941参照)。 称せられる。その外、悪行を止息するのを止善、 253b) とあり、 三「釈智差別勝相第十之初」条に「有流善を白と為し、無流善を浄と為す(有流善為白、 有流善を白法、 無流善を浄法と名づけられる。また、有流善は世間の善、 勝徳を行修することを行善といい、 観仏などを定善、 無流善為浄)」(T31-無流善は出世の善と 称名等を

 $\widehat{5}$ 声偈」などと呼ばれている〔野口善敬編著 ある偈の一部 (T9-24c)。偈文の前に「時諸梵天王、即於仏前、 皆共成仏道=『法華経』巻三「化城喻品第七」に、 『開甘露門の世界』(禅文化研究所・二〇〇八年・p.231参照)〕。 「願以此功徳、 一心同声、以偈頌曰」とあることから、「一心同 普及於一切、我等与衆生、皆共成仏道」と

## 《6》折水偈

清規巻四「展鉢式」条は「次進折水桶。 (24a·T81-704b)、『新修第二版 臨済宗勤行聖典』第一巻 ·p.184) (『諸回向清規式』巻五「日用諸文諸偈呪之部」条「折水偈」57b・T81-684c、『小叢林略清規』巻中・臨時 或不可飲尽則合掌念偈、 〈我此洗鉢水…唵摩休羅細娑婆訶〉」

我此洗鉢水、 如天甘露味。 施与鬼神衆、 悉令得飽満。 唵摩休羅細娑婆訶(二)。

此洗鉢水、如天甘露味、 (一) 我此洗鉢水…唵摩休羅細娑婆訶=『諸回向清規式』巻五 施与鬼神衆、悉令得泡満」(57b・T81-684c)に作る。『小叢林略清規』巻中・臨時清規巻四世 』 キ シンシゥ → シ ワーヤラトペゥマン 「日用諸文諸偈呪之部」条 「折水偈」は、 「折水偈、 我ヵ

展鉢式」条は、 「次進折水桶。 或不可飲尽則合掌念偈、 〈我此洗鉢水、 如天甘露味。 施与鬼神衆、 悉令得飽満。

摩

:羅細娑婆訶〉」 (24a·T81-704b) に作る。

細娑婆訶。 我が此の洗鉢 の水は、 天の甘露の味の如し。 鬼神衆に施与して、 悉く飽満なることを得せしめん。

竜 摩ま

休羅

切

の鬼神に施し与えて、

皆ことごとく満足させること

ができますように。 の水は、 (=大なる腹を有する者のために)。

私 のこ

0

洗鉢

\*

<u>1</u> 水桶。 折水桶と名づく。蓋し、半ばを飲み半ばを棄つ。故に折と言う。 匙箸などを洗った水を捨てること。また、その水のこと(『禅学』p.664)。 して之れを折して(上清を捨つるなり)、滓濁を飲む。 !涬濁得罪)」(24a∙T81-704b)とある。 折水= 蓋飲半棄半。故言折。 『小叢林略清規』 巻中・ 減損之義)」(禅学叢書本・p.821)とある。 臨時清規卷四 折は、 『禅林象器箋』「折水桶」条に、「忠曰く、『鉢水の余残を棄てる器 展鉢式」 滓濁を捨つれば罪を得る(遂折之〈捨上清也〉、飲滓濁 条は、 減損の義なり』と(忠日、 「唵摩休羅細娑婆訶」 折水は、 粥飯を喫し終わった後、 の真言の後に続けて、 棄余水餘残器。 「 遂′

2 得ざれ。鉢の水を棄つる真言に曰く、 我此洗鉢水…唵摩休羅細娑婆訶=『禅苑清規』巻一「赴粥飯」条は、「鉢の水の余りを牀の下に瀝らすことを (X63-526a) とある。 「唵摩休羅細娑婆訶 『唵摩休羅細莎訶』と(鉢水之餘不得瀝牀下。 は、 「唵摩休羅細莎訶」 に作る。 棄鉢水真言日、 唵摩休羅 細

"勅修百丈清規』 巻六

「日用軌範」

条に、

「折水想念偈云、

(我此洗鉢水、

如天甘露味。

施与鬼神衆、

悉令得

飽

131

満 唵 摩休 羅 細娑婆訶) の音訳。 とある (T48-1145b)。 「唵摩 食事、 折水に誦する真言で、 休羅細娑婆訶」 「大なる腹をもつ者となるように」という意味の祈祷 は、 唵 摩休 羅 細 娑婆訶 (om

の言葉(『Þ吋』n 138)。 mahorase svāhā)の音訳。食事、折水

熟水洗鉢。折水不可以余水瀝地。 鉢の水は、天の甘露の味の如し。 折水は余水を以て地に瀝ぐべからず。未だ折水せざるに蓋膝巾に収むべからず。折水の偈に云く、『我が此の折 禅』収載の『入衆日用』は「不煎以余水瀝地上」を「不得以余水瀝地上」(七A・B)に作る(『電子達磨』 p.139)を収むることを得ざれ。 大学国際禅学研究所)。『入衆須知』には、『「熟水(=湯ざまし。『大漢和』巻七・p.506)を以て洗鉢すべからず) の偈を想念せよ。『我が此の洗鉢の水は、天の甘露の味の如し。 『入衆日用』には、「未だ折水せざるに、先ず盖膝巾(=食事(展鉢)の際に膝を蓋う布巾。 如天甘露味。 唵摩休羅細娑訶』と(未折水不得先收盖膝巾。不得以膝巾拭汗。 唵摩休羅細娑訶)」(X63-560a)とある。『入衆日用』『入衆須知』は、「唵摩休羅細娑婆訶」 施汝諸鬼衆。悉令得飽満。 膝巾を以て汗を拭うことを得ざれ。余水を以て地上に瀝ぐことを煎ぜず。 普く諸もろの鬼神に施し咸な飽満を得せしめん。 未折水不可收蓋膝巾。 唵摩休羅細娑訶)」(X63-557b~c)とあり、 折水偈云、我此折鉢水、 汝、 諸もろの鬼衆に施す。 不煎以余水瀝地上。 如天甘露味 **唵摩休羅細娑訶』と(不可以** 想念折水偈。 南北朝時代刊 悉く飽満を得せしめ 普施諸鬼神咸令得 膝巾とも『禅学』 は 我此洗鉢 「唵摩休

師曰く、『何ぞや』と。 規式』は未見だが、 だ殄びざること有るを患う。 に一の神人有って前に跪膝す。師問う『汝は其れ誰や』と。 の話がある。『五燈会元』巻一〇「杭州五雲山華厳院志逢禅師」条に、「一日、普賢殿中に入り宴坐するに、 『禅林象器箋』「喝食行者」条に、「南禅規式云、…次折水〈折者棄義〉」(禅学叢書本・p.325)とある。 折水器に水を棄てず、その水を飲む故事として、 曰く、 『凡そ折鉢の水も亦た施主の物なり。 汝、 之れを知るや』と。 曰く、 『師 曰く、『護戒神なり』と。 師毎に傾け棄つ。 何の罪か有らん。 天台徳韶禅師の法嗣である、 唯一、 宜しき所あらざるなり』と。 師日く、『吾れ、宿愆の未 小過なるのみ』と。 五雲志逢禅師 『南禅

羅細娑訶」に作る

贶 吾患有宿愆未殄。汝知之乎。曰、 して方に愈ゆ て傾けて之れを棄てよ〉(一日入普賢殿中宴坐、 言い訖わって隠る。 発施心而傾棄之〉)」(X80-211b)とある。 言訖而隱。 〈凡そ飲食を折退し、 師自此洗鉢水尽飲之。 師 此れより洗鉢の水、 師有何罪。 及び涕唾便利する等は、 積久因致脾疾。 唯一小過耳。 尽く之れを飲む。 條有一神人跪膝於前。 十載方愈 師曰、 並びに宜しく指を鳴らし、 積むこと久しくして因って脾の疾を致す。 何也。 〈凡折退飲食、 師問、 旦 凡折鉢水亦施主物。 汝其誰乎。 及涕唾便利等、 呪を黙念し、 旦 護戒神也 並宜鳴 師每傾棄。 施 指 心を発 十載 Ħ 所

故 滌汁を棄蕩するに、 なりと雖も、 洗った水やお湯を必要とする者に施すだけでも、福徳を得ることができるとしている。 また、『優婆塞戒経』 貧窮之人亦有食分。 施すこと能わざるに非ず。 食を応ずべき者に施すも亦た福徳を得る 巻第四・六波羅蜜品第十八に、「是れ国主なりと雖も、 食已洗器、 棄蕩滌汁、 何を以っての故に。 施応食者亦得福徳)」(T24-1056a)とあり、 (雖是国主、 貧窮の人も亦た食分有り。 不必能施。 必ずしも施すこと能わず。 雖是貧窮、 食し已れば器を洗 食後に器を洗 非不能 施 是れ 何以 そ 貧

 $\widehat{3}$ 量ともに規定の法にかなうことから、 鉢=サンスクリット語 Pātra の音写。 石鉢は仏のものとして禁ぜられ三衣と同様、 応量器と漢訳する。 僧尼が常に所持し、 漸次神聖化された(『中村』p.1107)。 鉄製・陶土製が定めで鉄鉢・瓦鉢と称し、 僧団で私有物と認められた食器のこと。 木鉢は外道 材料

(T45-900b) とあり、 (那先至為師持応器、 行取飯具)」(T32-704c)とある。 例えば、 『那先比丘経』 巻上に 「那先は、 師の為に応器を持ち、 飯具を取りに行くに至る

[制比丘六物図]

「鉢多羅第四物」

条に、

「梵に鉢多羅と云う。

此れ応器と名づく

(梵云鉢多羅

名応器

くは我等の為に、 鉢について、『仏本行集経』巻三二「二商奉食品下」条に、「時に二商主、 復た是くの如く念ず、 即ち過去一切の諸仏、 此の清浄なる麨酪蜜の摶を受けたまえ。 『我れ今当に何の器を以てして、二商主の食、 多陀阿伽度、 阿羅呵、 三藐三仏陀、 我等を愍れむが故に』と。 一切尽く皆な鉢器を受持するを知る。 麨酪蜜の摶を受くべし』 共に仏に白して言く、 爾 の時世尊 ځ 『世尊 内 世尊受け ..に智見 是 の時 願 わ

鎮の四大天王、 ず。次に復た更に四の車溂鉢を将って世尊に奉上するも、如来亦た復た其れを受けること為さず。…爾の時 うべからず。彼の四天王、 愍れむが故に。我等、長夜に当に大利、大楽、大安を得るべし』と。世尊、受けず。出家人を以て合に此れを畜禽 到り已りて各おの仏足を頂礼し、 受此清浄麨酪蜜摶 鉢と作すべし』と。…爾の時、 若し三人の辺、三鉢より受ければ、一人の心に恨まん。我れ今、総て此の四鉢を受け、神通力を出して持して一 れ今、一人の辺より受ければ則ち三人の心に各おの恨み有り。若し二人の辺二鉢より受ければ、二人の心に恨み くの如く念ず、『此の四天王、 を受けん。我等を愍れむが故に。各おの我等をして長夜に大利安楽を獲得せしめん』と。 仏に奉りて、仏に白して言く、『唯だ願わくは世尊、 塗彼の鉢に塗り、復た一切諸妙音声を持ちて彼の鉢を供養し、速かに仏所に詣り、 是くの如く更に四赤珠の鉢を将っても、而して亦た受けず。次に復た更に四の瑪瑙鉢を将っても而して亦た受け く更に四の頗梨鉢を将っても、而しても亦た受けず。是くの如く更に四の琉璃鉢を将っても而して亦た受けず。 の器に於いて食を受くべし。略説するに乃至、我れ当に大利大安を得るべきが為に』と。世尊受けず。是くの如 に奉上し是くの如き言を作す。『唯だ願わくは世尊、 んと欲して此の心を発し已りて、時に四天王、各四方より、速疾かに共に四の金鉢器を持して、仏所に往詣し 其の色、紺青にして猶お雲隊の如し。盛るに天花を以てし其の内に著け満ちて、 神通力の故に、合して一鉢と成す。外に四脣 各おの皆諸親眷屬を将い圍遶し、速かに自らの宮殿中に至り、各おの石鉢を執るに、 愍我等故 四の金鉢を捨て、四の銀鉢を将って世尊に奉上し、是くの如き言を作す。『世尊 信浄の心を以て、我に四鉢を奉り、我れ亦た合に四鉢を受持すべからず。 世尊、 …爾時世尊、 却いて一面に住し、 四鉢を受け已り、是くの如く次第して相重ねて安置し、左手に受已り、 內生智見、 此の石鉢を受け、此の鉢内に於いて、二商主の麨酪蜜の摶 此の鉢器を用いて、二商主の麨酪蜜の摶を受けん。 而して四天王、 即知過去一切諸仏、 (=縁) 有り(時二商主、 却き住立し已って、 多陀阿伽度、 到り已りて共に四鉢を将って 共白仏言、 一切の香を将って、 爾の時、 阿羅呵、 四の金鉢を将って世 世尊願為我等 端正喜ぶべ 用いて 復た是

切尽皆受持鉢器。

是時世尊

復如是念、

我今当以何器而受二商主食、

麨酪蜜摶

世尊欲受、

発此心已、

時四天

奉我四鉢、 当得大利大安。 王<sub></sub> 受已、右手按下、神通力故、 受於三鉢、 於此鉢内、 王、各各皆将諸親眷屬圍遶、 亦不受。次復、 切香用塗彼鉢、 出家人不合畜此。 各従四方、 作如是言。 我亦不合受持四鉢。 受二商主麨酪蜜摶。 一人心恨 世尊不受。 更将四瑪瑙鉢、 速疾共持四金鉢器、 復持 彼四天王、 唯 我今可総受此四鉢、 願世尊、 切諸妙音声供養彼鉢、 如是更将四頗梨鉢、 合成一鉢。 速至自宮殿中、 若我今於一人辺受、 用此鉢器、 愍我等故。 而亦不受。 捨四金鉢、 往詣仏所、 外有四脣)」とある(T3-802a)。 出神通力持作一鉢。 各令我等長夜獲得大利安楽。 次復更将四車溂鉢奉上世尊、 将四銀鉢奉上世尊、 受二商主麨酪蜜摶。 各執石鉢、 速詣仏所、 而亦不受。 到已各各頂礼仏足、 則三人心各各有恨。 端正可喜。 到已共将四鉢奉仏、 如是更将四琉璃鉢、 ::爾時、 作如是言。 愍我等故。 其色紺青、 却 住 世 若二人辺受於二 爾時世尊復如是念、 如来亦復不為其受。 世尊、 尊受四鉢已、 我等長夜当得大利大楽大安。 画 猶如雲隊。 而白仏言、 而亦不受。 而四天王、 可於此器受食。 鉢 如是次第相重安置、 如是更将四赤珠鉢 却住立己、 唯願世尊、 盛以天花著満其內、 二人心恨、 此四天王以信浄心 ::爾時 略説乃至 将四金鉢 受此石鉢 四 若三人辺 鎮四大天 世尊不受。 而

余の王、 四 余王必当生於恨心。 を現ぜしむ に至り、 各おの一鉢を持ち、 167b) とあり、 一天王、 さらに、四天王が、 石の鉢 必ず当に恨心を生ずべし。 を説く。 仏の心念を知り、 而して以って奉上す。 (時四天王、 **;が四天王から釈尊に献上された品であることについて、** 『過去現在因果経』 今当に更に説くべし。 即便普受四王之鉢、 仏に奉上し、 献上した四つの鉢を釈尊が一つにした話として、『雑阿含経』 知仏心念。 四 [鉢を持って仏に上る。 是に於いて世尊、 合わせて一鉢と為す(此処四天王各持一鉢、 各持一 巻三に、 即便ち普く四王の鉢を受け、 仏鉢は人より受けず。 累置掌上。按令成一、使四際現)」(T3-643b)とある 鉢、 「時に四天王、 来至仏所、 而して自ら念じて言く、『我れ今、 三世諸仏の法は、 而以奉上。 仏心を知り念ず。 仏 累ねて掌上に置く。 初めて道を得て、 於是世尊、 皆な応に四天王あって鉢を上るべし 『大智度論』巻二六に、 各おの一鉢を持ち、 而自念言、 奉上於仏、 巻二三に、 若し一王、 食時に器を須いんと欲し、 按じて一に成さしめ、 合為一鉢)」(T2-鉢者を受くれば 此処に四天王 我れ先に已に石 来たりて仏所 (我先

已説石鉢因縁。今当更説。 仏鉢不従人受。 仏初得道、 欲食時須器、 四天王知仏心念、 持四鉢上仏。

僧坊を起し、弟子を畜え、仏法を宣ぶ。…(或問、 る。便に諸もろの比丘に示して言く、『汝等看よ。 居士、檀鉢を作り、 和』巻八·p.849) は、 とは、木鉢用い已りて、垢穢を洗濯するに除かず。木の性がりなり。蓋し印度の俗、 皆応四天王上鉢)」(T25-253a)とある。 蓋印度俗、 忌木鉢耳 の木鉢の故に、過人の法を現ずるや。汝応に此の閻浮提に住まわずべし』と。 を為すなり。其れ因とは、仏、王舍城に在りし時、樹提居士の客、海より還りて栴檀の段を持って之れに与う。 は除かず。故に瓦、鉄の二鉢を薫じて(=焼いて。『大漢和』巻九・p.966)用いるのみ。瓦、鉄と雖も、 用いて賎庶の者は多くは木器の漆せざるものを用ゆ。沙門の法、宝器を棄つ。若し、漆せざる木器を用えば、 多く謗りを生ず。如何』と。答えて曰く、『禅門の古徳、仏の意を知る。故に木鉢を忌まざるのみ』と。 仏の意、 . ば垢有り。 薫ぜば即ち垢無し。 時に富楼那、迦葉、尼犍陀等の諸もろの外道は、頭を挑げて皆な去る。賓頭盧尊者は、 故立瓦鉄而為簡也。 木鉢について、『濟北集』巻九・辨議書 如何』と。 王臣貴族用金玉宝器 日仏意如何。 雖瓦鉄不薰有垢 高杙の上に置いて是の言を作す。『沙門、 曰く、『仏、木鉢を制す(=禁じた)。三意有り。一つに垢、二つに簡、三つに因。 天竺の梵志種、古来、 日仏制木鉢。 其因者、 薰即無垢。 賎庶之者多用木器之不漆者。沙門法、 木鉢は薫ずるに堪えず。故に制す。其れ簡(=竹ふだ。 仏在王舍城時、 有三意。一垢、 木鉢不堪薫。 木器を用ゆ。 「木鉢辨」条に、「或るひと問う、 是の鉢愛ずる可し』と。仏、 禅家持木鉢。律輩多生謗如何。 樹提居士客、 二簡、三因。其垢者木鉢用已、 故制焉。 如来後れて出て異を為すなり。故に瓦鉄を立てて簡 婆羅門、 従海還持栴檀段与之。居士作檀鉢: 其簡者、 梯杖を以いずして、能く得る者は取れ』 棄宝器。若用不漆木器垢不除。故薰瓦鉄 天竺梵志種、 賓頭盧、 種種を呵責して云く、『何ぞ一つ 答曰、 『禅家、 洗濯垢穢不除。 王臣、貴族は金玉、 此れより瞿耶尼に到りて 古来用木器。 禅門古徳知仏意。 神足を現して鉢を取 木鉢を持つ。 竹製のふだ。『大漢 三世諸仏法 木之性尔也 日く、 宝器を 其れ垢 律 :の輩

是言。

沙門

婆羅門

不以梯杖能得者取

時富楼那

迦葉、

尼犍陀等諸外道、

挑頭皆去。

賓頭盧尊者、

現神足取

此 鉢 前條禦其侮於外之徹困也)」とある(「日文研本」巻一)。 之徒無為和尚、 遂に止む』と。 之れ有り。遂に其の蔵を撿するに乃ち之れを得たり。爾しより、 の制にして、 『空華日用工夫略集』 。大蔵経を按ずるに蘇婆童子経という者有り。 到瞿耶尼、 の其の侮を外より禦ぎし徹因を知らしむるなり 便示諸比丘言、 遂撿其蔵乃得之。 仏制に非らざるなり』と。 起僧坊、 称博学。 余之れを浄智の芳庭和尚より聞き、 汝等看。 巻一「応安元年閏六月二日」条に、「前代の時、 畜弟子、 自爾虎関和尚、 出而駁之曰、 是鉢可愛。 宣仏法。 按大蔵経、 続造木鉢辨、  $\vdots$ 仏種種呵責云、 時に東福の徒、 比丘、 (「正伝永源院本」 有蘇婆呼童子経者。 之れを此に識して、 (前代時、 鉄、 其謗遂止矣。 何一木鉢故、 木、瓦、 無為和尚、 律家、 虎関和尚、 巻九・5b~6b) 匏の四鉢を畜うと聴く。 余聞之浄智芳庭和尚、 博学を称せらる。出て之れを駁して曰く、 難吾宗日、 現過人法。 聴比丘蓄鉄木瓦匏四鉢。 律家、 後者をして前條(=無為昭元と虎関師 続いて「木鉢辨」を造り、 吾が宗を難じて曰く、『木鉢は外道 とあり、 木鉢外道制、 汝不応此閻浮提住。 さらに木鉢につい 識之於此 今、 非仏制也 今極楽律寺蔵 極楽律寺蔵中に 而令後者知 賓頭盧、 その謗 有

 $\widehat{4}$ 「用木漆器。是方土風俗)」(禅学叢書本・p.809)と述べている) 如天甘露味= 「甘露味」 は サンスクリット語の amṛta の漢訳。 絶妙なる境地 (『中村』p.186)。 甘 露

無著道忠は、

『禅林象器箋』「鉢」

条で、「支那、

本朝、

倶に木漆器を用ゆ。

是れ方に土の風俗なり

(支那本

易消化 諸もろの宝器等は、意に随う。 と同じからず ン。『仏光』p.3269) (…而彼池中、 (諸天) 無諸苦渋雑悪等味)」(T11-683a)とある。 巻第一百二〇・広博仙人会第四九条は、「…而して彼の池中にて、 の常用する飲料。 (与人間甘露不同)」としている(『百丈清規左觽』巻一六ノ五三)。また、「天甘露」 衆多天女遊戲娛楽 の如く白きこと珂雪を逾え、 而して色香妙なる食を現じ天甘露と名づけ、 これを飲むと不老不死になるという(『中村』p.185)。 諸宝器等随意。 『大智度論』巻第五八・大智度論釈阿難称誉品第三六条は 甘香具足して亦た消化し易く、 而現色香妙食名天甘露、 拘摩花 衆多の天女の遊戲し娯楽するに 如拘摩花白逾珂 諸もろ (= 拘物頭華のことか。 無著道忠は、 の苦渋、 雪 「人間 雑悪等 につい 甘香具足亦 スイ

宝山を以て之れを摩して、甘露を成さしむ。之れを食せば仙を得。不死の薬と名づく。仏法の中には涅槃の甘露 ば則ち長生す。仏法の中には則ち実相の甘露、其の慧命を養う。是れ真の甘露食なり』と。 を以て、生死をして永断せしむ。是れ真の不死の薬なり』と。亦た云く、『劫初の地味は甘露なり。之れを食 経』巻第七・仏道品第八「甘露法之食」条に、「什(=鳩摩羅什)曰く、『諸天、種種の名薬を以て海中に著き して、楽しんで説く所有らしむ』と(有人言、天甘露味、微細沾洽能入孔(= 毛)孔、使善男子四大諸情、 有る人言く、『天の甘露味は、微細にして、沾洽く能く孔(= 毛)孔に入り、善男子の四大諸情は、柔軟軽利 楽有所説)」(T19-474b)とあり、天の甘露味は、毛穴に入るほど微細なものだとしている。 生 (= 竺道生) 『注維摩詰

5 神」については、「生飯偈」の語注を参照のこと。 人の棄てる所の器を蘯う悪水を食う」(於五百世生餓鬼中、 施与鬼神衆=地獄の樣子を、『正法念処経』巻第十一・地獄品之七では、「五百世に於いて餓鬼の中に生まれ (三四四~四一三)と竺道生(三五五~四三四)は、 食人所棄蘯器悪水)(T17-60c)と描写している。「鬼 甘露を食せば長寿、 不死の薬になるとしている。

露食也。生曰、天食為甘露味也。食之長寿。遂号為不死食也。泥洹是不死之法。故以論焉)」(T38-395a) とあり

涅槃甘露令生死永断。是真不死薬也。亦云、劫初地味甘露。食之則長生。仏法中則実相甘露

なり。故に以て諭う』と(什曰、諸天以種種名薬著海中、以宝山摩之令成甘露。食之得仙。 『天の食を甘露味と為すなり。之れを食せば長寿ならん。遂に号して不死の食と為すなり。

泥洹は是れ不死の法 名不死薬。仏法中以

養其慧命。

単数・為格。「大いなる腹のために」の意。娑婆訶は、svāhā の音写。svāhā は、もとは、 つ者となるように」という祈誓の言葉(『中村』p.131)。 唵摩休羅細娑婆訶=サンスクリット語の om mahorase svāhā の音写。折水に誦する真言で、「大なる腹をも 、の前後に唱える神聖な音であった。もとは「しかり」という応諾を示す敬語(『中村』p.137)。 神々に供物を捧げる時に唱えた文句。 は、 mahā +uraseで、mahāは、「大きな」という形容詞。 例えば、「インドラ神にスヴァーハー」「火神にスヴァーハー」とい 唵は、om の音写。インドでは、一般的に宗教的な儀 urase は、 uras (=胸・腹) ヴェーダの祭祀にお 摩休羅細

ż

村』p.801)。「大なる腹を有する者のために」の意(『小叢林略清規』p.104註記)。 うように唱えた。それが大乗仏教に取り入れられ、さらに真言密教において盛んに用いられるようになった

### **7** 粥 畢 偈

(『諸回向清規式』 『小叢林略清規』 に無し、 『新修第二版 臨済宗勤行聖典』 第一巻・p.185)

若喫粥已、当願衆生、所作皆辨、具諸仏法(二)。

(一)『諸回向清規式』巻五「日用諸文諸偈呪之部」「食畢偈」条は、「又曰 具諸仏法」に作る(58a·T81-684c)。 〈律家〉、若飯食已訖、当願衆生、 所作皆

若し粥を喫し己れば、当に願うべし、衆生、所作皆な辨じ、 諸もろの仏法を具えんことを。

をすべて弁え、諸々の仏法を具えることができますように、と。 もし粥を食し終えたら〔次のように〕願わなければならない、生きとし生けるものたちが、なすべきこと

 $\widehat{\mathbb{I}}$ 若喫粥巳…具諸仏法=若喫粥巳…具諸仏法= 「粥畢偈」 のそのままの文はないが、 八十巻本『華厳経』 卷 四

作、皆な辨じ諸もろの仏法を具えんことを』と〉(収鉢以両手大指、 次第にして裏に入る。畢って、椎を鳴らし、頭首、食訖偈を挙ぐ、〈小食已に訖わって、当に願うべし、『衆生所次第にして裏に入る。 畢って、神を鳴らし、頭首、食訖らせ 仏法)」(T74-781a)とあり、『増修教苑清規』巻下「赴堂」条に「鉢を収むるには、両手の大指を以て、迸定し 所作皆な辨じ、諸もろの仏法を具えんことを』と(食訖偈〈粥時云小食〉若飯食已、当願衆生、所作皆辨、具諸 抄』説浄法第三「正食偈」条に、「食訖偈〈粥の時は小食と云う〉若し食を飯らい已れば、当に願うべし、『衆生 《飯食已訖、当願衆生、所作皆辨、具諸仏法)」とある(T10-71c)。「食訖偈」としては、例えば、『新学菩薩行要 浄行品第十一に、「食を飯らい已り、当に願うべし、『衆生所作皆な辨じ、諸もろの仏法を具えんことを』と 迸定次第而入裏。 畢鳴椎頭首挙食訖偈、

### 《8》食 畢 偈①

食已訖、

当願衆生所作皆辨具諸仏法〉)」とある(X57-341b))

清規巻四 (『諸回向清規式』巻五「日用諸文諸偈呪之部」条「食畢偈」58a·T81-684c、『小叢林略清規』 「展鉢式」条25a·T81-704b~c、『新修第二版 臨済宗勤行聖典』第一巻·p.185)

飯食訖已色力充(三)、威震(三)十方三世雄、(工) 廻因転果不在念(四)、一切衆生獲神通(3) (4) (5)

時清規巻四「展鉢式」条は、「想念食畢偈、『飯食已訖色力充、威震十方三世雄、 色力充。威振十方三世雄。回因転果不妄念。一切衆生獲神通」(58a·T81-684c)に作る。『小叢林略清規』)。キーキシウ イシン (一)飯食訖已色力充…一切衆生獲神通=『諸回向清規式』巻五「日用諸文諸偈呪之部」条「食畢偈」は、 回因転果不在念、一切衆生獲神通

1

訖色力充」に作る。 (T81-704b~c) に作る。 (二) 飯食訖已色力充=『小叢林略清規』巻中・臨時清規巻四「展鉢式」条は、「飯食已 威震=『諸回向清規式』巻五 「日用諸文諸偈呪之部」条 「食畢偈」は、「威振」

臨時清規巻四「展鉢式」条は、 在念=『諸回向清規式』巻五 「回因転果不□念」に作る(25a)。 「日用諸文諸偈呪之部」条「食畢偈」は、「妄念」に作る。『小叢林略清規』巻中

神通を獲ん。

食を飯い訖已って色力 充つ、威 十方三世に震いて雄なり、因を廻らし果を転じて念に在らず、一切衆生じ。 くら まき

食事を終えて色の力が充たされました。その威力は十方〔の、そして過去・現在・未来という〕三世に立

らず〕、念に〔雑念が〕起こらず〔三昧の境地に至り、一切の衆生は 派にとどろきます。因を〔果に〕めぐらせて〔輪廻にとどまらず〕、果を〔因に〕転化して〔涅槃にとどま 〔順逆自在の〕 神通力を得ることで

うべし、『衆生所作皆な辨じ、諸もろの仏法を具えんことを』と(飯食已訖、 (T10-71c) とある。 『華厳経』 飯食訖已色力充…一切衆生獲神通=八十巻本『華厳経』巻一四・浄行品第十一に、「食を飯らい已り、当に願 は、「飯食訖已」を「飯食已訖」に作る。 **当願衆生、所作皆辨、** 

色力充つ。威は十方の三世の雄に震う。 『禅苑清規』巻一「赴粥飯」 条に、「鉢盂を複み訖わって、下堂の槌を聞いて食訖の偈を念ぜよ〈飯食訖已って 因を回し果を転じて念に在らず。 一切衆生神通を獲ん〉と(複鉢盂訖

色力充つ。威は十方三世に震って雄なり。 ある。『勅修百丈清規』巻六「日用軌範」条に、「轟って合掌して食畢の偈を想念して云う、〈飯食已に訖わって 聞下堂槌、 想念食畢偈云、 入衆日用』は、 念食訖偈 〈飯食已訖色力充。 「畢って、合掌して食畢偈を想念せよ。云く、『飯食訖わって已に色力充つ、威は十方三世に 〈飯食訖已色力充。 威震十方三世雄。 威震十方三世雄。 因を回らし果を転じて在念せず。 回因転果不在念。一切衆生獲神通〉)」(T48-1145b)とある。 回因転果不在念。 一切衆生獲神通〉)」(X63-526a) 一切衆生、 神通を獲ん〉と(畢合掌

方三世に震って雄なり。因を回らし果を転じて在念せず。一切衆生神通を獲ん〉と(畢合掌想念食畢偈云、 清規』巻十日用清規条は、「畢合掌想念食畢偈云」を、「了合掌念食訖偈云」に作る(X63-661b)。 食訖已色力充。 無量寿禅師日用小清規」には、「畢って合掌し想念して食畢偈に云う、 威震十方三世雄。 威震十方三世雄。 迴因転果不在念。一切衆生獲神通)」(X63-557c)とあり、『叢林校定清規総要』巻下 回因転果不在念。一切衆生獲神通〉)」(X63-618a)とある。 〈飯食訖わって已に色力充つ。 威は十 また、『禅林備用 〈飯

震って雄なり、

因を迴らし果を転じて在念せず、一切衆生神通を獲ん』と(畢合掌想念食畢偈。云飯食訖已色力

説くに能く須彌を鎖す。 語って言く、『債を償いて已に訖わりぬ。 う』と。乃ち五百の比丘を請す。時に上座し之れを知る。五百をして飯食訖の偈を誦ましめて已って、外道 ある。「又た神験記の如く、『外道有り。仏経に人の信施を食して説くを聞きて、後に牛馬と為して以て施主を償 (又如神験記、 有外道。 聞仏経説食人信施、 何況んや一食をや。一言尚お爾り。 牛馬何れか在らん』と。外道発心す。上座語って言く、『一つの法言を 後為牛馬以償施主。 況んや復た発心して一切を利せんと欲するや』 乃請五百比丘。 於時上座知之。令五百誦飯食訖

「摩訶止観」

の注釈書である『止観輔行伝弘決』巻第一之五に、五百人の比丘に「食畢偈」を誦ませた記述が

は色、 、氏要覧』巻上・施食五常報条に、 二つには力、三つには命 四つには安。 「五福徳経、 五辯 仏言く、『人、食を持って僧に施せば、 (彼の経には広く説文有り。 此れ五つの常福報なり。 Ŧî. 種の利有り。一に 若し施

語外道言、償債已訖牛馬何在。外道発心。上座語言、

説一法言能銷須彌

何況一食。

一言尚爾

切)」(T46-178a) とある。

『神験記』は未見

得色、二者端政、 婆多毘尼毘婆沙』 者とは倶に五常を獲る。 施者受者俱獲五常。 当来に報を得れば、 四安、 三者得力、 によると、 五辯 受者は現在の楽を獲る)』と。 色、 色 (彼経廣有説文。此五常福報。 四者得辯、 九 施食をすれば、 九 命、 命、 安、 安、 五者得寿」(巻第二・結婬戒因縁第一) (T23-512c)。 無礙辯を得るなり』と〔五福徳経、 得無礙辯〕」(T54-274b)とある。『五福徳経』は未見。 次のように、 若し上座、 若施者得当来報、 五つの功徳があるとする。 施食せば応に偈を誦して云うべし、『施者と受 受者獲現在楽)。若上座施食、 仏言人持食施僧、 「施食者、 得五功徳。 有五種 さらに、 応誦

とある。 妙色、 煩悩 雄力、 雄力、 渴愛を離るるを獲得して<br />
具足せざるを無きなり。 勇健を獲得して、 巻第四 無不具足。 一・陀那波羅蜜多品第六に、「一には菩薩摩訶薩は食を施す故に由り、 具足せざる無きなり。二つには、 二者菩薩摩訶薩、 由施飲故獲得、 … (一者菩薩摩訶薩、 菩薩摩訶薩は、 永離 切煩悩 由施食故獲得長寿、 飲を施す故に由り、 渴愛無不具足。)」(T11-239c) 才辯、 才辯、 永く一切の

太子所 乳糜を取り、 大いに歓喜す。時に地中、 成熟せんが為の故に此の食を受く』と。呪願し訖已りて即ち受けて之れを食う。身体光悦し、気力充足して、 た受くるに堪えるなり [めて言う、『太子 過去現在因果経』 安楽無病、 施す所の食、 頭面礼足而以奉上。 女人聞已、 太子の所に至りて、 年寿を終保し、智慧具足せしむべし』と。太子即ち復た是くの如く言を作す、『我れ一切衆生を 食するものをして、 心大歓喜。 (= Gautama Siddhārtha)、今は林中に在り。 巻第三に、 (時彼林外、 自然に千葉の蓮花を生じ、花上に乳糜有り。 太子即便受彼女施而呪願之。 于時地中、 「時に彼の林外に、 頭面に足を礼して以って奉上す。太子即便ち彼女の施を受けて之れを呪願す。 有一牧牛女人。 気力を充つるを得せしめんと欲す。当に施家をして膽 自然而生千葉蓮花、 一牧牛女人有り。 名難陀波羅。 今所施食、 花上有乳糜。 汝、 時浄居天、 欲令食者得充気力。 難陀波羅と名づく。 女人此れを見て、 供養すべし』と。 女人見此、生奇特心、 来下勧言、 当使施家得膽 太子今者在於林中。 奇特の心を生じ、 女人、聞き已りて、 時に浄居天、 (捨)を得、 即取乳糜 来下して 喜を 捨 汝

得喜、 疲れ切ったシッダールタ太子への牧女の乳の供養と、釈尊への最後の布施者である純陀の供養を受ける咒願 波羅蜜)」(T12-611b)とある〔『新国訳大蔵経』インド撰述部 法芽。汝今於我欲求寿命、色、力、安楽、 藐三菩提を得。二には受け已りて涅槃に入る。我は今、 純陀よ、施食に二の果報有り〔等しくして〕差 窮を除断し、無上の法雨を汝の身田に雨して、法芽を生ぜしめん。汝は今、我に寿命と色と力と安楽と無礙辯才 体光悦、 尊初受牧女乳。後受純陀供咒願無差)」(『百丈清規左觿』巻一六ノ頁数未記載)と述べており、六年間の苦行 有二果報無差。 めん』と(爾時、 とを求めんと欲すれば、我は当に汝に常の〔寿〕命と色と力、安〔楽〕と無礙辯を施すべし。何を以っての故に。 一切種智 これらについて、無著道忠は、「世尊、 安楽無病、終保年寿、智慧具足。太子即復作如是言、我為成熟一切衆生故受此食。呪願訖已即受食之。 気力充足、 (=一切智者)、無上調御は純陀 何等為二。一者受已得阿耨多羅三藐三菩提。二者受已入於涅槃。我今受汝最後供養、 世尊一切種智、無上調御告純陀曰、 堪受菩提)」(T3-639b)とあり、『大般涅槃経』巻第二・純陀品第二に、「爾の時に、 初め牧女の乳を受く。後に純陀が供を受くるに咒願差うこと無し 無礙辯才、 (= Cunda)に告げて曰く、『善き哉、善き哉。我は今、汝の為に貧 〔別〕無し。何等をか二と為すや。一には受け已りて阿耨多羅三(ペラ 善哉、 我当施汝常命、色、力、 汝の最後の供養を受けて、汝をして檀波羅蜜を具足えし 善哉。我今為汝除断貧窮、無上法雨雨汝身田 涅槃部丨『大般涅槃経』(南本) I p.30参照 安、 無礙辯。 何以故。 令汝具足檀 7

2 るのみにあらずして、将に声、 内に威あるのみにあらずして、 出ずる者は其の心を服し、 に二有り。所謂二とは、 威震十方三世雄=「威」について、『天目中峰和尚広録』巻一一之下『山房夜話』巻下に、「威の天下に於ける 道徳の威有り、権勢の威有り。道徳の威は天より出で、権勢の威は人より出づ。天より 人より出ずる者は其の形を服するのみ。然も其の心を服するの威は、特だに之れを閻 風をして万里の外に行うも亦た之れに威あらしめ、 百世の下に伝わるも亦た之れに威あらしめんとするなり(威之於天下有二。 又た止だに之れを今日に威あ 所謂

成就を祈ること)に違いはないとしている。シッダールタ太子が牧女に対して、又は、釈尊、

一切智者、

無上調御が純陀に対して、

施しとその果報について

された道徳の威力として訳出した 語がある(新訳漢文体系・明治書院本『書経』「秦誓上」条・p.451)。ここでは、食事を食べ終え、 禅籍叢刊』 一者有道徳之威、 不特威之閫内、 第九巻 p.274上段) とある。 有権勢之威。 使風行万里之外亦威之、 道徳之威出於天、権勢之威出於人。出於天者服其心、 「威」は儒典に多出し、 又不止威之於今日、 例えば、 将声伝百世之下亦威之矣)」 『書経』の 「秦誓」には 出於人者服其形耳 「天威」 **宝**五 天から賦与 Ш という 然服 玉

豎於三世、 於いてし、 なる勇者。 間 廻因転果 = 無著道忠は、「此れは是れ不住道なり。謂えらく因を回らすとは、始覚より次第に本覚の郷に還る。 雄」について、 !の中で最も尊い人。仏の尊称。両足とは、 豎に三世に於いてし、 世間において最も雄々しく、一切の煩悩にうち勝ったので、かくいう(『中村』p.815)。 独得雄気也)」(『百丈清規左觿』巻一六ノ五五)としている。「世雄」は、 無著道忠は、 「雄とは、 独り雄気を得るなり(雄者法華所謂世雄両足尊也。 法華の所謂、 両足で歩くもの、 世世だり 両足尊なり。 人間のこと(『中村』p.1426)。 今、 色力を獲得す。 今獲得色力。 仏のこと。 世の雄者。 故に横に十方に 故横於十方 両足尊は

- 4 3 生死に住せざる智なり。 六ノ五五)としている。 「不住」 不在念=無著道忠は、「念は、 [因者、自始覚次第還本覚郷。不住生死智也。転果者、自本覚出始覚門。 果を転がすとは、本覚より始覚の門に出る。 一念頃 (=非常に短い時間)、 はとどまらないこと(『中村』p.1162)。 極短促の時なり。 涅槃に住せざる悲なり(此是不住道也) 不住涅槃悲也」(『百丈清規左觽』 言は其の自在言 味 速疾にして
- 5 条は、 羅蜜多経観如来品第二は、「一念中に九十刹那有り、 念頃に在らざるなり(忠曰念者、一念頃、 切 巻一六ノ五六)としている。さらに、「一念」について、『仁王護国般若波羅蜜多経』巻上・仁王護国般若波 |衆生獲神通=無著道忠は、 「回因転果不妄念」に作る (T8-835c) とある。「念にチラリとも雑念が起こらない」の意味。  $(X66-751c)^{\circ}$ 「言は願いは、 極短促時也。 切衆生と共に此れ順逆自在の神通を得るなり 一刹那に九百の生滅を経る(一念中有九十刹那) 言其自在三昧、 速疾不在、 『禅門諸祖師偈頌』下之上・折 一念頃也)」(『百丈清規左 (言願与 刹那 切 衆

くなったことを知る智(『中村』p.1444)。神境通は、空を飛行し、身を隠すなどの超人的な能力。「神境智証 死の相を知る智慧(『中村』p.669)。漏尽通は、生存の尽きてなくなることを確認すること。 村』p.896)。 のこと。六神通は、天眼通・天耳通・他心通・宿往通・漏尽通・神境通(『中村』p.794)のこと。天眼通は、のこと。六神通は、天成ので、天成ので、たんです。 たんじょう たんぎょうき 生共得此順逆自在神通也)」(『百丈清規左觽』巻一六ノ五六)とあり、「神通」は、超人的な力。神通力。六神通 自然的な目。 切の言語・音声を聞くことのできる通力(『中村』p.984)。他心通は、他人の心のありさまを知ること(『中 宿往通は、『阿毘達磨俱舍論』で説かれる「宿住智証 明」と同じで、自他の身の過去世における生 死後の世界を見通すこと。すなわち天界と地獄とを見ること(『中村』p.980)。天耳通は、 煩悩のけがれのな 自在に 超

通」の略(『中村』p.793)。

# 臨済宗の回向文 訳注 (六)

### 月分行事・年分行事(上) の回向文

## 妙心寺派教化センター 教学研究委員会

○本訳注で取りあげる偈文と回向文は、主として、禅文化研究所編集『新修 臨済宗勤行聖典』(三巻、 参考にしながら、主として『臨済宗勤行聖典』に見られる現行の誦み方に基づいた。 九九五年。\*以下「新修」を省く)所掲の字句に拠った。書き下し文については、『諸回向清規式』『小叢林略清規』 禅文化研究所・ を

冗

例

○善通寺所蔵本『諸回向清規式』(国文学研究資料館・新日本古典籍総合データベース) は「大正本」と表記して、その字句を比較して、その異同について確認した。 注・編集の江湖叢書『小叢林略清規』所収の影印本(禅文化研究所・一九九五年) は「禅文化本」、『大正新修大蔵経 は 「善通寺本」、禅文化研究所訓

○底本とした『臨済宗勤行聖典』は、 異なる場合もあるため削除し、校記で指摘するにとどめた。 回向文中に具体的な経典名を挙げているが、校本によって差があり、 また現状とも

頭に該当する頁数・段数を併せて表記した 『諸回向清規式』『小叢林略清規』は、ともに『大正新修大蔵経』 巻八一に収められているため、 各偈文・回向文の冒

○原文・校記・書き下し文・口語訳・語注の順に並べた。

| 「誦と回向文(上)                                               |
|---------------------------------------------------------|
| 臨済宗の回向文 訳注(一)葬儀・法事の偈文と回向文訳注①                            |
| する。                                                     |
| ○回向には同じ用語が繰り返し使用されることが多い。本訳注は連載であり、既出の論考については、以下の通りに表記  |
| 『江湖法式梵唄抄』…『江湖法式梵唄抄』(禅文化研究所・一九六四年)                       |
| 『諸回向清規式抄』…『諸回向清規式抄』(禅文化研究所・二○○四年)                       |
| 『禅林象器箋』『禅林象器箋』全二〇巻・目録二巻(国際禅学研究所・電子達磨)                   |
| 『百丈清規左觽』『勅修百丈清規左觽』全二○巻・目録一巻(国際禅学研究所・電子達磨)               |
| 『国語』 日本国語大辞典第二版編集委員会・小学館国語辞典編集部『日本国語大辞典』第二版(小学館)        |
| 『禅学』 駒澤大学『新版 禅学大辞典』(大修館書店)                              |
| 『中村』 中村元『仏教語大辞典』(東京書籍)                                  |
| 『織田仏』 織田得能『織田仏教大辞典』(大蔵出版株式会社)                           |
| 『漢辞海』『漢辞海』第四版(三省堂)                                      |
| 『漢語』『漢語大詞典』全十二冊(羅竹風 主編・上海辞書出版社)                         |
| ○語注で使用した辞書類の略号は次の通りである。                                 |
| た。                                                      |
| ○語注で『大正新修大蔵経』を引用する際、その出典表記については「T」、『蔵外仏教文献』は「ZW」の略号を使用し |
| ○現代語訳は直訳を心がけたが、必要と思われる場合は〔 〕で適宜ことばを補った。                 |
| ○書き下し文は、現代仮名遣いを用いた。                                     |
| ○原文・校託・書き下し文・口語訳・語注ともに常用漢字を用いた。                         |

同(三)尊宿送喪の念誦と回向文(下)・尊宿臨時行事の回向文 …………訳注③

訶薩、

摩訶般若波羅蜜(10)。

同 (回 四 ::訳注④

岩波文庫本を用いた場合は「岩波文庫本」

と表記した。

○語注で取りあげた訳注書のうち、

### 祝 聖 諷 経 回 **向**()

p.160~161/p.308b、「法式梵唄抄」p.144~145) 628a・「善通寺本」巻一・四丁裏~五丁表、『小叢林略清規』巻下「第六回向文」T81-713a・「禅文化本」 (『臨済宗勤行聖典』第二巻「月分行事」p.139~140、『諸回向清規式』巻一・諸回向之部 「祝聖」 T81-

|巍々金相堂々覚皇(三)、三界独尊万霊帰仰(三)(四)。(1)(2) (3) (4) (5) (6) (7) (県市町)〈某〉山 〈某〉寺

清衆、 大日本国 恭趨。 大仏宝殿諷誦。 住持伝法沙門(五)(六)(住持道号)(七)。(8) (9) (10) 祝延。今上天皇(九)聖寿万安。 女。金剛無量寿仏、仁王菩薩摩 (8) 月旦 (中) 令辰(八)。謹集合山 (中) 令辰(八)。

清規』 聖》回向 文化本)では「祝聖回向」、 (一) 祝聖諷経回向=『諸回向清規式』(善通寺本・大正本)は『祝聖 (禅文化本・大正本) 共に、 〈旦望結解冬年〉」に作る。 枠外に「旦望結解冬年」と記載されている。 「巍巍金相堂堂覚皇」に作る。  $\stackrel{\frown}{=}$ 巍々金相堂々覚皇=『諸回向清規式』(善通寺本・大正本)、は『小叢林略 =〈朔日十五日〉」に作る。『小叢林略清規』 また、『小叢林略清規』(大正本)では 巍々金相堂々覚皇 三界独尊万霊帰仰= 祝 (禅

本国」と振る。 伝法沙門」、『小叢林略清規』 十五日 式』(善通寺本・大正本) は は 式』(善通寺本・大正本)は「大日本国〈某州某群某山某寺〉住持伝法沙門」、『小叢林略清規』(禅文化本・大正本 天皇= 月旦 寺本・大正本)はこれに続いて「歎仏異偈〈玉毫騰輝、金 色 炳耀、 同じだが、「界」 〔天龍如此。〕。」 小叢林略清規』 諸回向清規式』 「大日本国 (禅文化本) 秘章所集鴻因端為、 謹集合山清衆…摩訶般若波羅蜜=『諸回向清規式』(善通寺本・大正本)は「謹集合山清衆、謹集合山清衆、 (中) 令辰=『諸 仁王菩薩摩訶薩、ジンイォウブサモコサ II 「諸回 〈月望〉、結夏 『諸回向清規式』 (善通寺本・大正本)・『小叢林略清規』 (禅文化本・大正本) 共に「某諱」に作る。 [向清規式] (某) 州 が追記されている。 は「謹集合山清衆、 (禅文化本・大正本)は「月旦令辰」とし、 (善通寺本・ の上の濁点 (禅文化本) 子) 〈結制〉、 |回向清規式』(善通寺本・大正本)は「月〈旦・望、 住持伝法沙門= (某) 祝ら延ら 摩訶般若波羅蜜」と振る。『小叢林略清規』(大正本) (善通寺本・大正本)・『小叢林略清規』(禅文化本・大正本) 「大日本国」、『小叢林略清規』(禅文化本・大正本)は「大日本国」、「大正本」は 群 (禅文化本) は「巍巍金相堂堂覚皇 大正本) は 今上皇帝聖寿万安。 〈某〉 の指示がなく「界」と振る。 恭き趨。 〈解制〉、 山 £ 『諸回向清規式』(善通寺本・大正本)、『小叢林略清規』(大正本)は 「巍巍金相堂堂覚皇 某》 は 大日本国 大仏宝殿諷誦。 「住持伝法沙門」、「大正本」は「住持伝法沙門」と振る。 冬至 寺住持伝法沙門」に作る。また、「大日本国」について、『諸回向清規 金剛無量寿仏、仁王菩薩摩訶薩、キンカウブリャウジュア・ジンヤウア サモコサ 〈書雲〉、正月朔日 三界独尊万霊帰仰」 (県市町) 秘章所集鴻因端為、 回向の末尾「摩訶般若波羅蜜」 三界独尊万霊 (某) 山 〈改旦〉。」が追記され、 具大人相。号正遍知、 三界独尊万霊帰仰= 菜》 と振る。 結制・解制、書雲・改旦〉令辰 · 帰∗ 寺 はほぼ同じだが「大・上」 祝ら 徐 『小叢林略清規』(大正本) 倶〉 摩訶般若波羅蜜」、『小叢林略清 は全て「皇帝」に作る。 仰艾 今上皇帝聖寿万安。 住持伝法沙門= に作り、 の後に 諸 瞻之 仰之、福満沙界 ルビを振る。 回向清規式』(善通 恭趨。大仏宝殿諷 朔日 またルビを振る。 £ (月旦)、 回向清規 はほぼ 「 住ッ 持ッ 九 また

宗がない

の濁点

る完成された最高の智慧よ。

巍々たる金相、堂々たる覚皇、三界の独尊、万霊帰仰す。
が、が、こんそう、どうどう かくおう さんがい どくそん ばんれい きぎょう

大日本国 上天皇聖寿万安。 清衆を集め、恭しく大仏宝殿に趨って、せいしゅ あっ うゃうゃ だいぶつほうでん はし (県市町) 金剛無量寿仏、 某 Цå 某》 仁王菩薩摩訶薩、 寺じ (院) 秘章を諷誦す。 住持伝法沙門 摩訶般若波羅蜜。 集むる所の鴻因は、 (住持の道号)、 月 ほ した た 端に為に祝延したてまつる。 の令辰に、 謹んで合山

\*

高 一界においてただひとり尊い釈尊よ、 一大無辺にして金色に輝く釈尊よ、 〔威風堂堂として〕 万霊 (=一切の精霊) 威厳に満ちた釈尊よ、 が帰依し仰ぎ慕い信じます 〔欲界 色 昇

今月朔日 が長く安泰でありますように。 とえに国家の繁栄と、 大日本国 「楞厳呪」 金 副 無量寿仏 (十五日) (県市町) もしくは 〈某〉 (=阿弥陀仏) の善き時に、謹んでこの寺のすべての僧侶を集めて、 「大悲呪」) 天皇陛下の長寿を祈るためのものであります。 Щ 〈某〉 よ を読誦しました。〔それによって〕集められた鴻因 〔天皇陛下の長寿と国の 寺(あるいは某院) 〔恩を施し徳を布し、 に住持し 基盤が揺るぎないものでありつづけることを祈 統化自在なる〕 〔仏祖の〕 今上天皇 (=在位中の天皇陛下) 恭しく仏殿 法を伝える沙門 仁王菩薩や修行者たちよ、 (=大いなる功徳) (=本堂) に赴き、 (住持の道号) の寿命 は、

\*

〔この功徳が成就しますように。〕

1 |派で威厳に満ちていることの形容| 巍々= 『禅学』 によれば、 「巍巍堂堂。 とあり、 巍巍は高く大きなかたち。 「巍巍」 と共に 堂堂」 堂堂はい Ł 併せて解説されている かめしく立派なさま。 (p.195)°

 $\widehat{2}$ う」(p.472)とある。また、「身真金色相」「皮膚細滑相」は『阿毘達磨大毘婆沙論』に「十四は身真金色相。 が細滑で黄金のごとくである。『大毘婆沙論』に説く身真金色相と皮膚細滑相とを合したもの。身金色相ともない。 仏の好相。また転輪王 のもつ三十二の瑞相。 な光があるもの」とある(p.398)。また、『中村』の「三十二相」項には「三十二大人相ともいう。 出家すれば無上覚を開くといわれるインド古来の伝説」とあり、この「一四、身金色相」に「身体が金色で微妙 くは三十二大人相。仏に限らずすべての大人の具える好相で、これを具えるものは、俗にあっては転輪王となり、 堂堂覚皇、是也)」(巻一三・81b)とあり、「巍巍」と「堂堂」一対となして仏の功徳を讃嘆する語としている。 身真金色と謂う(十四者身真金色相。 つについては経典ごとにかなりの異説がある。仏像を刻む時、これらの特徴が留意された。もとインドで、 高くすぐれている。 七四五〕)曰く」として、「白仏に同じ。或いは儷語一聯。或いは四句偈。 金相=『大漢和』に「①その質を彫琢して美しくする。②すぐれた資質」(巻一一・p.460)とあるが、ここで 『諸回向清規式抄』の注に見えるように「仏の尊称」のこと(p.20)。また、『禅学』「三十二相」項に (理想的な帝王) に具わっているとされた特相を、 魏魏金相、堂堂覚皇、是れなり(白仏同。 別々に解説されている。この他、『禅林象器箋』「嘆佛」条に「忠 かがやかしい」(p.222) とあり、 偉人の具える三十二のすぐれた身体的特徴。仏の身体に具える三十二の標相。 (神話的なすぐれた君主)の身体に具わっていると考えられた三十二の特徴。その一つ 謂仏身真金色)」、「十六は皮膚細滑相 或儷語一聯。 仏の身体に転用したものといわれる。 また「堂堂」は「ありさまの、 或四句偈。 仏の功徳を嘆ずるなり。 嘆仏功徳也。 仏皮膚細滑と謂い、 (=無著道忠〔一六五三~ いかめしく立派なさま」 祝聖回向首、 …中略… (17) 塵・水住せず 偉大な人間 祝聖の回向 魏魏金相

3

覚皇=「覚王とも。

覚者の王。

仏は自在を得、

自覚・覚地・覚行窮満するので覚者といい、

また、

国を統御

(十六者皮膚細滑相。

謂仏皮膚細滑、

塵水不住)」(T27-888b) と見える。

する国王が最上者である如く、

釈尊も須弥四洲を統御する法王である、

の意。

仏を尊崇讃揚した語」

(『禅学

『中村』によれば、

巍巍

は

「福徳の高いさま。

本来は、

山の高いさまを表す語。

おごそか。

神々しい。

p.150)。また、『中村』「覚王」項(p.176)に「覚皇とも書く。仏の尊称」とある。

 $\widehat{4}$ ち人びとの精神を静かならしめる修養の発達の段階を表す。 想非非想 えた世界である。 を離れた清らかな世界。 に 最も下にあり、 する迷いの世界を三段階に分けたもの。 獄・修羅等がこの中に含まれ、 と空界と地界。 る所である。 る領域としての三つの世界。 ①仏教の世界観で、 にあり、 ・畜生・修羅・人・天の六趣 そこには物質的なもの(色)はあっても感官の欲は除かれ、 ④(1)三世の諸仏の境界。 純粋に精神のみがあって無念無想の禅定としての四無色定が行われる世界」(『禅学』p.388)。 姪欲と食欲とを離れた生きものの住む所である。ここは絶妙な物質(色)より成るので色界という。 「欲界・色界・ (処) 天を有頂天と称する。 三種の領域からなるこの世界。 そこの者どもはすぐれたヨーガに入っている。これもまた天界に属するが、ここの最高処である非 婬欲・食欲の二つの欲を有する生きものの住む所である。 ⑥法界と心界と衆生界」 精神のみが存在する。 衆生が往来し、止住する三つの世界の意。三つの迷いの世界。 四禅天より成り、 無色界のこと。 すなわち、 (2)自己を除いた他の衆生の境界。 布施・持戒等を欲界の善とする。 (または六道) これらの区分は神話的な分類ではあるが、 (『中: 高度の精神的な世界。 欲界・色界・無色界の三つ。 われわれの生死流転する世界は欲界・色界・無色界から成る。 欲界とは、 これを分けると十七天となる。 ③迷いの世界。 ·村』p.456) があり、 五官の欲の存在する世界で六欲天・人間 欲界の天 とある。 迷いの境界。 ②三界に属するもの。 物質を厭い離れて、 色界とは、 (3)自己の一心である自己の境界をいう。 瞋恚もない。 (神々)を六欲天という。 生きものが住む世界全体のこと。 生死を重ねる迷いの世界。 欲の盛んな世界。 (3)無色界は、 色界四禅という禅定が行わ 無色界とは、 もともと人びとの禅定。 三界のうちに存するもの 四無色定を修めた者が生ま 衆生が生まれて死に輪廻す 最上の領域で、 物質的なものもなく (2)色界は、 この中には 生 欲界 地獄 (1) 欲界 'n 物質を超 る世 上 餓 地

6 5 万霊= Ï 「仏のことをいう。 切の精霊のこと。 仏は三界中において、 諸精霊」 (『禅学』p.1040)。 ひとり尊いものであるからである」 (『中村』

- 7 帰仰=「キゴウ」として、『国語』によれば「仏に帰依し渇仰すること」(巻四・p.61)とある。
- 村』によれば「近寄るべき、達すべき、得らるべき」(p.215) とある。ここでは前者で解する。
- 有らず。百丈、禅宗の浸盛んにして、上にして君相・王公、下にして儒老・百氏、皆な風に嚮い道を問い、 る。又た、八伝して百丈に至りて、唯だ道相を以て授受す。或いは岩居穴処、或いは律寺に寄す。未だ住持の名 と」(『禅学』p.485)。『勅修 百 丈清規』巻二「住持章第五」に「仏教、中国に入りて四百年、 住持=「①仏に代わって法を伝え、仏の慧命を相続させること。②一寺の首長となる僧。住持職 而して達磨に至 住職 の こ

延洪す。三界を軌範して、人天を開鑿す。向上の事を明め、 天竺之称舍利弗須菩提。以歯徳倶尊也)」(T48-1119a)、また「禅林備用清規」「住持」に「仏祖の伝持、慧命を 君相王公、下而儒老百氏、 年、而達磨至。又八伝而至百丈、唯以道相授受。或岩居穴処、或寄律寺。未有住持之名。百丈以禅宗浸盛、 実に蕃きを以て、其の位を崇ぶするに非らざれば、則ち師法厳ならず。始めて其の師に奉じて住持と為す。 て之れを尊んで長老と曰う。天竺の舍利弗・須菩提を称するが如し。歯徳倶に尊きを以てなり(仏教入中国四百 皆嚮風問道、 有徒実蕃、非崇其位、 大法輪を転ず。(仏祖伝持、 則師法不厳。始奉其師為住持。而尊之曰長老 延洪慧命。

9 伝法=「仏祖の大法を伝授すること。嗣承上の人法と、世系上の伽藍法がある」(『禅学』p.901)。

開鑿人天。明向上事、転大法輪)(X63-646a)」とある。

- 10 して悪・不善をなさず、よく身心を調御して善を修し、涅槃に至らんと努めるもの。出家一般の総称」(『禅学』 沙門= 「梵 sramaṇa、巴 samaṇa、音訳舎囉摩拏・沙門那・桑門。意訳勤労・浄志・勤息・修道・貧道。
- 11 たせた号を贈られたり、 号で呼ぶようになり、さらに得たところの道や徳を表すため、 良价や臨済義玄のように山や寺の名など所居による称呼で法諱と連称したが、宋代は晦堂祖心のように庵号や堂 道号=「法諱のほかに禅僧が用いる一種の字。表徳号。法諱の上に道号を冠して四字連称する。唐代には洞山 自ら号したりしたのが道号である。また道号のほかに用いる号を別号という。 知識や師匠のより法諱との間に字義上の関連をも

僧のみではなく、広く一般参禅者にも与えられた。 れを用いない者もいた」(『禅学』p.918)。 ただ、 如浄や道元のように、 道号の称を世俗 の迎合とみ、

- 12 たい時。 令辰= すべて物事を行なうのによい日。 「めでたい日。吉日。吉辰。 佳辰。 吉辰。 佳節。 嘉辰。 令は善の意」(『禅学』p.1305)。「令は善、 良辰」(『国語』巻一二·p.1051)。 辰は時の意。 めで
- 13 いう。七堂伽藍の一、法堂の前にあるを通例とする」(『禅学』p.815)。 大仏宝殿=「本尊を安置した仏殿のこと。 仏・法・僧の三宝のうち仏宝を安置した殿堂であるから大仏宝殿
- 14 清規』巻一に「但だ是れ一年十二月、初一と十五に遇うては、 七三頁・a15-17)とあり、祝聖には「大悲呪」を読誦するとも明記している。 んじて祝聖す。 化研究所編集部編・二〇〇四年・p.20)とあり、 あると明記している。 を謂うなり。 秘章=無著道忠は、 (忠日、 (但是一年十二月、 陀羅尼秘密語。 また、『諸回向清規式抄』 『百丈清規左觿』に「忠曰く」として「陀羅尼は秘密の語。 遇初一十五、 故云秘章。 是謂朔望。 の注にも「陀羅尼をいう。ここでは、 今謂楞厳呪也)」(巻三・五四頁 a) とし、 恐らく無著の説を踏襲したものと思われる。 須就粥前、 是れ朔望と謂う。 諷大悲呪祝聖)」 須らく粥に就く前、 故に秘章と云う。 「楞厳呪」のこと」(禅文 (『続蔵経』巻一一一・九 秘章は しかし、『幻住庵 「楞厳呪」 大悲呪を諷 今は楞厳
- (15) 鴻因=「鴻は大きい。因は因縁。大きくすぐれた因縁功徳」(『禅学』p.304)。
- 16 国王」は「天皇陛下」と解した 祝延= 『禅学』(p.500) によれば 「国家の繁栄を祝い、 玉 王の寿命の延長を祈ること」 とあるが、
- 17 「天皇陛下」と解した。 聖寿万安=『禅学』(p.645)によれば 「天子の寿命が長く、 安泰であること」とあるが、 ここでは「天子」 は
- 18 尾わりに、必ず十方三世等の語有り。 一詞薩は是れ僧宝。 金剛無量寿仏…摩訶般若波羅蜜= 摩訶般若波羅蜜は是れ法宝なり。 『禅林象器箋』 此れを略三宝と名づく。 「略三宝」 其の鳴磬法、 条に、 謂わく、 十方に一下、 無著は 十方三世一切諸仏は是れ仏宝。 「旧説に曰く」として「凡そ回 諸尊に一下、 摩訶般若に一下、 向 0

磬法 三世 に此 れを取って、僧宝に充つ。又た祝聖、 仁王菩薩摩訶薩有り。 命陀羅尼経、 「祝聖の回向の略三宝に、 薩◎摩訶般若波羅蜜◎と打つ」(p.145)ともある。 摩訶般若波羅蜜」と、略三宝の意から鳴磬の方法まで同じものであると明記している。 般若一下、分三宝也。 三宝を分かつなり。 人所名。 巻一三・70b)。更に「仁王菩薩」について、『禅林象器箋』「仁王菩薩」条に「忠曰く」として、「祝聖の回向 ては、 ・七七四年・不空金剛とも) [向略三宝、有金剛無量寿仏。無量寿者阿彌陀翻名。蓋今祝天子寿考。故特挙此仏名、 蜜は乃わち法宝なり。 祝聖の回向に、 所以祷皇基鞏固也)」とし、これに続けて、「又た、『仏説一切如来金剛寿命陀羅尼経』有りて、 |の仏の名を挙げて、以て仏宝に充つるや。 切 準前可知)」(巻一三・84ab) とし、 は特定の一人の名ではなく「略三宝」であるとし、その中でも 『法式梵唄抄』 諸仏是仏宝。 経有『仁王護国般若』今略三宝、 不空訳。 無量寿の上に金剛の二字を蒙むる。或いは此れ等の文に取るか(又、 祝聖の回 蓋し定めて一人の名づくる所有るにあらず。 今祝聖回向、 如祝聖回向、 諸尊菩薩摩訶薩是僧宝。 巻上「第三章回向」「祝聖回向」 鳴磬の法、 金剛無量寿仏有り。 訳の『仏説一 |向の如く、 金剛無量寿仏乃仏宝。 前に準じて知るべし 無量寿上蒙金剛二字。 竊かに今上に対配する所以なり 金剛無量寿仏は乃わち仏宝。 切如来金剛寿命陀羅尼経』に由来する可能性があるとも指摘している 多くの回向の終わりにある「十方三世一切諸仏、 取之。充僧宝矣。 無量寿とは阿彌陀の翻名なり。 金剛とは堅固の義なり。 摩訶般若波羅蜜是法宝也。 また、 の注に「磬は四声とし、 (凡回向之尾、 『禅林象器箋』「金剛無量寿仏」条に「忠曰く」として 仁王菩薩摩訶薩乃僧宝。 或取此等文乎)。」とあり、 又祝聖。 経に『仁王護国般若』 仁王菩薩摩訶薩は乃わち僧宝。 (祝聖回向、 必者十方三世等語。 皇基鞏固を祷する所以なり(忠曰、 所以竊対配今上也)」とあり、「仁王菩薩 「僧法」に充てられるとしている。 其鳴磬法、 蓋し今、天子寿考を祝す。 金剛◎無量寿仏仁王菩薩◎摩訶 摩訶般若波羅蜜乃法宝也 有仁王菩薩摩訶薩。 十方一下、 「金剛」 以充仏宝焉。 ただし、 有り。 有仏説 此名略三宝。 諸尊菩薩摩訶薩 は、 鳴磬の方法に 諸尊一下、 不空 (七〇五 切如来金剛寿 不空訳す。 金剛者堅固 略三宝、 摩訶般若 蓋非定有 故に特 方 つ 訶 波

仁王

の意味について更に続けて「『仁王護国般若経吉蔵疏』

に云わく、

『恩を施し徳を布す。

故に名づけ

仰惟三宝、

咸賜証.

知

小

号・p.70)と解されている。 墨げたもので、仁とは施恩布徳の故に名づけ、王とは統化自在の故に呼んだものである」 故名為王)」と説明している て仁と為す。統化自在の故に名づけて王と為す。』と(仁王護国般若経吉蔵疏云、 国家の安寧を強く願う意を含めた語であると解することが出来る したがって、「金剛無量寿仏」「仁王菩薩」 (巻一三・70b~71b)。この点について、 伊藤古鑑師は は仏・菩薩であるものの、 施恩布徳。 「仁王とは聖圭 (『禅学研究』第二二 故名為仁統化自 天皇陛下の長 百 在 一の徳 を 在

### 修 正 回 向

714c · 「禅文化本」p.170~172/p.312a~b、「法式梵唄抄」p.164~166)  $\mathbb{H}$ (『臨済宗勤行聖典』 T81-629b~629c・「善通寺本」巻一・十丁表~十一丁表、 第二 |巻「年分行事」p.178~184、『諸回向清規式』巻一・ 『小叢林略清規』 諸回 巻下 |向之部 「第六回向文」 「修正看経逐

吉21 諸 凶 天 星22 仙14 斗、 某 福 徳 神呪(四)、 門 〈院〉 切 堂 守 頭 神 護伽藍、 消災妙吉祥神呪、 伏值、 和尚 祇 修28) (29) (29) (29) (29) 三陽交泰之辰(三)。 合堂真宰(六)。 (這) 禁忌 (30) (31) (31) 大檀那建生星斗、(23) 所鳩(8) 南方火徳星君、 利回 上来現前清(3) (4) (5) 尽祈祷会上、 (32) 向。 真如実際、 現 先前 (25) 衆、 火部聖衆、 B衆看閲(三)、 無辺霊貺、伏願。仏(33)、 人原。仏 常住三宝、 ·注三宝、果海無量聖賢(五)、[ 、大般若波羅蜜多経、観音普 般若会上十六善神、(18) 果(10) 果海無具 仏運延洪 吉凶(26) 篇(27) 第27) 今上天皇(亡)本命元辰: 法輪常転、 (34) 観音普門品、 祝<sub>12</sub> 献。 総日 皇基 室 皇基 電 国 大 三 本 国 大 、 大 護法列位、 (13) 大悲円

仁沢普霑、 、進道 無(42) 五穀豊登、 般若智以現前、 万民和楽、 菩提心而不退、 国土昇平、 災難消除、 四恩総報、 專祈(八)。 三有偏資、 山門鎮静、火盗潜消、(39) 法界群生同円種智(九)。十方三世一(46)(47) 現前 修<sub>41</sub> 行有

諸仏、

諸尊菩薩摩訶薩

摩訶般若波羅蜜〇〇〇一つ。

作りルビを振り、また『小叢林略清規』(禅文化本)は「大般若波羅蜜多経、作りルビを振り、また『小叢林略清規』(禅文化本)は「大般若波羅蜜多経、 向清規式』(善通寺本・大正本) は 抄」も同じく「大般若波羅蜜多経、 経を必ず読誦するためそのまま記載した。なお、『臨済宗勤行聖典』『諸回向清規式』『小叢林略清規』「江湖法式梵唄 本・大正本)は「看閱」と振る。 本)は「三陽交泰之辰」と振る。 記載されている「又曰」以後の回向に対応している。 日」と振る。更に、『諸回向清規式抄』は「修正会回向」として以下の四つを記載している。一は と付け加える。『小叢林略清規』(禅文化本・大正本)は、「修正回向」とし、「禅文化本」は枠外、また「大正本」は おけるルビは校注 回向清規式』(善通寺本・大正本)、『小叢林略清規』(禅文化本・大正本)は、 (二) 三陽交泰之辰=『諸回向清規式』(善通寺本・大正本)は「三陽交泰之辰」、『小叢林略清規』(禅文化本・大正 「修正回向」に続いて「正月自朔、 「臨済宗衲覩」、三は『諸回向清規式』の「修正看経逐日」、四は三の『諸回向清規式』「修正看経逐日」に続いて 修正会回向=『諸回向清規式』(善通寺本・大正本)は「修正看経逐日」とし、続いて「正月三元、 妙吉祥神呪」に作りルビを振り、「大正本」は、「大」の濁点(ご)の指示がない。 (九)参照 子) 到三日」と記す。また、『諸回向清規式』(善通寺本・大正本)は「修正看経逐 「大般若波羅蜜多経、観音普門品、 観音普門品、大悲円満無礙神呪、 (四)大般若波羅蜜多経…消災妙吉祥神呪=「修正会」においては、これらのお (三)看閱=『諸回向清規式』(善通寺本・大正本)、『小叢林略清規』(禅文化 合堂真宰=これに続いて『諸回向清規式』(善通寺本・大正本)、『小叢林略清 。なお、 四の回向については、本稿校注(一一)に記載した。 消災妙吉祥神呪」を挙げている。 大悲円満無礙神呪、消 「果海聖賢」に作る。 観音普門品、大悲円満無礙神呪 <u>Fi</u>. 〈災〉妙吉祥神呪」 果海無量聖 なお、『諸 毎日用之」 各所本に

洪党 五穀豊登、 小福徳 般若会上十六善神、 弥ミ 吉キ 執陰陽権 那道 式 高力 回 囪 菩提・ 群 業純真家門吉利次冀。」 門鎮 (禅文化本・ 林略清規』 法輪常転、 ラ提心而不退、 大檀那道業 大檀那道業 向清規式』 7.鳩善 生 照臨乾象。 星斗、 同円 **衡造化賞善罰** 古三 静 万分まり和 切 峲 大正 ?神祇、 亩 種 皇基鞏固、 堂頭 向 (善通寺本・ 大正本) (禅文化本・ 楽っ 切 総ジ 今上皇帝本命 大正本)、 林略清 盗潜消 和尚本命 修造方隅、 9諸仏: 真如実際 に依 合堂真宰。 国土昇平、 作り (悪) は る。 ĺ と付 現前 元辰、 大正本) ビを振る。 大正本)、 三有編資、三有編資、次冀。 小叢林略清規』 訶般若 今年歳 また、 禁忌神将、 常住三宝、 切 (禅文化本) 加 大小福徳、 元辰、 霑さ **災**‡ 聡 ず。 衆、 大檀那建生星斗、 崩 1波羅 分主執陰陽権衡造 **石**.ゥ -歳分主執陰陽権衡造 は 難消除、 『小叢林略清規』 大 吉凶星斗、 修行有 一穀豊登、 また「大正 南方 蜜 正 尽祈祷会上、 + 法界群生同円 は、 果海聖賢 九  $\|$ 本 方 (禅文化本・ 一切神祇、 、「所鳩善利」 門鎮静、 慶、 火 所鳩善 専ず。 諸 では 会会会 万以民 回 進 徳 本 向 現前一 祝献。 。堂頭和尚道体堅固タゥサキヤゥオシヤゥタウサイケンク 道 5利回向…法界群生同円種智 和ョ 屋君、 清 化賞 ーでは 無魔 火ュ 無辺霊貺、 (禅文化本・ 規式』 に作 大正本) 回 (善罰 F: 国土昇平、 護法列 当賞善罰悪 向 火 ほ さ 盗 に作 般若智以現 (善通寺本・ 潜消、 とんど同じ 真如実際、 悪 善 各各本命 禁忌神将、 部聖衆、 伏願。 位 は、 h 大正本) 切 檀 ル 現5 前 皇帝 一彩明。 大權 ビ 諸 切聡明。 前 法臘弥高。 は職務で 元辰、 神 を 常住三宝、 しであ 般若会上十六善神、 大正 <u>--</u>-1 『諸回向清規 振 那ノ が建生星斗、 難が 衆タ 菩提心 は 堂 る。 尽祈祷会上、 衆、 と付 つるが、 苯 南方 作る。 修行有慶、 「堂頭 なお、 除ジ 守護 道 加 法輪常転、 大檀  $\bigcirc$ は 而 諸 す。 専セ 果ュ海カイ 6伽藍、 不退 和 0 回向清規式』 現がかって 那道 式 祈\* 照臨乾象。 尚道体堅 濁 ル 無辺霊貺、 理野 方 ビ 徳テ に 点 堂頭和尚道体堅固! ti ('善通寺本」 におけ 進 刀 業が 合堂真宰。 ル 今上皇帝本命元辰 世 道。 [恩総報、 純 ビ 祝かか 真家 天皇 無分 古 祈 は 切諸仏 0 魔 各各本命元辰 る括弧 総日本国内、 法 (善通寺本) 指 臘 大) 部聖衆、 護法列位、 弥高: 今年歳分主 巻 利, に 諸 会云云〉」、 仏運延 口 次冀 大檀 以《法》 向 + 現で臘ラ 叢 7 清

方至聖。 業純真家門吉利次冀。 某当生本命 生同 祷会上無辺 裏 門種智。 5 今年歲分主執陰陽権衡造化賞善罰悪 十二丁表 元辰吉凶 霊貺伏願 十方三世 星星斗。 上来現 大正 某門鎮静火盜潛消現前 仏運延洪 本」・T81-629c) は「 現前一 前 切諸仏諸尊云云。」。 衆看誦真詮 衆各各本命 法輪常転皇基鞏固仁沢普霑五穀豊登万民和楽国土長保災難不興專祈孚祐。 秘呪所鳩善利回 元辰吉凶照臨乾象。 この 衆修行有慶進道無魔般若智以現前菩提心而不退四恩総報三有 切 〇又曰」として、 彩戦明。 回向文は 南方火徳星 向。 『諸回向清規式抄』「 真 総日本国内大小福徳一切神祇修造方隅禁忌神将。 如 更に以下の 君火部聖衆。 実際常住三宝 修正会回 今上皇帝本命元辰吉凶星斗。 東海 修正会回向 聖 一賢祝献。 卣 を挙 四」(p.50) 護法諸 ゖ jί ビを振る。 一界万霊 大檀那 編資法 大檀那 尽 道

仰ぎ惟れば、三宝、咸く証知を賜りたまえ。

n

7

1/2

無礙神呪、消災妙 吉祥神呪を看閲す。鳩むる所の善利は、真如実際、常住の三宝、は げんしゅ しょうぎょうぎょじょうんじゅ かえり こめつ きょう ぎょり しんじょうきょ じょうじゅう きんぼう の十六善神、 したてまつり、 の本命元辰、 門〈院〉、伏して三陽交泰の辰に値う。上来、 吉凶を照臨する乾象、総じては日 今上天皇の本命元辰、 護法の列位、諸天の仙衆、伽藍を守護する合堂の真宰、南方火徳星君、 にほう わっい しょてん せんしゅ がらん しゅご こうどう しんざい 先ばうか とくせいくん 吉凶の星斗、堂頭和尚の 日本国内大小福徳、一切神祇、 現がが 的の清衆、 の本命元辰、大檀那の建生星斗、 はんしょうせいと 実際、常住の三宝、果海無量の聖賢に回向じつきにいまらいするだけである。それで、かかいもりようしょうけん。そこうか者波羅蜜多経、観音普門品、大悲円満だけんにはは、ないのそんまん 方隅を修造する禁忌 火部聖衆、 現げんぜん の一衆各々 の神将、尽 般若会上

く祈祷会上で

の無辺が

この霊貺に祝献す。伏して願わく

ば、

仏運は延洪

法輪は常転

ĺ,

皇基は鞏固

仁沢普

治い、五穀

きかに登り、

万民は和楽に、国土は昇平し、

災難は消除せんことを。

専ら祈るらく

は、

んに消き

こえ、現前の一衆は、

修行に

慶有

り、道に進

む

魔無く、

般だや

0

智は以て

現が

も退かず、

四し

|恩総べて報

61

三有編く資け、

法のかい

かの群生と

同じく

種は

智を円かにせんことを。

十方三世

160

ての

修行者

は

修行に当たっては慶ば

L

7

功徳が有り、

仏道に進むに当たっては妨げとなる

切の諸仏、諸尊菩薩摩訶薩、摩訶般若波羅蜜

\*

実り、 小 Ħ 火星君、 境地にある無量なる僧侶に振り向 たすらに願うことは、 る気持ちは全てにうるお 広大無辺なる神仏 によって」 栄え」、 生 0 0 方位などさわりあるものとして忌み嫌う〕 まれ 前 福 寺院におい 仏 全ての民衆は和やかで楽しく、 0 徳 法輪 「観音普門品」 年にあたる主星、 〔南方火徳聖君の眷属である〕 法 集められた功徳は、 の 寺院内〕 功 僧 (=仏の教え) 〔徳をもたらす〕 | t <u></u> の加 〔新年の〕 三宝よ、 全ての僧それぞれの生まれ年にあたる主星、 山 護にい 「大悲円満無礙神呪」 1, (院) 吉凶の星々、 が常に転じ、 〔米・麦・キビ・ のりの言葉を捧げます。 〔どうか、 三陽交泰の時を迎えました。これまで、 平 等 門内は平 け、 切の天地 国土はますます平和に、 仏法を護る神々、 如の真理、 火部聖衆、 静に、 堂頭和尚 わたしたち〕 天皇が統治する国家の基礎がたしか の神々、 「消災妙吉祥神呪」 アワ・ 禁忌の 放火する者やものを盗む者はひそかに消え去り、 の生まれ年にあたる主星、 常住なる〔仏・ 『大般若経』 豆の) 〔寺院の東西 み 伏して願うことには、 〔善神悪神〕 諸天の神々、 なに証知を賜えて頂けますように。 Ŧi. 榖 全ての災難が消えてなくなりますように。 を転読する法会における十六善神、 を 法 [南北] 〔をはじめとする全ての農作物 もろもろの神々、 〔つぶさに転読し〕 吉凶を見守る天、 諸堂伽藍を守る諸天・ 僧の」 目 四 一の前 方の建物 大檀那 三宝、 仏 で強固であ の清浄な僧侶が 0 命運 の生まれ [修行を終えた] を修 この祈祷法要上にある 総じては日本国 読誦しました。 は末永く大きく広く 理し造営す ń 善神たち、 年にあたる星 思 『大般若波 目 7 今上天皇 B は 0 悟り りの 内の 前 豊 る 〔それ 0 か 南 7)

〔ような悪し

助け、 衆生恩・国王恩・三宝恩の〕四恩の全てに報い、〔欲界・色界・無色界の〕三界のいのちあるものをすべて き〕ことが無く、 あらゆる世界の生きとし生けるものたちと共に悟りの智慧が円成しますように。世界中の、そして過 般若の智慧がそれ(=修行)によって目前に現れ、菩提を求める心が後退せず、〔父母恩

成された最高の智慧よ。〔この功徳が成就しますように。〕

\*

去・現在・未来という三世の一切の諸もろの仏がたよ、諸もろの尊き菩薩がたや修行者たちよ、偉大なる完

1 仰惟三宝、 咸賜証知=訳注④「本尊回向」の注(1)「仰惟三宝 咸賜証知」条を参照

月に配される。したがって、三陽交泰とは、新年を祝賀しその年の天下泰平を祈る頌詞でもある。 通 の卦なり』と(忠曰、周易 [「伝儀」五・六丈]、泰卦象曰、天地交泰。朱子本義曰、泰通也。為卦天地交而二気 る『易経』で用いられる図象を以て示している。また、無著は続けて、「忠曰く『周易』[「伝儀」五・六丈]、 陽生じ、正月に三陽。即ち是れ泰の卦の象Ⅷ、乾下坤上なり』と(忠曰、十一月一陽生、 『泰の卦とは天地交わるは泰なり。泰は通なり。卦為したるは、天地交わりて二気通じるが故に泰となす。正月 三陽交泰=「新年の到来」を表す語。 故為泰、正月乃卦也)」と述べている。「泰」は六十四卦の第十一番目の卦であり、「天地泰」とも呼ばれ 即是泰卦象**!!!||、**乾下坤上)」(禅文化研究所「基本典籍叢刊」上冊・74a)と述べ、儒教の基本経典であ 無著道忠 『虚堂録犂耕』に「忠曰く、『十一月に一陽生じ、十二月に二』を言うをいまり 十二月二陽生、

- (3) 上来=「これまで云云してきたところの意」(『禅学』p.590)。
- まに顕現すること」(『中村』p.338)。 れていること。目の前にあること。 現前=「まのあたり。目の前に在るもの」(『禅学』p.291)。また「①現れること。起こること。②目の前 ③智の前に明瞭に現れること。 ④面前に。 目の前で。 ⑤直ちに。
- 5 清衆=「修行僧のこと。清浄の大海衆。 または清浄衆の略称」(『禅学』p.645)。

8

10

 $\hat{1}\hat{2}$ 

祝献=訳注④

「本尊回向

の注

8

祝献」

条を参照

- $\widehat{\underline{6}}$ 読するため「つぶさに調べ見る」という意を含めて「看閲」としていると解した。 る。 『大般若波羅蜜多経』は全て読誦せず大半を転読 |向本が 看閲=諸辞書に見えない。「閲看」として「しらべ見る」(『大漢和』巻一一・p.747)とある。 「修正看経逐日」としていることからも、「看閲」は「看経」に近い意をもちつつ、「大般若波羅蜜多経」を転 したがって、「諷経・看誦・看経」ではなく「看閲」としていることが推測出来る。 『大般若波羅蜜多経』「観音普門品」「大悲円満無礙神呪」「消災妙吉祥神呪」」 (=毎巻の初・中・後の数行を読み、 経巻を翻転すること) また、『諸回向清規式』 を挙げており、 修正会では、 中でも
- 7 『文殊般若』・『濡首般若』・『金剛般若』・『実相理趣般若』等)をその中に含み、 はじめの一○会にはすべて異訳経典が存する。 出したもの。玄奘は自から将来した三種の梵本を校合し、全訳したとされる。 ものであり、また、大乗諸経の中でも最も根本的基礎的なもので、 いた一切の般若諸経 に受持頂戴され、安置供養され、 人天の大宝とした。そのため、中国・日本では、講説されるよりも、 ら竜朔三(663)年十月二○日に至るまで、四個年を費やして、沙門大乗光・大乗欽・嘉尚等を筆受者として訳 .ている」(『禅学』p.814)。 大般若波羅蜜多経=「梵 Mahaprajñaparamita-sutra。六○○巻。 (例えば『放光般若』・『光讃般若』・『大品般若』・『道行般若』・『小品般若』・『勝天王般若』・ 祈祷用として転読尊重されてきた。全体は一六会に分けられており、 原本では二〇万頌にも及び、『般若心経』や『仁王般若経』を除 諸法皆空等の仏教の中心思想がその中に盛 むしろ鎮護の妙典として、 玄奘訳。 玄奘はこの経を鎮護国家の妙 唐 大小乗諸経典の中で最も大部 顕慶五 攘災鎮護のため 年正 そのうち 戸 日 か
- 善利 = 「①すぐれた恩恵。 ②よい結果」 (『中村』p.852)
- 9 果海=訳注④ 真如実際=訳注④「本尊回向」 「本尊回向」 の注 の注 6 (5)「真如実際」条を参照 「果海」 条を参照
- $\widehat{11}$ 聖賢 |=訳注④ 「本尊回向 の注 7 「聖賢」 条を参照

163

- 13 列位=訳注④ 「本尊回向」 の注 9 「列位」条を参照
- 14 仙衆=訳注④ 「本尊回 百 の注 10 「仙衆」 条を参照
- 15 合堂真宰=訳注④「本尊回向」 の注 (11)「合堂真宰」条を参照
- 17 16 火部聖衆=訳注④ 南方火徳星君=訳注④「火徳鎮守回向」の注(6)「南方火徳星君」条を参照 「火徳鎮守回向」 の注 (7)「火部聖衆」条を参照
- Î8 威宣揚、 般若会= または病気平癒・五穀豊穣・火防等の祈祷のために行う。古来、 「大般若会とも。『大般若経』を転読する法会」(『禅学』p.1038)。また、「大般若転読」 は 祝聖 玉

19

尊と十六善神の像を掲げて礼拝する。『陀羅尼集経』巻三や『般若守護十六善神王形体』に説かれるが、 学』p.814) とある。 剛棓・舍利宝塔)。十、 鉤・左手押腰)。 右手大刀·左手向外当胸)。 右手持大刀·左手捧鉾)。二、 その名称や形体には異説が多い。今、後者によって記すと以下の如くなる。一、提頭攞宅善神(持国天、二 経』及びその経を受持する人を守護する。 行われ、 十六善神=「般若の説法の会座、 右手持五叉棒·左手拳)。八、 禅宗寺院でも一月三朝をはじめとして、 勇猛心地善神 能救諸有善神 六 除一切障難善神じょいっさいしょうなん 救護一切善神 毘盧博叉善神 (二臂、 (二臂、 四 毘盧勒叉善神(増長天、二臂、 増益善神 外縛当心)。 虚心合掌し二頭指を屈す)。十五、 即ち般若会上(=『大般若経』を転読する法会)での十六善神。『大般若 (二臂、 (広目天、二臂、 能忍善神(二臂、 (六臂、三叉戟・経典・宝塔・紅蓮華・宝鉤・宝螺)。 (四臂、大刀・劍輪・楊枝・半月)。 禅門では祈願・祈祷する場合、 合掌中に未敷蓮華)。十三、摂伏諸魔善神 像は通例、 毎朝あるいは特に日を定めて『大般若経』を転読する」(『禅 筆にて書写の態)。十一、離一切怖畏善神 右手大刀·左手矟)。 忿怒の相に画かれ、 右手拔折囉·左手押腰)。三、 師子威猛善神 『大般若経』を転読し、その法会に釈 東大寺・大安寺・薬師寺の諸寺で盛ん 九 Ŧį, 大般若会の際に掲げられる。 勧喜善神 吠室羅摩拏善神ベレらまぬ 回 臂、 (二臂、 摧伏毒害善神 (二臂、 劍 • 右手劍・ (二臂、 抜除罪垢善神 (多聞天、 右手持一 梵夾・三叉 右手独ら 般

虎皮。 諸魔 衣服。 持経典、 白緑 舍利宝塔。 鬢髮紫也 赤 其色緑色。 鬢髮紺色。 左手捧鉾。 と連動させて原文を挙げておく。 に十六善神図像は中央に本尊釈迦牟尼如来、 Ü, 衣。 色顔 善神 卤 救護一切善神 抜除罪垢善神 増益善神 鬢髮赤色。 色 利牙出上下。 鬢髮丹色。 0 悪忿怒也 |戴師子宝冠 貌玉相也。 訳者玄奘三蔵と深沙大将とを対向して置く。 次手捧舍利宝塔、 (已上右方立之)。 髪紫色也 髪毛聳立。 被甲胄著赤衣。 裳紅懸頸瓔珞 三、摧伏毒害善神 なお、『般若守護十六善神王 赤肉色。 微笑之形也。 面体忿怒也。 青白色。 甚怖畏也 裸形被赤緑色袈裟。 右第 手虚心合掌屈 黒肉色。 四臂容怒鬼。 鬢髮紫色也。 左手持紅蓮華、 持斧、 毘盧勒叉善神 Ŧį. 勇猛心地 相貌如毘沙門天。 相貌以瓔珞為荘厳。 六 鬢聳立弭也。 <u>\_</u>, 歓喜善神 吠室羅摩拏善神 第 二頭指 除一 能忍善神 善神 右第一手持大刀、 二手持剣、 提頭攞宅善神 離 髪毛聳立。 切障難善神 次手持宝鉤、 形体』(T21-378a~378c) 附中指背第一文。 切怖畏善神 緑色。 被甲 赤紫色。 その脇侍に常啼 左右手合掌、 毘盧博叉善神 赤肉色。 空色。 -冑緑色 左第一手持梵· 赤黄色相也。 頂上有孔雀。 右手持剣、 青黒色。 忿怒相現閉唇之形。 また、 緑青色。 黄色。 右手持大刀、 次手把宝螺。 第二手把剣輪、 右手持大刀、 形体如帝釈天。 如能救諸有 十指端有紅色微敷蓮華。 梵天・帝釈天を加えて十八善神ともいう」 現瞋王相。 胄上被白色袈裟。 肉色。 灰 左手下掌向外。 作瞋怒相。 右手持棒、 開口現忿怒相貌。 其色金色。 公湧の一 第一 に見える各善神の当該箇所を、 左手向外当胸。 懸黒糸臂。 左手持槊。 戴宝冠著袈裟。 一手持三叉戟。 左第一手持楊枝、 一菩薩、 一手外縛当胸 作閉唇相。 但頂上有髑髏。 六臂被鮮白衣服。 右拔折囉、 其棒有五叉。 右手持 衣服黄色。 周囲 裳赤色也 被頂巾。 以筆作書写之勢。 被甲胄著赤衣。 一股鉤、 右手持金剛棓、 吹天衣風 左押腰。 被袈裟其 衣服赤黄色 被甲胄著白色衣服餘如常 十六善神を画図 微笑之相也 髑髏上有三 其色白下至腂纔見胄端 左手作拳置頂 第二手捧半月 右手 左手押腰。 (色紺色也 土 逈 被甲胄著白青色衣 持三 瓔珞環釧如常 能救諸 被甲胄著緑 右手持大刀 (已上左方 一股形 戟 上記の番 師子威猛 十三、 左手捧全身 被甲 上 叉 著袈裟 『大般 次手 瞋 服 眼

- 20 星によって左右されるとして、陽八陰六に組み合わせて見出されるもの。 本命元辰=「本命は人の生まれ年の干支。その干支に当たる星を本命星という。元辰は、人の運命は陰陽の二本命元辰=「本命は人の生まれ年の干支。その干支に当たる星を本命星という。元辰は、人の運命は陰陽の二 禅語では、自己の本分にたとえて用
- 辰なり。以て自己の本分に喩うなり(忠曰、本命自生歳也。 言目録・乾・宗乗・la)に、「忠曰く」として、「本命は自の生るる歳なり。元辰とは生るる年、司どる所の星 られる」(『禅学』p.1168)。また、無著道忠『葛藤語箋』巻八「本命元辰」条 元辰者生年、 所司星辰也。 (国際禅学研究所「電子達磨」・四 以喩自己本分矣)」とあ
- 21 吉凶=「さいわいとわざわい。禍福」(『大漢和』巻二・p.806)。「①めでたいこと。不吉なこと。さいわいと

る。よって、ここでは「生まれた年を司る主星」と解した。

 $\widehat{22}$ 辰」(『国語』巻七·p.1232)。 わざわい。禍福。②吉礼と凶礼。四季のまつりと葬礼。また、婚礼と葬礼」(『漢辞海』p.237)。 星斗=「ほしのことをいう」(『大漢和』巻五・p.803)。「斗は北斗星など天の南北にある星座の名。 ほし。

星

- (3) 大檀那=訳注④「本尊回向」の注(19)「大檀那」条を参照。
- (24) 建生星斗=「その人の生年にあたる星」(『禅学』p.289)。
- (25) 一衆=「一寺院内の僧侶すべての意」(『禅学』p.44)。
- (27) 圪象=「天。天象。天侯」(『大葉和』 巻一・n 399)(26) 照臨=「照らしかんがみる」(『禅学』p.902)。
- $\widehat{27}$ 語』巻五・p.61)。 乾象=「天。天象。天候」(『大漢和』巻一・p.399)。「天体の様子。 うらないとしてみる天のかたち」(『国
- $\widehat{29}$ 28 る。また、「修め造る」(『大漢和』巻一・p.807)。「修造局」として「寺院の修理」(『禅学』p.508)とある 方隅=「一方の隅。又、四方の隅」(『大漢和』巻五・p.659)。「①一方のすみ。片すみ。一部分。一隅。 『国語』(巻六・p.1388)によれば、「建物などを直しつくろうこと。修理、造営すること。 ② 四
- 30 禁忌=「きらってとどめる。或る物事を凶として忌み嫌うこと。日月・方位・医薬・食餌などに就いて忌むこ 四方。③方角。方位」(『国語』巻一一・p.1386)。

 $\widehat{37}$   $\widehat{36}$ 

鞏固=

- 般に、違反者は超自然的な制裁を蒙るものとされる。さわり。タブー」(『国語』巻四・p648~649)。 病気・出産・死などの状態に関するもの、食べ物、 と」(『大漢和』巻八・p.478)。「①さわりのあるものとして忌みはばかられる物事への接近・接触を禁ずること。 方角、 日時に関するものなどさまざまな形のものがあり、
- (31) 神将=「善神悪神等のもろもろの神神のこと」(『禅学』p.614)。
- 32 る」(『禅学』p.204) を読み、 にそのむねを報じて祈祷牌を掛け、 を護国護法の竜天善神などの祭神に供え、法語に除災増福の意をふくめる。 遺蝗・日蝕・月蝕、その他、除災・病人の本復・誕生日祈祷などがある。祈祷には道場をととのえ、祝香を三宝 祈祷=「祈願・祈保・祈念・祈請などとも。 祈祷千巻読経回向文をよむ。 諷経し、 施主があれば祈祷の終わったときに、祈祷札を授与する慣わしになってい あるいは蔵経を看経する。 心願をこめて神仏に幸福を祈り求めること。 大衆は『大般若経』を転読し、 禅宗では祈祷のとき堂司行者は大衆 祈晴・祈雨
- (33) 霊貺=「神仏の加護」(『禅学』p.1302)。
- 34 村』p.1239)。 え。仏および仏教の象徴。 法輪= 「①輪はインド古代の武器。 ②智慧の境地 仏の教えが他に転じて伝わるのを輪にたとえたもの。 法性。 本当の真理。 ③教え。④正法輪身(三輪身の一つ)の略」(『中 真理の輪。 真実の教
- $\widehat{35}$ 皇基=「天皇が統治する国家の基礎。 皇国のもとい」(『国語』 巻五・p.231)。
- 仁沢 = 「思いやりのある気持ちで、めぐみこと。めぐみのうるおい」(『大漢和』巻一・p.582)。

「たしかでかたいこと。しっかりして動かないこと」(『大漢和』巻一二・p.162)。

- 38 五穀=「古くはゴゴクとも。①米、麦、キビ、 麦、アワ、豆とするなどの諸説がある。 アワ、豆の五種類の穀物。 ②穀類の総称」 (『国語』巻五・p.646)。 他に麻、 麦、 キビ、 アワ、 豆
- (40) 火盗=諸辞書に見えないが、「火付盗賊」の略と解した。「火付」(39) 山門=訳注④「本尊回向」の注(23)「山門」条を参照。

は

「火をつけること。

特に、

家屋に火をつけ

財物を略奪したり破壊したりすること。また、その者。 ること。放火すること。また、その人。放火犯人」(『国語』巻一一・p.326)とあり、また、「盗賊」は「他人の ぬすびと。どろぼう。賊」(『国語』巻九・p.998) とあ

- る。よって、「火盗」とは「放火する者やものを盗む者」の総称と解した。
- 41 修行有慶、進道無魔=訳注④「本尊回向」の注(25)「修行有慶、進道無魔」条を参照。

魔=「梵・巴 mara。音訳魔(摩)羅・末羅、略して魔。意訳殺者・悪者・能奪命・障礙・擾乱。

人の身心を乱し、善を妨げ、智慧の命を殺すもの」(『禅学』p.1170)。

菩提心而不退=訳注④「本尊回向」の注

(26)「般若智以現前、

菩提心而不退」条を参照

悪魔とも、

44 四恩=訳注④「本尊回向」 の注 28 「四恩」条を参照

 $\widehat{45}$ 

三有=訳注④

「本尊回向」

の注

(29)「三有」条を参照

 $\widehat{43}$ 

般若智以現前、

42

- $\widehat{46}$ 法界=訳注④ 「本尊回向」 の注 30 「法界」条を参照
- $\widehat{47}$ 群生=訳注④「本尊略回向」の注(8)「群生」条を参照

48

種智=訳注④「本尊回向」

波羅蜜」条を参照

49 十方三世一切諸仏…摩訶般若波羅蜜=訳注①「鎖龕[起龕]仏事」の注(3)「十方三世一切諸仏…摩訶般若 の注 (32)「種智」条を参照。

### 修 正 会 略 回 向

抄」に無し。 (『臨済宗勤行聖典』 『諸回向清規式抄』「年中行事」p.51~52「修正会略回向」 第二巻「年分行事」p.185~188。『諸回向清規式』『小叢林略清規』「江湖法式梵唄 〈臨済宗衲覩〉が見える。)

回え会えばまたり

0

お書き 大般若!

薩さ

及び十六善神、

理り

趣は

分経、

大悲円満り

たてま

う

á.

祈る所は

は、

魔ぉ

無擾ならんことを。

持じ 仰ぉ

は

が

だ<sub>み</sub>

妙薬

いぎょうな

にれば、

猶 妙 能 <sup>原</sup>衆 (2) 如 天 甘窕 露 服 派者常安楽。

仰5 惟三宝、 咸 賜 證 知

皇 上 聖 (3) 諸 上 来 寿万安、 看6 尊菩薩、 誦 大般若 十方檀那福寿增 及十六善神、 (9) 璭 趣 分経、 寿増 長 切 護 悲 山區法門 諸 円 門繁栄、 満 芙 仙(îo 無 礙 衆、 神 火<sup>(7)</sup> 盗 哾 H 潜 本 消 消、 国 災妙 内 で吉祥 神 娧 魔② 当 事 山 無21 所 集功 (12) (12) (12) (12) (本尊) 方三 世 本尊名〉 切 諸仏 諸 尊菩 般若会

訶 訶 脱岩: 波羅

趣 分経、 は 大般若理 師 大悲円満無礙 釈迦 趣分経…消災妙吉祥 加 来、 W神呪、 大聖文殊師 消 災妙吉祥神呪」 神 利菩薩、 哾 ΠĪ 読誦する経典につ 大行普賢菩薩」 を挙げ Ź, を挙げ 41 て、 臨 〈本尊名〉 | 済宗勤 行 聖典』 Ш 臨 済宗勤行聖 諸 口 向 典 抄 諸 回 向 大般

三宝、咸く証知を賜りたまえ。 ごとし、 能ょ 能く衆の 、惑病を療ず。 亦た 天だの 甘か 露る 0 如ぎ 服ぐ する者は常に安楽 なり。

す。

集かむ

いる所の功徳

尊

神祇、

当ら 山が

地も

合賞 本

真なない

今上天皇聖 一切い 無礙げ ク護法の諸天仙衆、日本国によった。こほう しょうんだんしゅ にほんしゃ にばんしゃ にばんしゃ にばんしゃ おびか 吉祥神呪を 世世 寿じ 切の諸仏、 万ぱ 十方檀花 諸尊菩 那な 导菩薩摩訶薩、 がの福寿増長、 がある。 を看誦 内な 0 大小が

摩訶般若は 波羅の

繁栄、

公舎

か

消き 0

海か

らしい薬のようなものです。〔これは〕もろもろの修行者の煩悩の病を治します。また、天からふりそ 総持(=「大般若理趣分経」「大悲円満無礙神呪」「消災妙吉祥神呪」などの陀羅尼)は〔ちょうど〕妙なる素晴

そぐ甘露のようです。その甘露を飲む者は常に身も心も安らかとなるのです。

〔仏・法・僧の〕三宝よ、〔どうか、わたしたち〕みなに証知を賜えて頂けますように。

神、全ての法を護る諸天の神々、日本国内、大小の天地間の神々、この寺院の土地の護法神、 うに。世界中の、そして過去・現在・未来という三世の一切の諸もろの仏がたよ、諸もろの尊き菩薩がたや 去り、〔山内の〕僧侶はみな安らかに穏やかで、悪しきことによって心がかき乱されることがありませんよ る護法の諸天神などに回向したてまつります。祈るところは、今上天皇の寿命が長く安泰であり、世界中の これまで「大般若理趣分経」「大悲円満無礙神呪」「消災妙吉祥神呪」を読誦しました。〔それによって〕集 修行者たちよ、偉大なる完成された最高の智慧よ。〔この功徳が成就しますように。〕 檀信徒の福寿長久がますます増長し、寺院山内がますます栄え、放火する者やものを盗む者はひそかに消え められた功徳は、〈本尊名〉、『大般若経』を転読する法会に参集した諸もろの尊き菩薩がた、および十六善 伽藍を守護す

1 念・定・慧をその体として所観・所聞の法を散失させないこと」(『禅学』p.731)。また「善を保持して失わない (『中村』p.877) とあるが、ここでは単に「陀羅尼」のこと もち、法を説き示したことばを正しく記憶すること。聞いたものを憶持して忘れない智慧力。すぐれた記憶力」 ようにし、悪はおこらないようにするはたらき、の意。諸仏の所説をたもって忘失しないこと。法をただしくた 総持=「梵 dhārani。音訳陀羅尼。意訳能持・総遮。善を持して失わず、悪を持して起こらしめない義で、

- 2 て る。 病」と解した。 の煩悩で漸漸に断ぜられるもの)とに分けることもある(『禅学』p.1325)」。また「①煩悩に同じ。 て「惑」と訳した。 惑病= (悩と同義。 情的もしくは道徳的面での障害。 教理的に限定される場合は、 迷いのもとになるもの。 (法執等の観念的な迷いで、 惑 すべての迷いは貪・瞋・痴の三作用に根ざすとしてこれを三惑といい、 は、 「身心が迷い混乱する状態。または、その心作用。 4欠点。 『倶舎論』界品に「もろもろの惑が世の人びとをこの生死の大海に漂わせる」 過失」(『中村』p.1468) とあり、 頓に断ぜられるもの)と修惑(生まれながらに身体に具わっている貪瞋痴など 十二因縁のうちの愛と取、 3 (修行によって) 対治されるべきもの。 あるいは愛が惑である。 煩悩の意。 悟りを妨げるすべての心作用の総称で、 したがって、 すなわち煩悩をさす。 また修行階程 2 「惑病」 (特に知的障害に対 とは の差によって けがれ。 煩悩 迷
- 3 さとり 者をよみがえらせるという。 露とも考えられたことがある。天上の不死の霊薬。 これを譬喩化・精神化して、不死涅槃の理想境をいうようにもなり、仏教でも主として涅槃のことを甘露といっ れる。この観念は仏教にもとり入れられて、 ることから甘露といい、 また「①巴 amata 梵 amṛta の漢訳。 た。甘露の法門とは涅槃への法門・説法であり、この法門を慈雨にたとえて甘露の法雨という」(『禅学』p.191) の飲料としてのソーマ酒(soma)を甘露とし、これを飲めば不死を得るとされたので、天酒ともいう。 甘露= の教えに喩える。 不老の霊薬。 ニルヴァーナに同じ。 梵 amṛta ヴェーダではソーマ (梵 soma) ③原語、 ⊞ amata° 陶然とさせる美味なものに対しても用い、 最高の滋味に喩える。 梵 amṛta は死せざる、 まことのみち。 音訳阿密理多。 神々 (諸天) 忉利天の甘い霊液とみなされた。 ⑤渇した時にやっと手に入った水のこと」(『中村』p.185)。 意訳不死・天酒・仏教以前のヴェーダ時代から、 の常用とする飲料。これを飲むと不老不死になるとい 酒のことをいったらしい。 ②味は甘く、 神々の飲む酒。 の意であるから不死・永遠の生を意味した。 飲むと死ぬことはないといわれるところから、 酒のことをもいう。 飲めば不死を得、 苦悩をいやし、 その味が密のように甘いといわ 光となり、 天の酒。 長命ならしめ 神となるとい 天から降る甘 ④最大の境地 (神神 わ

- $\widehat{4}$ 安楽=「身安らかであり心喜ばしいこと」(『禅学』p.17)。
- $\widehat{5}$ 仰惟三宝、咸賜証知=訳注④「本尊回向」 の注 (1)「仰惟三宝 咸賜証知」 条を参照
- $\widehat{6}$ 典』「午課諷経」『小叢林略清規』は「看誦」に作り、「江湖法式梵唄抄」は「諷」と「看」を併記する。」とあり、 「看誦」も「諷誦」と同意であると推測できる。 看誦=諸辞書に見えない。しかし、訳注④「本尊回向」校注(二)に依れば、「上来諷誦」を、『臨済宗勤行聖 なお、「諷誦」は訳注③「祖師遠忌回向」の注(12)を参照
- 薩等の諸菩薩を中心にして、八百万の菩薩衆のために甚深微妙般若の理趣清浄の法門を説いたとされる。大般若 手菩薩・観自在菩薩・虚空蔵菩薩・金剛拳菩薩・妙吉祥菩薩・大空蔵菩薩・発心即転法輪菩薩・摧伏一切魔苑菩 若理趣分ともいい、 大般若理趣分経=「理趣」として、「一巻。 導師は特にこの一巻を読誦する」(『禅学』p.1265) 単行書としても行われている。仏は欲界の頂、 唐、玄奘訳。玄奘訳『大般若波羅蜜多経』の五七八巻に当り、 他化自在天王宮中の大宝殿裡にあって、 般

とある

8 般若会=本稿「修正会回向」注(18)「般若会」条を参照

会に際し、

- 十六善神=本稿「修正会回向」 注(19)「十六善神」条を参照
- 仙衆=訳注④「本尊回向」の注(10)「仙衆」条を参照

10 9

- $\widehat{11}$ 神祇 = 注④「本尊回向」 の注 (12)「神祇」条を参照
- 12 行事」p.145~150)に「当山土地、 合堂の真宰。)」とあり、これを略して「土地合堂真宰」としたものと推測できる。 土地合堂真宰=「真宰」は、 「諸堂伽藍を守る諸天・善神のこと」と解する。また、「土地堂諷経回向」((『臨済宗勤行聖典』第二巻「月分 は「土地の護法善神、 伽藍を守護する護法の諸天善神」と解した 「真実主宰の義。護法の諸天善神をいう」(『禅学』p.611) とあり、 護法善神、 守護伽藍、 合堂真宰。 (当山土地の護法の善神、 したがって、「土地合堂真 伽藍を守護する
- 14 13 檀那=訳注④ 聖寿万安=本稿 「本尊回向」 「祝聖諷経回向」 の注 <u>19</u> の注 |大檀那」条を参照 (17)「聖寿万安」条を参照

- $\widehat{15}$ 福寿=「福徳と寿命。 禅門では現今、 朝課の仏殿諷経などで、 檀信徒の福寿長久ならんことを祈念する」(『禅
- 16 山門=訳注④「本尊回向」 の注  $\widehat{23}$ 山門」 条を参照
- 17 火盗=本稿「修正会回向」 の注  $\widehat{40}$ 「火盗」条を参照
- 安穏=「身心ともに安らかで穏やかなること」(『禅学』p.16)。 海衆=訳注④「本尊回向」 の注 24 「海衆」条を参照
- 魔=本稿「修正会回向」の注 (42)「魔」条を参照

 $\widehat{21}$ 20 19 18

波羅蜜」条を参照

- 無擾=訳注④「火徳鎮守回向」 の注 (11)「無擾」条を参照
- $\widehat{22}$ 十方三世一切諸仏…摩訶般若波羅蜜=訳注①「鎖龕 [起龕] 仏事」 の注 (3)「十方三世一切諸仏…摩訶般若

### 修 正 満 散 会 回 **向**()

630b・「善通寺本」巻一・十二丁表~十三丁裏、『小叢林略清規』巻下「第六回向文」T81-714c~715a・ (『臨済宗勤行聖典』第二巻「年分行事」p.189~197、『諸回向清規式』巻一・「諸回向之部」T81-630a~ - 禅文化本」p.172~174/p.312b~313a、「江湖法式梵唄抄」p.167~170、『諸回向清規式抄』「年中行

事」p.52~54「修正満散会回向」一〈江湖法式梵唄抄〉·p.55~56「修正満散会回向」二〈臨済宗衲覩〉· p56~58「修正満散会回向」三が見える。)

大日本国 (県市町) 某 Щ 菜》 寺(三)住持比丘(三)(住持道号) (1)(2) (四)茲者伏值、 元正啓祚、 四序循環之初。 謹

集 合<sub>6</sub> 山 以現前 祇 災妙吉祥神呪(六)。 方火徳星君、 修造方隅禁忌神将、尽祈祷会上無刃(38)(39)(40)(41) 亡)。(当山鎮守名)(二八)総日本国内、 五穀豊登、 院》 菩提心而不退、 大弁才尊天、大梵尊天、帝釈尊天、(13) (14) (15) 火部聖衆(四)。今上天皇本命元辰(五)。大檀那本命元辰(六)。(3) 清 諸難不起、 衆、 今当満散同音諷誦(亡)。 自 正月初 四<sub>53</sub> 恩総報、 尽祈祷会上無辺霊貺、(42) 諸病悉除、 三 貝 三有編資、 逐日看閱(五)。 次祈。 大小福徳、 扁資、法界群生同円種智。 (55) (56) (57) (57) 。山門鎮静、火盗灌洋 〈経名〉 東方持国天王、 憑茲善利普用回厳、 (八)所集功徳回向(九)。 大般若波羅蜜多経、 一切神祇、 当坊此境旺化霊神、(35) 南方增長天王、 二切聖衆。 十58 元三世 大三世 専願(一九)。 観音普門品、 〈本尊名〉(□○)、次伸祝貢(□)。 衆、 現前 地界水界大小明霊(二三)(二三)。 修 行 有 慶 、 西方広目天王、 切諸仏 仏法興隆、 厨司監斎使者、 衆各々本命元辰、 大悲円満 諸尊菩薩摩訶薩 信<sub>45</sub> 信<sub>45</sub> 倍増、 進道無魔、(51) 北方多聞で 無礙神咒 主37 / 湯火神 吉<sub>32</sub> 凶 星<sub>33</sub> 般<sup>(2)</sup> 若智 四<sup>(6)</sup> 海 安 天王 大迎

正啓れ、 正本) 某山某寺」、『小叢林略清規』 向」に続いて「正月三日」に作る。 略清規』(禅文化本・大正本)は「修正満散回向」に作り、「禅文化本」は枠外上部: 『諸回向清規式』(善通寺本・大正本)は 修正満散会回向 持ジ は「〈某諱〉」に作る。 比丘」と振る。 四序循環之初。 『諸回向清規式』 謹集合 <u>网</u> (禅文化本・大正本)は「〈某〉州 (住持道号) î i 五 茲者伏值…逐日看閱  $\stackrel{\frown}{=}$ 院 「守塔比丘」に作りルビを振る。 (善通寺本・大正本) 清衆、 || 『諸 (県市町)…〈某〉寺=『諸回向清規式』 自於正月初 |回向清規式』(善通寺本・大正本)『小叢林略清規』  $\|$ 諸 は 貝 |回向清規式』(善通寺本・大正本) 〈某〉 「修正満散諷経」 逐日看閱」 山 (某) 『小叢林略清規』(禅文化本·大正本) と作りルビを振る。 寺 に作りルビを振る。 (善通寺本・大正本)は また「大正本」は に作る。 (三) 寺住持比丘 また、 「茲者伏値、 (禅文化本・大 「修正満散 小叢林略 「〈某州 は

|般若波羅蜜(三○)

牢ま 地チ 振り、 看かり 関っ ほぼ同 めその 湖法式梵唄抄」 通寺本・ 清 大功徳尊天、 本・大正本) 大仏頂万行首楞厳神呪 大般若波羅蜜多経、 「賢菩薩」を挙げる。 規 災 逳 もほ と振る。 神尊天、 諸回向清規式』『小叢林略清規』 [向清規式 は 「大正本」もほぼ同じだが、「大」の濁点( )の指示がない。 まま記載した。 (禅文化本・大正本) 妙吉祥神呪」と振り、 ぼ同じだが、 (禅文化本) 大正本) は 作りルビを振る。 「今当満散同音諷誦」 は「次伸祝貢」 韋駄尊天、 大弁才尊天、 』『小叢林略清規』 は 「大・地」 及十六善神」 「大仏頂万行首楞厳神呪、 は 「大般若波羅蜜多経、 観音普門 また、『小叢林略清規』 〈本尊名〉 なお、 摩利支尊天、 「大般若波羅蜜多経、 消 の濁点 漫点 大梵尊天、 は と振る。 を挙げ、 災 『臨済宗勤行聖典』 頕 「大正本」は 「茲者伏値、 と振る。  $\parallel$ は 大般若 妙吉祥神呪」 大悲円満無礙神呪、 『臨済宗勤行聖典』 『諸回向清規式』『小叢林略清規』 「仏果菩提」 は 方 日月両宮天子、ジゲシウキウス 帝釈尊天、東方持国天王、 の指 「今年歳分主 波 観音普門品、 元正啓祚、 羅蜜多経 大 の半濁音 消災妙吉祥神呪」 示がない。 (禅文化本) 観音普門品、 大功徳尊天…地 〈経名〉 に作り、 と同じく を作る。 の濁点 執陰陽権衡造化賞善 天界列位一 消 消災妙吉祥神呪」を挙げている。 四序循環之初。 は II 大悲円満無礙神咒、 『小叢林略清規』 は 災妙吉祥神 ( ) の指示がない。 の指 「本師釈迦如来、 £ 『臨済宗勤行聖典』 大悲円満無礙神呪、 『諸回向清規式』『小叢林略清規』 また『小叢林略清 「本師釈迦如来、 を挙げる。 今当満散同音諷誦= 示がない 界水界大小明霊= 切聖衆。 南方増長天王、 说| 謹集合で (一一)次伸祝貢= は また、 罰 地界水界大小明霊」 「修正会」 (禅文化本) は 「本師釈迦如来、 大聖文殊師利菩薩、 消 悪 大聖文殊師利菩薩、 .規 諸 山 消 『諸回向清規式』『 災 九 西方広目天王、 回向清規式』『小叢林略清規』 災 (禅文化本・ 院〉 切 地界水界大小明 『小叢林略清規』 ではこれ 妙吉祥神咒」 所集功徳回 聡明 叢林略清 妙吉祥神呪」と振り、 なお、 清衆、 「大仏頂万行首楞厳神呪 『小叢林略清規』(禅文化 大聖文殊師利菩薩 と振 「江湖法式 5 が見える。 大正· 『諸回向清規式』 大行普賢菩薩、 Ó 自ズ 規 北方多聞天王、 大行普賢菩薩」 向 "小叢林略清規』 お Ë١ に作り、 ŋ 本 一これ 戸ヶ 霊=これ 経 (禅文化本 (禅文化本 を読 初シ 大正 は | 梵唄 <u>--</u>-1 なお、 に続 日ジ 誦 『小叢林 大工 抄 する 本 逐步 は は Ł 小 b 7 日ジ

造方隅禁忌神将、 神祇、 普用 日吉山王、 衆各々本命元辰…吉凶星斗=『諸回向清規式』(善通寺本・大正本)『小叢林略清規』(禅文化本・大正本)は 辰」に作り、『小叢林略清規』(禅文化本・大正本)は「大檀那〈某支干〉当生本命元辰」と振る。 辰=『諸回向清規式』(善通寺本・大正本)『小叢林略清規』(禅文化本・大正本)は「大檀那〈某支干〉当生本命 火徳星君…火部聖衆=『諸回向清規式』『小叢林略清規』は「南方 祇園牛頭天王、北野天満大自在天神、御霊八所大明神」と振り、「大正本」もほぼ同じだが、「大・上・ニザラき。 キャーキャーメース・デン・ス・デン・ 叢林略清規』 「日本国伊勢太神宮、八幡大菩薩、 大正本)は「日本国伊勢太神宮、八幡大菩薩、賀茂下上大明神、松尾大明神、平野大明神、稲荷大明神、春日大明神・ (禅文化本)は「今上皇帝本命元辰」と振り、「大正本」は「上」の濁点( )の指示がない。 衆各各本命元辰、吉〈凶〉星斗」に作り、『小叢林略清規』(禅文化本・大正本)は「現前一衆各各本命元辰、 :規』(禅文化本) の指示がない。 (禅文化本・大正本)は「南方〈火〉徳星君 同 (善通寺本・大正本)『小叢林略清規』(禅文化本・大正本)は「今上皇帝本命元辰」に作り、『小叢林略清規 星斗」と振る。 当坊此境旺化霊神、 厳 の 衹園牛頭天王、北野天満大自在天神、 漫点 専願。」と振り、「大正本」もほぼ同じであるが、「斎」は「斎」、「主」は「主」と振る。また、『小叢林略 (禅文化本・大正本)は「今年歳分主執陰陽権衡造化賞善罰(禅文化本・大正本)は「今年歳分主執陰陽権衡造化賞善罰 尽祈祷会上無辺霊貺、憑茲善利普用回厳、ジンキよウマ・ブインリンより、これをプリフィウマアラン は「総日本国内、大小福徳、一切神祇、 の指 (一九)総日本国内…専願= (一八) (当山鎮守名) 厨司監 斎 使者、主 湯ップスカンサイ(シイ)スシャ シュ(ス)タウ 示がなく、 賀茂下上大明神、松尾大明神、 「日」は「日」、「〈火〉」 = 『諸回向清規式』(善通寺本・大正本) 『小叢林略清規』(禅文化本 御霊八所大明神」を挙げる。 〈火〉部聖衆」と振る。 『諸回向清規式』(善通寺本)は、「総日本国内、 〈火〉神祇。修造方隅禁忌神将、 当坊此境旺化霊神、 専願。 は「〈火〉」、「尽」は「尽」、「厳」 。」と振り、 平野大明神、稲荷大明神、 火 「革故鼎新、以往風調雨順、カクチンシン、ィョウファラウジュン 徳星君 〈悪〉一切聡明。」 (一五) 今上天皇本命元辰= 「大正本」もほぼ同じであるが、「大・ なお、『小叢林略清規』(禅文化本 厨司監斎使者、主湯〈火〉 〈火〉部聖衆」 尽祈祷会上無辺霊貺 と振る。 春日大明神、 に作り、 (一六) 大檀那本命元 は「厳」に作る。 国泰民安、 大小福徳 (一七) 『諸回向清 神 小叢林略 日吉山王、 神祇 四 憑茲善利 寰中無 の濁点 現前 現前 南 切 元 規 方

仏法興隆…摩訶般若波羅蜜

『諸回向清規式』

(善通寺本)

は

恩おん

総す

資な

法は

界が

0

群だ

同な

種しゅ

智が

円を

か

せ

向う か 安穏 んで合 Biz 兵5 災妙 吉祥神呪を看閲! !で合山〈院〉の清衆を!で合山〈院〉の清衆を 本場と 四し 0 0 たてま (革力) 一の濁 一衆各 西方広 化时 聖さ にも 利り する に祝貢 益者。 五ご 現ば つ 益ィ 四目天王、 地界水 耑 天下免疫が る。 前だ 穀を す。 々な 町 豊た 0 神 0 十方 0 次に伸ぶ 茲こ 本は か 指 命が 衆し 0 厨ず 界かい 〈云云〉」 用衆を 示が 北方多な (病之厄、 善が は、 司す Ó 元ば 大小の明霊、 北方多聞天王、 北方の 東京の 大小の明霊、 一有編え 世 山ざ 辰光 ľ, な h 利り 0 監済 に 集まっ 修り る 次<sup>ス</sup> 祈\* また、 切 行に 古凶の 今満散 は 8 に作りル 諸仏、 心って普く 原使者、 **扒** 祈\* 難な しょうがつ 正月初 にじゅうじ 大が、 がは起き 慶け 脱に当っ 星は 諸尊 ビを 某 が徳尊天、 湯を火か 南流 方ぽう 堅はんろう 5 斗と 小叢 一日からにち 菩薩 用も 比以 振 当 道数 、を主どる神 火が地じ て同音 丘〈 61 る。 鎮 諸病は悉くな ÷ 山 により 摩 静 [鎮守名)、 住持 清規』 諵 進す 回え 大正 海カイ 薩 逐行にな 海 む 厳ご 衆咸安、 道 衆 す。 に 杢 号)、 咸 (禅文化本) 魔ま 専ら 安 総じてい 大般若流 B 無な 方はうできる ほ か 大梵尊天、 願が ぼ んことを。 作り 同 般は を修造ったの 波は伏ふ は わ じだ は 今上天皇の 摩利支 日に 羅らし ζ 家 若に 誦す。 「革故が上を 本国内大 が門吉\* て、元正 ば、 蜜み 0 が 五多経、 智も す 利り 7る禁忌 尊天、 帝にいたがしゃく 仏ぶっぽう L は 次 ジ 以 き に 集っむ 鼎+振 大・ 室の本命元 る。 善根増長、 善根 観かんのん が尊天、 小山福 喜 T は 檀 る所の が注意できた。大正大 現ばん 日月両宮天子、 興言 0 増 徳と 前だ 神将、尽く祈 0 東きょう 門品、四岸流 辰 一調雨でする。 功〈 災 一い 切い は、 徳と b 濁 大だいだん 信が 持じ 菩ぼ 順ジュシ は 点 ほ 阿国天王、 大だ環 提だい 神ん 山煮 環か 国泰民安、 門鎮 祇ぎ 世ぜの は 那な 本尊 倍ば 持会上の 0 円え初じ 心 当はいます 本命い 満た 8 名〉、 指 南方増長 無いに 而が 0 有が 示 0 元ば 列か 0 礙げ 値ぁ b が 加ス 盗さ 四に無い此に辰に位い 神に 恩な な 口え 呪ゅ 潜を海か

\*

駄尊天、 られ 0 かで穏やかに、 に整えます。 理し造営する 総じては日本国内、 天、大梵尊天、 『大般若波羅蜜多経』「観音普門品」「大悲円満無礙神呪」「消災妙吉祥神呪」を〔つぶさに転読 りの初め 大日本国 祈祷法要上にある広大無辺なる神仏の加護に供物を献げて祈ります。 あたる主星 火星君、 〔三日間に渡る〕 災難は起こることがなく、 た功徳は 庫 摩利支尊天、日天子・月天子、 種に 〔南方火徳聖君の眷属である〕火部星衆、 [である初春] (県市町) お祀りしている監斎使者、 専ら願うところは、 目の前の 〔日月・方位などさわりあるものとして忌み嫌う〕 帝釈尊天、東方持国天王、 〈本尊名〉 〔米・麦・キビ・アワ・豆の〕 法会を満了するにあたって、声を共にして〈経名〉 〈某〉 大小の福徳の 〔一寺院内〕全ての僧侶それぞれの生まれ年にあたる主星、 を迎えました。 Щ に振り向けたてまつります。 某 諸もろの病はすべて取り除かれますように。 寺に住持する比丘 仏法はますます盛んになり、 〔功徳をもたらす〕一切の天地間の神々、 天界の列位、 謹んでこのお寺に住むすべての修行僧を集めて、 湯火を司り 南方增長天王、 五穀 今上天皇の生まれ年にあたる主星、 〔をはじめとする全ての農作物〕 (住持道号)、 〔守護する〕 全ての聖衆、 次に思い明らかにしますと、 西方広目天王、北方多聞天王、 〔仏法を〕 ここに元旦の慶福を啓き、 禁忌の 神々、 地界水界の大小すべての精霊たち、 を読誦しました。〔それによって〕集め この恩恵によって、広く回 〔寺院の東西南北〕 〔善神悪神〕 信じる心は倍増し、 次に願うことは、 この寺院のこの場所に旺 吉凶 大功徳尊天、 は豊かに実り、 もろもろの神々、 大檀那の生まれ年に [の星 正月一 堅牢地神尊天、 四季 四 Щ 世 方 (当山鎮守名)、 院 向 読誦 日か 7の移り 0 0 大弁才尊 中 して厳 建物を修 ?ら毎 門内は 諸もろ -は安ら 化する 南方 か  $\Rightarrow$ Ė

修行) 平静に、 諸もろの尊き菩薩がたや修行者たちよ、偉大なる完成された最高の智慧よ。〔この功徳が成就しますように。〕 悟りの智慧が円成しますように。 しい功徳が有り、 てに報い、〔欲界・色界・無色界の〕三界のすべてを助け、すべての世界の生きとし生けるものたちと共に によって目前に現れ、 放火する者やものを盗む者はひそかに消え去り、 仏道に進むに当たっては妨げとなる〔ような悪しき〕ことが無く、 菩提を求める心が後退せず、〔父母恩・衆生恩・国王恩 世界中の、そして過去・現在・未来という三世の一 目の前の全ての修行者は、 切の諸 修行に当たっては慶ば ・三宝恩の〕 般若の智慧がそれ もろの仏がたよ 四 |恩の全

- (1) 住持=本稿「祝聖回向」注(8)「住持」条を参照。
- $\widehat{2}$ 栄西の立場、 十重・四十八軽戒等の大乗戒 比丘の具足戒としては、原始仏教以来、大小乗を通じて二百五十戒等が普通であるが、 比丘尼・優婆夷・優婆塞)・七衆(四衆と沙弥・沙弥尼・正学女)の一。出家して具足戒を受けた男子の通称 なるとされる。 六条の禅戒を受けるのみで比丘となるとされた。 比丘=「梵 Bhikṣu。巴 Bhikkhu。 黄檗宗等では、 比丘は言葉としては乞士の意味であるが、 中国の大乗仏教一般と同じく、まず小乗の二百五十戒を受けることによって比丘と (円頓戒)を受ければ比丘になれるとした。日本曹洞宗でも、三帰・三聚・十重 音訳芯芻 (蒭)・比呼とも。意訳乞士・除士・除饉 日本臨済宗も大体これに同じ。しかし、 種種の説明がなされている」(『禅学 p.1042』)。 日本天台宗では ·破煩悩 中国の禅宗、 四 比丘 日本の
- (3) 道号=本稿「祝聖回向」注(11)「道号」条を参照。
- 4 中・p.135)。また、 く新たなり』と。 元正啓祚= 本則の評唱に 「啓祚は慶福を開くこと。元旦の祝語をいう」(『禅学』p.182)。また、『碧巌録』巻五・第四四 (僧云、 末木文美士『現代語訳 如何是新年頭仏法。 「僧云わく、『如何るか是れ新年頭の仏法』と。 碧巌録』(中・p.171)は、「元旦に福運啓き、 清云、 元正啓祚万物咸新)」と見える 清云わく、 (T48-181a' 『元正祚を啓 万物みな新なり」 「岩波文庫本

訳す

- 5 は、四季がひとめぐりしてまた春にもどってきたことと解した。 四序循環=「四序」は「春夏秋冬の順序。季序をいう」(『大漢和』巻三・p.25)。したがって「四序循環」と
- (6) 合山〈院〉清衆=「一寺に集まって修行している僧衆全体」(『禅学』p.164)。
- ここでは③の「毎日」で解した。 逐日=「①太陽をおいかける。②馬行の速やかな喩。③毎日。日毎に。日を逐って」(『大漢和』巻十一·p.50)。
- (8) 看閲=本稿「修正会回向」の注(6)「看閲」条を参照。
- 9 大般若波羅蜜多経=本稿「修正会回向」の注(7)「大般若波羅蜜多経」条を参照
- $\widehat{10}$ して一般に告知する。開啓」(『禅学』p.258)。 を始める意で、その初日のこと。法会を執行しようとするときは、あらかじめ啓建の日を書いた立札を門前に出 満散=「啓建に対する語。法会を満了し一同退散するをいう」(『禅学』p.1178)。なお、「啓建」とは、「法会
- (Ⅱ) 祝貢=「祝は祈る。貢は供物。供物を献げて祈ること」(『禅学』p.500)。

神」(『禅学』p.251)とある。

- 12 | 大功徳尊天=大功徳天、功徳天とも。「功徳天」 は「吉祥天。毘沙門天の妃。あらゆるものに功徳を施す女
- 13 いう」とある (『禅学』p.1114)。 光明経』(大弁才天品)では、弁才天自ら『金光明経』を受持するものを守護し、さまざまな利益をもたらすと 天・大弁功徳天・弁天・弁財天とも称する。護法の天女で、無礙の弁才を有し、仏法の弘通をはかる天人、『金 大弁才尊天=「弁才天」は「梵 Sarasvati。音訳薩囉薩伐底。意訳妙音天・美音天・妙音楽天。また大弁才
- 主であり、帝釈天と共に仏法を讃歎し、これを守護するとされる。 天禅の第三。大本天王の住処。大梵天王は初天禅の王で、身長は一由旬半、寿量は一劫半とされる。娑婆世界の 大梵尊天=大梵天・大梵天王とも。「大梵天」は、「梵・巴 Mahābrahma。音訳摩訶梵。 仏教に帰依している梵天王には、尸棄大梵 色界十八天の一で初

19

- <u>15</u> 神とされ、帝釈は地上最高の須弥山にある三十三天 常に悪神の阿修羅と戦ってこれを破るとされたが、仏教時代になると、帝釈に代って梵天が世界を支配する最高 光明大梵、智光大梵、善光大梵、普音大梵、随世音大梵などが伝えられている」とある(『禅学』p.816)。 ・天帝・帝釈天とも。 帝釈尊天=「釈提桓因とも記され、 雷の電光を神格化したもので、ヴェーダ時代、 釈迦提桓因陀羅の略で、「諸天の主たるシャクラの意」。 (忉利天) の最高宮たる善見城に住し、 神神の中でもっとも有力なものとされ 地界を支配するとさ 能尊天・天主帝
- $\widehat{16}$ p.428)° を装飾し、 の一。東方天に居し、東方世界を護る。その神像は身は赤色。 東方持国天王=「梵 Dhṛtarāṣṭra。 須弥山の中腹第四層の東、 □ Dhataraṭṭha<sup>°</sup> 黄金捶に住して国・人民を守り、また仏法を護るといわれる」(『禅学 音訳提頭頼吒。 左手を垂れ右手に刀を持ち、 音訳安民・治国とも。 種種の天衣でその身 護国 0 神 四天王

·た。梵天とともに仏法守護の神とされる」(『禅学』p.796)。

- 17 の一。人四洲の中、 その眷属とする。その像は甲冑を着け、右に大刀を取り、左手を腰に当てる」(『禅学』p.743)。 南方増長天王=「梵 Virūḍhaka。巴 Virūlha。音訳毘留勒・毘留荼迦・毘楼勒迦。 南方の閻浮提を守護する護法善神。 須弥山の第四層級に住し、 鳩槃荼等の無量百千の鬼神 四天王 (四王天)・十二天
- 18 る神で、西方天ともいわれる。この神は悪人を罰し苦しめて、仏心を起こさせるとされる」(『禅学』p.326)。 .天王の一。須弥山中腹の西方周羅善見城に住む竜衆の王で、 西方広目天王=「梵 Virūpākṣa。巴 Virūpakkha。音訳毘留博叉・毘流波叉。意訳雑語・不好眼・ 西大洲を守り、 その地の人人および仏教を守護
- 護するから北方天・北方多聞天王などともいう。 じて毘 層に住し、 訳倶吠囉・ 北方多聞天王=「梵 Vaiśravaṇa。 (鞞) 沙門·毘沙門天。 八大夜叉大将をはじめ無量の夜叉衆を率いて、 鳩鞞羅 拘鞞羅。 この両者を合して拘毘羅毘沙門ともいう。 意訳多聞・遍聞・普聞・種種聞・不好身。また別に、梵・巴 Kubera・Kuvra 巴 Vessavaṇa。音訳毘舎羅婆挐・吠室囉末那・吠室羅摩那・毘舎羅門。 後世の日本では、 閻浮提の北方を守護し、 この毘沙門天は七福神の一とされている。 四天王・十二天の一。 財宝富貴を司り、 須弥山 仏法を守 の北 面

通には身に七宝の甲冑をつけ、右手を腰にあて、左手に三叉戟をとり、または左手に宝塔を捧げ、 右手に鉾を

持っているものもある。また、四面十臂の兜抜(刀八)毘沙門もある」(『禅学』p.830)。

こうよばれる。また、常に教えが流布するところにおもむいて法座の下にあって敬い守るという。

堅牢地神尊天=「堅牢・地祇・堅牢地大ともいう。大地の神をいう。地神。この神は大地を堅固にたもつから、

るが、密教では男女の二神があって、胎蔵界曼茶羅外金剛部院に属している」(『中村』p.326)。 韋駄尊天=「梵 Skanda。音訳塞建陀・私建陀・揵陀・建陀・素建・韋陀。また遠陀天・違駄尊天・大肩 もと女神であ

 $\widehat{21}$ 

20

や厨房近くに祭っている。その像は、身体には甲冑をつけ、合掌して腕には宝剣を保持している。もと、 唇鬼・陰狂とも。古来仏法、とくに僧・伽藍および斎供(食物)の守護神とされ、寺院では多くその神像を庫 (Siva) の子であるとされ、天軍の一将であり、婆羅門の一神であったが、のちに仏教の守護神とされるように

というのは、この神がきわめて速く走って来て、仏法を妨げる魔鬼を除くことから、たとえられたものである」 なったといわれ、南方増長天王の八将の一、四天王三十二将の首将である。速く走り去ることを「韋駄天走り」

22 いうところから、日本では武士の守本尊とされた」(『禅学』p.1177)。 時に菩薩と称する。もと日光を神格化したもので、日天子に属する。この天を念ずれば、 摩利支尊天=「梵 Marīci。意訳陽炎。摩利支天とも。常にその形を隠し、障難を除き、利益を与える天部 他の怨敵に害されぬと

 $\widehat{23}$ 日宮に生れたという『長阿含教』巻二二「世本縁本」。またこの天子がでかける時には七宝車に乗り、摩利支天 天下を照らし、 もので、仏教にはいって日宮に住する日天子となった。四天王に属す。純金の宮殿に住み、身より光を放って四 素利也・修利。または梵 Aditya。巴 Adicca。音訳阿儞底(地)耶(野)、日天・日神とも。 日月両宮天子=「日天子」「月天子」の意。「日天子」は「梵 Sūrya。巴 Sūriya。音訳蘇梨(利)耶・蘇哩 その寿は天の五百歳という。宿世に善心をもって沙門・婆羅門を供養し、十善業を修した因縁で 太陽を神格化した

を前にし、二妃や七曜九曜の星宿がこれに侍るという。宝光天子・宝意天子ともいい、

釈提桓因

(帝釈天)

その寿は天の五百歳、 宿王等 属とされ、 るという『長阿含経』巻二二「世本縁本」。また、釈提桓因 捺羅・旃陀羅・戦達羅。 :・月天子とともに福寿の神として祠られる」(『禅学』p.983)。「月天子」は「梵 Candra。凹 Canda。 し、韋駄天祠の上に祀る」とある(『禅学』p.166)。 種種の別名がある。仏教にはいって、月宮に住する天子となり、十二天の一となった。身より光を発 密教では仏教守護の神、 また観世音菩薩の化身ともいう。 月宮殿に住して受楽の生活を送るが、それは過去に布施等の種種の善業を修した因縁によ 月天・名月天子・宝吉祥天とも。 禅宗の寺院では福寿の神とされ、 のち、 密教にはいって十二天の一となった。 もと、太陰(月)を神格化したもので、 (帝釈天) 日天子と共に歳徳大善神の左右にその名号を の眷属とされ、 勢至菩薩の変化身とも 禅宗の寺院では歳徳 蘇摩提婆・星

- $\widehat{24}$ また「天上界の略。 生存の境地」(『中村』p.979)。 天界= 「①天空の上。②天上界の略。 天上(梵 deva) なる世界。 十界、 また六道の一、 神なる世界の意。 欲 すぐれた楽を受けるが、 色・ 無色界の諸天をいう」 なお苦しみを免れな (『禅学』p.893)。
- (25) 列位=訳注④「本尊回向」の注(9)「列位」条を参照。
- (26) 聖衆=「多くの聖賢。衆聖」(『禅学』p.551)。
- 27 0 成する四大元素。 p.1006)とある。また、「四大」とは、「①地・水・火・風の四大種のこと。 も異説があるが、 を生ずると考えたから、 を本質として成熟させる作用のある火大。⑷動物を成長させる作用のある風大、をいう。 実の四大は不可見のものである、 地界水界=「地界」 は 「水大の異名。 アビダルマ仏教の一般説では認識対象としての地・水・火・風は仮の四大であり、 (1)堅さを本質として保持する作用をもつ地大。 は「四大の一、地大なり。 切の物質に通じて湿性の部分を水界と云ふ。 能造の色という。 とする。 この元素説にはインドの他の思想体系にも類似の説があり、 ②身体のこと。 他の三大と差別すれば界という」 もと、 (2)湿性をおさめ集める作用をもつ水大。 身体は地・水・ 能く物質を攝引する用を具す」(『織田仏 大とは元素のこと。 火・風の四大元素からなると (『織田仏』p.1214b)、「水 これらが集まって物質 一切の物質を構

考えられていた」(『中村』p.526) とある。

- 28 南方火徳星君=訳注④「火徳鎮守回向」の注(6)「南方火徳星君」条を参照
- (2) 火部聖衆=訳注④「火徳鎮守回向」の注(7)「火部聖衆」条を参照
- (30) 本命元辰=本稿「修正会回向」の注(20)「本命元辰」条を参照。
- 31) 大檀那=訳注④「本尊回向」の注(19)「大檀那」条を参照。
- (31) 吉凶=本稿「修正会回向」の注(21)「吉凶」条を参照(31) 大檀那=訳注④「本尊回向」の注(19)「大檀那」条を
- (33) 星斗=本稿「修正会回向」の注(22)「星斗」条を参照。
- (34) 鎮守=訳注④「火徳鎮守回向」の注(8)「鎮守」条を参照。(33) 星斗=本科「似正会回向」の注(2) 星斗」条を参照
- 36 厨司監斎使者=「庫裡に奉祀してある諸尊のこと。監斎は庫裡を守護する意」(『禅学』p.638)。

竈の守護神をいう」とある(『禅学』p.513)。また、「湯

旺化=諸辞書に見えない。「旺」は「①輝き美しい。②さかん。盛んなさま。③ひがさ。」(『大漢和』巻五

火」は「熱湯と烈火」とある(『大漢和』巻七・p.139)。

主湯火=「主湯火神明」として、「湯火を司る神、

37

35

p.752) とある。

- (38) 修造=本稿「修正会回向」の注(28)「修造」条を参照。
- (4) 禁忌=本稿「修正会回向」の注(30)「禁忌」条を参照。(39) 方隅=本稿「修正会回向」の注(29)「方隅」条を参照。
- (41) 神将=本稿「修正会回向」の注(31)「神将」条を参照。
- (4) 霊貺=本稿「修正会回向」の注(33)「霊貺」条を参照。
- (43) 善利=「①すぐれた恩恵。②よい結果」(『中村』p.852)。
- (4) 回厳=訳注④「火徳鎮守回向」の注(5)「回厳」条を参照。
- 45 信心= 「①自己の心を信ずること。人それぞれ具えもっている妙心は、 本来清浄で迷悟凡聖の塵埃を受けず、

諸仏にあるも増さず、衆生にあるも減ぜず、 う。 ②深く三宝を信じて疑わぬ心」(『禅学』p.616)。 修証功勲をかりずに、 本来仏であることを心にきめて疑わぬことを

- $\widehat{46}$ 四海= 「東西南北の四方の海。 天下」(『禅学』p.417)。
- 五穀=本稿「修正会回向」 の注 38 「五穀」条を参照
- 山門=訳注④ 「本尊回向」 の注 23 「山門」条を参照
- 火盗=本稿「修正会回向」 の注 <u>40</u> 「火盗」条を参照
- 修行有慶、 進道無魔=訳注④「本尊回向」の注 (25)「修行有慶、
- 魔=本稿「修正会回向」 の注 (42)「魔」条を参照

51

般若智以現前、

 $\widehat{50}$  $\widehat{49}$ 48  $\widehat{47}$ 

四恩=訳注④ 「本尊回向」 の注 28 「四恩」条を参照

菩提心而不退=訳注④「本尊回向」

の注

26

「般若智以現前、

菩提心而不退」条を参照

進道無魔」

条を参照

- 三有=訳注④ 「本尊回向 の注 <u>29</u> 「三有」条を参照
- 法界=訳注④ 「本尊回向」 の注 30 「法界」条を参照
- 群生=訳注④ 「本尊略回向」 の注(7)「群生」条を参照
- 種智=訳注④ 十方三世 「本尊回向」 の注 32 「種智」条を参照

 $\widehat{57}$  $\widehat{56}$  $\widehat{55}$ 54 53  $\widehat{52}$ 

58

波羅蜜」条を参照

一切諸仏…摩訶般若波羅蜜=訳注① 「鎖龕 [起龕] 仏事」 の注 (3)「十方三世一切諸仏… ·摩訶般若

(桐野祥陽

# 『花園大学国際禅学研究所論叢』投稿論文募集について

花園大学国際禅学研究所 (以下国禅研)では、『花園大学国際禅学研究所論叢』への各位による投稿論文を

## 『花園大学国際禅学研究所論叢』投稿規定

下記の要領で募集します。

- 、『花園大学国際禅学研究所論叢』への投稿は、 研より執筆依頼を受けた研究者に限る。ただし、それ以外の投稿希望者についても、所長・副所長・研 国禅研の所長・副所長・研究員・客員研究員の他、 国禅
- 一、論文投稿は、原則として一月末日を締切日とする。

究員による推薦があれば投稿を許可することがある。

可とする。

- 投稿論文は、 未発表のものに限り、 他の出版媒体との二重投稿を禁止する。 また、 連番の論文題目は不
- 論文の採否および掲載時期の決定は、 編集委員会 (国禅研内)において行う。 その際、 編集委員会は外
- 部の査読者による意見に基づいて判断する。ただし、論評・書評・研究動向などは原則として査読対象
- 論文原稿は、 日本語で四〇〇字×三〇一五〇枚(注・図表等を含む)程度とする。英文の場合には、これ

論文言語は、日本語又は英語とする。

に相当する分量とする。

肖像権・著作権を有する図版・写真の掲載許可、ならびに特別な図版等の制作費は、執筆者の負担とす 日本語の論文には欧文題目を、英語の論文には日本語の題目を付ける。

採用論文の掲載にあたっては、執筆者と協議のうえ、編集委員会において多少修正を行うことがある。

一、校正は、原則として執筆者が行う。

る

掲載論文の著作権は国禅研に帰属するものとし、論文の無断掲載は許可しない。

国禅研ホームページ及び花園大学学術リポジトリへの電子書籍アーカイブ化にかかわる「複製権」「公

衆送信権」の行使は、国禅研に帰属するものとする。

論文原稿の提出は、 国禅研あてにWordもしくは一太郎形式の電子データを電子メールへの添付で行

別刷は、原則として作成しない。

うこと

論文原稿送付及び連絡先 京都市中京区西ノ京壺ノ内町八―一

○七五一八二三一○五八五 (直通)

花園大学国際禅学研究所

E-mail: kokuze@hanazono.ac.jp

この規定は、二〇二五年度より施行する。

附則

### 執筆者一覧(五十音順)

飯 島 孝 良 花園大学国際禅学研究所副所長

衣 王 Ш 賢 次 珂 (定浩) 花園大学国際禅学研究所客員研究員 花園大学国際禅学研究所客員研究員

陽 妙心寺派教化センター教学研究委員・国際禅学研究所客員研究員

野 原 田 幹 信 宗 祥 康 樹 玄 東京大学東洋文化研究所准教授・花園大学国際禅学研究所副所長 妙心寺派教化センター教学研究委員・国際禅学研究所客員研究員 妙心寺派教化センター教学研究室長・国際禅学研究所客員研究員

柳 松 廣 桐

妙心寺派教化センター

教学研究委員会

## 花園大学国際禅学研究所論叢

二〇二五年三月三十一日発行

発編 行集 者兼 花園大学国際禅学研究所 〒 | 京都市中京区西ノ京壺ノ内町八―| FAX ○七五一二七九一三六四一電話 ○七五一八二三一○五八五 花園大学内

刷

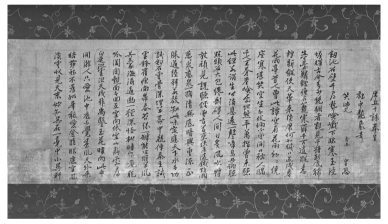
印

河北印刷株式会社

### 虚堂智愚禪師自筆寫本「虎丘十詠」研究

一附 「虎丘十詠」譯注一

王 珂 (定浩) 衣川 賢次



MOA 美術館藏虚堂智愚自筆寫本(田山方南《禪林墨蹟拾遺》圖版、1997年)

### 一. 「虎丘十詠」の文學性

虚堂智愚 (1185~1269) が虎丘山雲巖禪寺の住持笑翁妙堪 (1177~1248) に參じて藏主を務めたのは寶慶元年 (1225) 虚堂四十一歳のことであり、この時に「虎丘十詠」が書かれた。蘇州の虎丘は南宋時代には浙西路平江府に屬し、江南の名勝として廣く知られ、多くの文人墨客がここを訪れて詩詠を遺している。虚堂智愚「虎丘十詠」がその中でどういう特色をもっているかを考えてみたい。

虚堂智愚禪師自筆寫本「虎丘十詠」研究

南宋時代の地志『方輿勝覽』は名勝古跡に對して書かれた詩文記序を多く收錄しているところに特徴と價値があり、卷2「佛寺」虎丘寺の條に引用された唐白居易詩(「題東武丘寺六韻」)は虎丘を詠じた代表的なものということができる。

香剎看非遠, 祗園入始深。

(名刹は遠くはないと見て、寺域に深く足を踏み入れた)

龍蟠松矯矯, 玉立竹森森。

(龍が蟠るように曲がった松、高く垂直に聳える美しい竹)

怪石千僧坐, 靈池一劍沉。

(磐石の千人坐、寶劍を沈めた劍池がある)

海當亭兩面, 山在寺中心。

(花雨亭の兩面は廣い池、雲巖寺の中心は虎丘山)

酒熟憑花勸, 詩成倩鳥吟。

(地酒は花が勸めてくれるし、詩作は鳥が吟じてくれる)

寄言軒冕客, 此地好抽簪。

(心勞に疲れた官僚がたよ、この地こそ隱棲にふさわしい)

(「題東武丘寺六韻」『白氏長慶集』 卷24)

まずこういう内容が行旅遊覽詩の常套であり、外來者の視點で風景と感慨を詠ずるものである。虎丘の景勝から十景を選んだのは虚堂に始まるようである。その第一が劍池である。清の顧湄『虎邱山志』には唐代よりの詩詠を多く錄する中から、唐の李峴、宋の徐輔と僧愚虚堂(虚堂智愚)の作を並べて見よう。

闔閭葬日祭人力(呉王闔閭埋葬の時は十萬の人力を費やして造成した)

贏政穿來役鬼功 (秦王贏政は寶劍を得ようと鬼神を驅役した)

澄碧尚疑神物在 (澄んだ碧面の下に神劍財寶が有ると思って)

等閒雷雨起潭中(潭中に雷雨を起こす無駄なことをしたものだ)

(李峴「劍池」、『全唐詩』卷215)

これは秦の始皇が秦王の時、東征して虎丘に到り、闔閭の墳墓を掘って 剣を求めたがついに得られなかったという歴史故事を主題とした詠史詩で ある。

劍去池空一水寒 (劍は消え去り池は空っぽで冷たい水があるのみなのに)遊人到此凭闌干 (見物人はここへ來て欄干に凭れて眺めている)千年來事銷磨盡 (千年のあいだに傳承は擦り切れ盡くして)只有青山好靜看 (今は青山だけが依然としてあるのを靜かに見るのみ)(徐輔「遊劍池詩」、『呉都文粹』卷4引『西清詩話』)

この詩も人事と自然を對照して詠嘆するもので、三千の名劍を殉葬した という傳承のみがのこる池を、見物人は半信半疑で欄干から眺めていると 言う。

### 石壁千尋勢嶮巇

(劍池にそびえる石壁の高さは千尋、見る者を壓倒する勢いで屹立し) 下臨寒玉浸蟺輝

(下を見ると澄んだ池の水に月の光を映している)

古今多少凭欄者

(古今にどれほどの人が欄干に凭れて見下ろしたことだろう)

### 親見干將到底稀

(しかし水底に眠る干將の寶劍をその目で見た者はなかろう)

(虚堂智愚「虎丘士詠」之一)

この虚堂「剣池」詠は前二詩に比べて、まず外來の見物人ではなく、虎丘山雲巖寺で藏主を勤める内部の眼からの詩詠であることが異なっている。外から來た見物人たちはみな剣が失われていることを詠嘆しているのに對し、虚堂は「わたしだけは剣を見た」と暗示しているところが奇である。虚堂にとって剣とは佛性の隱喩(唐の靈雲志勤の開悟の偈にいう「尋剣客」)なのであって、禪僧虚堂智愚の虎丘山における禪修行と開悟の體驗をふま

えた「劍池」詠である點が、諸詠の中で際立っている。本詠は前二句に詞藻(文學的表現)を驅使して情景を描寫し、後二句で禪意(禪僧としての自己表出)を寓する虚堂偈の基本的構思を示していて、「虎丘十詠」の冒頭に配せられている。

「虎丘十詠」の第二詠「生公臺」、第三詠「花雨亭」、第四詠「千人坐」、 第五詠「點頭石」はみな東晉の竺道生に關わる一聯の故事にちなむ遺跡を 詠じたもので、いずれも宋代禪僧らしい評價の反轉の特色を示している。 その第五詠「點頭石」を舉げよう。

### 大包纔剖碍人間

(世界が天地に分かれて地上の障害物となって)

### 日象風吹轉放頑

(日に燒かれ風に吹かれてしだいに頑固者にされた)

### 見説聽經會肯首

(かつて講經を聞いて頷いたということだが)

### 更須來透鐵銷關

(もういっぺんわたしのところへ來て鐵鎚の關門をくぐらねばならぬ)

(虚堂智愚「虎丘士詠」之五)

前二句に岩石を諧謔的に描寫したのは、つづく第三句、第四句と對比させる意圖がある。佛性を説く『泥洹經』が翻譯されて都建康に紹介された時、竺道生は精緻な研究によって「一切衆生悉有佛性」、「一闡提成佛」の理を闡明し、都の講壇から追放されて虎丘へ來た。のち完本『涅槃經』が翻譯紹介されて竺道生の説の正しさが證明され、以前の『泥洹經』は不完全なテクストであったことが解ったのである。のち「孤明先發」と評される竺道生の新説を聽聞する者は、當時虎丘には誰もなく、石に向って説いたところ、石はみな點頭して認めたと言われる。これが第三句「見説聽經曾肯首」で、これは教理を言う。第四句「更須來透鐵鎚關」が禪である。教理というものは一種の假説に過ぎず、「一切衆生悉有佛性」、「一闡提成佛」の理は正しさが證明された定理ではなく、むしろそのようにわが身に

引き受け信念として、かく生きよという要請に他ならない。それを人から聞いて點頭し安心する者を、虚堂は「もういっぺんわたしのところへ來て 鐵鎚の關門をくぐらねばならぬ」と、一見嚴しく批判したように見えるが、 これもじつは禪僧のユーモアのセンスである。清の牧雲は虚堂の「虎丘十 詠」に和偈を作って言う、

石に「一切衆生悉有佛性」が解るものかとからかっているのである。 南宋初蘇州の人石湖居士范成大(1126~1193)も「虎丘六絶句」を書い ている(點頭石、千人坐、白蓮池、劍池、致爽閣、方丈南窗、『范石湖集』卷32)。 その「點頭石」絶句は禪語を用いた宋代人らしい機知の作である。

當年揮塵講何經(むかし塵尾を揮って何のお經を講じて) 賺得堅頑側耳聽(頑固な石を騙して聞かせたのかいな?) 我自吟詩無法説(おれはただ詩を吟ずるだけでたいそうな佛法なぞ説かぬが) 石頭莫作定盤星(石ころよ秤の目盛りを見誤ってはならぬぞ)

(「虎丘六絶句」之一「點頭石」、『范石湖集』卷32)

本絶句は禪僧の偈かと思わせる諧謔味あふれる作で、末句は「誤って定盤星を認むる莫れ」という禪語。「迂闊に騙されてはならぬ」とは上述の意味であるが、ここに説教調はなく、宋代の居士らしいユーモアがある。

虚堂「虎丘十詠」は十首がみな禪僧らしい偈であって、世俗詩人ふうの 詠嘆ではなく、宋詩の特徴と言われるように敍情よりも説理に眼目がある。 ただし、それは「味わい寡なし」の玄言詩なのではなく、禪僧らしい自己 表出として際立った形象を與えている。 虚堂智愚禪師自筆寫本「虎丘十詠」研究

第十詠「小呉軒」は十詠の掉尾を飾る小詩ながら雄篇である。雲巖寺の東南隅にあり、巖上に建てられて、「飛架は巖外に出で、その勢い極めて峻聳。」ここからの眺めは、「平林遠水は岡に聯なり、斷隴煙火の萬家は盡く檻外に在り。」「好事の者は云う、呉に過ぎりて虎邱に登らざるは俗なり、虎邱に登りて小呉軒に登らざるは亦た俗なりと」(清『虎邱山志』卷四「古蹟」)。民國時代は「望蘇臺」と稱したが「小呉軒」の額がのこされている。「屋を石壁の上に築き、臺に登りて一望するに、雉堞は皆な目前に在り」という、呉地を一望に收める絶景の建築である(民國『虎邱山小志』)。その外貌は元の顧瑛「虎丘十詠」之二「小呉軒」に次のように詠ぜられる。

雪没羣山盡 (群山は雪に没し)

天垂落日縣 (天は低く垂れて落日が懸かる)

馮虚俯城郭 (ここの欄干から彼方の蘇州城郭を見下ろせば)

隱見一絲煙 (一すじの煙がぼんやり見え隱れする)

(『元詩選』初集卷64)

虚堂の第十詠「小呉軒」はこれとはまったく異なる。

### 結茆初不爲孤峯

(小鷹を結んだのは虎丘山に景勝を添えるためではない)

### 秖愛登臨眼底空

(ここに登って天下を見下ろし眼中に空なるを感じたいからだ)

### 風淡雲收見天末

(風が收まり雲が消えて天の彼方が見えた時)

### 始知呉在一亳中

(呉中が一本の毛の中にあることを知った)

「小呉軒」の名は孔子が東山に登って魯を小と見た故事(『孟子』盡心下)に倣い名づけられたことをふまえ、「一毫中」に呉の大地があるという華嚴の空觀の感得をもって結ぶ。

虚堂の「虎丘十詠」はどの一首も詞藻と禪意の融合した連作であり、虎丘を詠じた詩群のなかで禪僧虚堂その人を髣髴させる特異な位置を占めていると言うことができる。

虚堂「虎丘十詠」に關する早い時期の評價は、自筆寫本に附された十三首の跋文に見ることができる。虚堂智愚門下の法系に聯なる人たちが自筆寫本の卷末に附した跋文である。ここには自筆寫本そのものの流傳情況を知ることのできる貴重な情報があるほかに、門下の禪僧が「虎丘十詠」をどう評價していたかをも傳えている。

先師《虎丘十詠》,往年司藏日,禪悦游戲耳。

(閑極法雲第一跋。元至元25年、1288年)

(先師虚堂和尚の「虎丘十詠」は雲巖寺で藏主であった時、禪修行中に、身 に染みついた詩癖が作品に結晶したものである。)

「虎丘十詠」が單なる自然詩ではなく、禪の境地を偈に詠じたものであることを明らかにしている。

諸大老羨其句法精巧,殊不知當時曾於劍池中摝得古劍一口,膽氣不弱,將報不平遶天下,開罵人口,爲人天師,自此而發。嗚呼覽其十詠者,誰復思其劍耶? (雲外雲岫第五跋。元大德7年、1303年)

(老師がたは「虎丘十詠」の作のみごとさを賞讚するのであるが、じつは虚 堂禪師が池中から古劍を拾いあげて、後年大膽にも不平の意を天下に示し て人を惡罵し、人天の師となったのは、ここに始まるのである。ああ、「十 詠」を讀む人に禪師の劍を理解できるであろうか?)

これは第一詠「劍池」の末句「古今多少凭欄者,親見干將到底稀」(古今にどれほどの人が欄干に凭れて見下ろしたことだろう。しかし水底に眠る干將の寶劍をその目で見た者はなかろう)の句を、虚堂ひとりが劍池から得た古劍を振って心中の不平を晴らしたのだと讀み取っている。

約翁禮藏主自呉門來遊台雁,攜徑山先師和尚處衆時《虎丘十詠》, 出以爲示。展閱未既,心折沸零。(靈石如芝第十跋。大德8年、1304年) (約翁禮藏主が蘇州から天台へ來て、先師の雲巖寺修行中の作「虎丘十詠」 を見せられた。わたしは卷子を展げて讀み終わらぬうちに、先師の心が思 い出されて涙が溢れた。)

これもやはり「十詠」に表われた虚堂和尚の不平の心境を思い出しているのである。

笑翁和尚主虎阜, 先師典竺墳, 摝彼十勝爲十詠。約翁踵門, 軸而示之。然語墨俱真。不與版行, 將恐刺荊於大方之眼, 以惑來者乎?

(法塞第九跋。大德8年、1304年)

(笑翁妙堪和尚が虎丘山に住持された時、先師は藏主の任にあって、虎丘山の十景につき十詠を作られた。約翁がこれを軸裝し、わたしを訪ねて來て見せてくれた。しからば内容も筆跡も先師の作であること間違いはない。版木に起こして擴めることをしなかったのは、先師の舌鋒が鋭すぎて影響を考慮したからであろうか?)

かれらはみな虚堂智愚の弟子であり、その評價の語は「虎丘十詠」が書かれてから八十年後のものであるが、虚堂の「虎丘十詠」詠出を諷刺の微意をもって作られたことをはっきりと認めている。これが虚堂禪偈の特異な文學性である。

### 二、「虎丘十詠」自筆寫本の流傳過程

「虎丘十詠」自筆寫本は現在日本の MOA 美術館に藏されているが、そこに至る數奇な流傳の過程が近年の研究によって知られるようになった。 まず「虎丘十詠」自筆寫本卷末に附された十三首の跋文から以下の消息がわかる。

虚堂智愚自筆本「虎丘十詠」は虎丘山雲巖寺の經藏に納められていたの

を、約翁禮藏主が見出し、これを表裝して軸裝卷子としたのは、「虎丘十 詠」が書かれた寶慶元年(1225年)から六十三年後の至元25年(1288)で あった(閑極法雲第一跋)。約翁禮藏主はこの軸裝卷子を持って虚堂の弟子 たちを各地に訪ねて、跋を書くことを要請した。これが以下の跋である。

蘇州薦敬寺閑極法雲第一跋(至元25年、1288年) 江西大仰山虚谷希陵第二跋(至元28年、1291年) 竺西妙坦第三跋(元貞2年、1296年) 蘇州虎丘山東州壽永第八跋(大德元年、1297年) 天童寺東巖淨日第四跋(大德7年、1303年) 智門寺前住雲外雲岫第五跋(大德7年、1303年) 法塞第九跋(大德8年、1304年)

天台湧泉寺靈石如芝第十跋 (大德8年、1304年)

天台華頂東礀道洵第六跋(大德9年、1305年)

靈隱寺悦堂祖誾第七跋(大德9年、1305年)

以上十首の跋は虚堂の弟子が「虎丘十詠」巻末に附したものであるが、 以後の三首の跋は明代に書かれ、雲巖寺約翁禮藏主の手を離れたあとの消 息を傳えている。

虚堂老人《虎丘十詠》, 乃在衆日, 禪寂之暇, 遺習未除, 游戲翰墨, 示其流輩耳。若其佩運庵之法印, 號令人天, 開鑿盲聾, 如際天之洪濤, 豈可窺其涯涘哉?先輩諸老皆爲之發揚矣。日東恒中立西堂受業師, 法嗣虚堂, 蓋法門師孫也。購之好事者, 俾書其末。因作而言曰:「此公家舊物, 攜歸本國希世之寶也。宜善加護焉。」洪武九年歲在丙辰夏六月幾望日, 徑山比丘天台仁叔拜首敬書。 (象原仁叔第十一跋)

(虚堂老人の「虎丘十詠」は虎丘山雲巖寺での修行中に、身に染みついた詩癖によって作った禪偈を當時の凡庸な同僚どもに示したものである。虚堂は運庵普巖禪師の印可を受けて法を説き、大衆を覺醒させること大海の果てしない洪濤の如くであった。このことは偈を見た先輩老師がたが跋文に賞讚しているとおりである。日本の恒中宗立はその授業師南浦紹明和尚が虚堂老師の法嗣であるから、虚堂の法孫に當る。かれがある收藏家からこ

の「虎丘十詠」を購入し、わたしに跋文を書くよう求めてきた。これは宗門有縁の文物であるゆえ、本國へ持ち歸れば希世の寶物となるもの、大切に保管するよう希望する。洪武九年(1376年)丙辰の歳、夏六月十四日、徑山比丘天台仁叔拜首敬書す。)

これによれば、もと雲巖寺經藏にあった虚堂自筆の「虎丘十詠」は流出して、ある收藏家の所有となっていたのを、虚堂の法孫に當る日本僧恒中宗立が購入していたことが知られる。恒中宗立と第十二跋を書いた石隱宗璵は、伊藤幸司「日明交流と雲南一初期入明僧の雲南移送事件と流轉する「虎丘十詠」一」(『佛教史學研究』第52卷第2号、2009年)によると、二人はともに博多妙樂寺開山月堂宗規の弟子で、洪武4年(1371)あるいは洪武7年(1374)の遺明船で入明し、のち明朝の對日政策の轉換があり、その措置によって南京天界寺に收容され、さらに雲南へ移送されたという。

虚堂禪師四代孫,日本妙樂寺僧八十七歲宗璵,得先祖遺墨年深。若有日本僧來,附此字寄日本妙樂寺,余了心願也。宗璵石隱書。

(石隱宗璵第十二跋)

(虚堂禪師四代の末孫たる日本妙樂寺僧宗璵、先祖虚堂和尚の遺墨を得て久 しい。もし日本僧がここへ來たなら、その人にこの墨蹟を託して日本の妙 樂寺へ届けてもらいたい。これがわたしの切なる願いである。石隱宗璵書 す。)

これは書かれた地點を記さないが、次の第十三跋によって雲南であったことが知られる。

拜讀虚堂老祖所作《虎丘十詠》,古今之絶唱也。大元時江南諸尊宿 輩皆羨跋于後,誠法門至寶。日東師恒中立翁、石隱璵翁二師念先祖遺 墨欲寄歸本國,傳爲盛事耳。今經八九十年,流落於滇,不果所願。大 明成化丁酉,遠孫比丘宗戒偶獲一賭,方知先輩用心如此,所以古人片 言隻字莫非金玉,未敢輕棄也。一日武定公子省齋郭君歸金臺之便順, 攜此卷還京, 待日本朝覲僧詣闕, 將此卷付之, 持歸本國妙樂寺, 以了 先師之願。敬跋于卷末以俟。滇城五華六十七歲遠孫比丘雪谷宗戒謹識。 (雪谷宗戒第十三跋、福岡市博物館藏)

(虚堂老師の作「虎丘十詠」は古今の絶唱である。元朝の時、跋を書いた江南の諸尊宿がたがみな賞讚しているように、まことに宗門の至寶である。日本の恒中宗立、石隱宗璵二師はこれが先祖の遺墨たることを思い、本國へ持ち歸って大切に傳えてゆこうと考えていたが、それから八九十年たった今も、墨蹟は雲南に流落して果されぬままである。明朝成化十三年(1477年)、遠孫比丘宗戒は偶然この墨蹟を見て、先輩がたのこれに寄せる思いを知った。ゆえに虚堂老師の片言隻句も貴重なのであって、輕々しく扱うことはできぬ。ある日、武定公の御子息郭省齋どのが金臺に歸られる便に乘じてこの墨蹟を託し、日本の使僧が朝廷に拜謁に來たらこれを本國の妙樂寺へ持ち歸って、先師の願いを果してもらうことにしたのである。敬んで跋を券末に記す。瀘城五華寺六十七歳遠孫比丘雪谷宗戒謹識。)

雪谷宗戒のこの跋には、虚堂智愚自筆本「虎丘十詠」を入手した日本博多妙樂寺僧恒中宗立、石隱宗璵が南京天界寺から雲南に移送されたあと、二人と交友のあった雲南五華寺住持雪谷宗戒の計らいで、再び南京へもたらし、遣明船で入明した日本人僧に託して妙樂寺へ送る期待が敍べられている。恒中宗立と石隱宗璵は日本へ歸ることなく、雲南の地に沒した。その後、南京から日本へ墨蹟を持ち歸ったのは、日本文明8年(成化13年、1476)の遣明船で入明し、北京へ朝貢し、翌年の歸途に南京を經由して歸國したこの一行の人であろうと、伊藤論文は推測している。

「虎丘十詠」が博多妙樂寺へもたらされた後の消息は、野口善敬、廣田宗玄『石城遺寶譯注』(汲古書院、2017年)の解説によって知られる。妙樂寺から妙樂寺檀那田中紹齋、博多を領有した筑前藩主黑田長政、江戸幕府將軍德川秀忠、姫路城主酒井忠清を經て、今は熱海 MOA 美術館の所藏に歸している。十三首跋寫本は黑田長政によって分割され、現在はその一部が MOA 美術館、大和文華館、出光美術館、福岡市博物館の所藏、あるいは個人藏となっている。

### 附 虚堂智愚「虎丘十詠」十首譯注

底本:熱海 MOA 美術館藏虚堂智愚自筆寫本(軸裝、田山方南『禪林墨蹟拾遺』圖版、1997年)

校本:博多妙樂寺藏『石城遺寶』(元禄13年版、野口善敬、廣田宗玄譯注『石城遺寶』汲古書院、2017年)

虎丘十詠奉呈社中龍象幸笑覽 智愚 皇恐

### 【訓讀】

「虎丘十詠」を靈巖禪寺の諸和尚がたに獻じて 高覽を請う 智愚 頓首 【注釋】

○虎丘十詠 虎丘山は蘇州城外西北にある。南宋の地志『方輿勝覽』卷 2 「平江府」「虎丘山」條に、

在西北九里。〇《越絶書》:「呉王闔閭葬虎丘山下,發五都之士十萬 人共治葬,穿土爲川,積壤爲丘。池廣六十歩,水深一丈五尺。銅棺三 重,澒池六尺。黃金珠玉爲鳬鴈,扁諸之劍、魚腸之劍在焉。葬三日, 金精上騰爲白虎,蹲踞在上。」〇世説:「始皇嘗登此阜,將發塚取寶鍔, 俄有白虎,始皇抜劍刺虎,虎隱入山。因名虎丘。」

(中國古代地理總志叢刊,中華書局,2003年)

(虎丘山は平江府城の北九里にある。『越絶書』に「呉王闔閭を虎丘山下に埋葬した時(紀元前496年)、五都の卒十萬を動員して土を掘り周圍に川をめぐらせ、土を積み上げて丘とし、池は廣さ六十歩(約八十米)、深さ一丈五尺(約四米)。三重の銅棺の周圍には水銀の池、深さ六尺(一米餘)。黄金珠玉の水鳥を配置し、扁諸魚腸の名劍が殉葬された。埋葬して三日、金精が昇って白虎に化して墳墓の上に踞った。」言い傳えでは、「秦の始皇帝が虎丘に登って寶劍を取ろうとしたところ、白虎が現われ、始皇帝が劍で刺そうとすると逃げてしまった。ゆえに虎丘と名づけた」と。)

また唐の『元和郡縣志』卷25「蘇州呉縣」の「虎丘山」條に、

《呉越春秋》云:「闔閭葬於此。」秦皇鑿其珍異, 莫知所在。孫權穿之, 亦無所得。其鑿處, 今成深澗。

(『呉越春秋』に「呉王闔閭をここに葬った」と言う。秦始皇が珍寶を得ようと掘削したが行方は知られず、呉の孫權も穴を掘ったが無駄だった。その穴は今は深い水溜まりになっている。)

という。すなわち虎丘全體が墳墓として造成され、池を掘って地下宮に 棺を安置し、寶劍財寶を副葬したのである。

現存する地志に唐の陸廣微『呉地記』、北宋の朱長文『呉郡圖經續記』、 南宋の范成大『呉郡志』、清の顧湄『虎邱山志』、中華民國の陸鴻賓『虎 邱山小志』等がある。

虚堂智愚 (1185~1269) が虎丘山雲巖禪寺の住持笑翁妙堪 (1177~1248) に參じて藏主を務めたのは寶慶元年 (1225) 虚堂四十一歳のことである (佐藤秀孝「虚堂智愚の參學期の動靜について」(下)『曹洞宗宗學研究所紀要』 第20號, 1988年)。

雲巖禪寺は六朝東晉の王珣、王珉兄弟の山下の兩側の別墅であったが、のち寄進して寺とし、會昌の廢佛で破壞された後、山上に合して一寺として再建され、北宋至道年間 (995~997年) に重建され、雲巖禪寺と稱し、東南の一大名刹となった (江蘇地方文獻叢書『呉地記』65頁注、江蘇古籍出版社、1988年)。

「虎丘十詠」はこの時に書かれ、その直筆墨蹟が日本に現存する。十詠は「劍池」、「生公臺」、「花雨亭」、「千人坐」、「點頭石」、「憨憨泉」、「試劍石」、「呉王冢」、「白蓮池」、「小呉軒」の十首。虚堂以前には范成大「虎丘六絶句」があるが、十景を詠じたのは虚堂に始まる。「虎丘十詠」は呉地に抄本が遺されていたらしく、明の周永年『呉都法乘』卷22に六首、清の『牧雲和尚嬾齋別集』卷8に原詩と和詩各十首、清の顧湄『虎邱山志』には十首を錄する。

『宋詩記事』卷93に虚堂の「虎丘十詠」のうち「劍池」と「小呉軒」詩の二首を採錄している(『虎邱山志』より採錄)ところから、本詠は詩として鑑賞に堪える作と認められていたことが知られる。

○皇恐 「皇」は「惶」に通ず。恐惶頓首の意。

### 第一詠「劍池」

石壁千尋勢嶮巇 石壁千尋 勢嶮巇たり

下臨寒玉浸蟺輝 下に寒玉を臨めば 螬輝を浸す

古今多少凭欄者 古今多少ぞ 欄に発るる者

親見干將到底稀 親しく干將を見るは到底稀なり

### 【日譯】

劍池にそびえる石壁 高さは千尋 見る者を壓倒する勢いで屹立し下を見ると澄んだ池の水に月の光を映している古今にわたってどれほどの人が欄干に凭れて見下ろしたことだろうかしかし水底に眠る干將の寶劍をその目で見た者はなかろう

### 【注釋】

- ○剣池 『史記』呉太伯世家に據れば、呉王闔閭が越との戰いで死亡したのは呉王闔閭19年(紀元前369年)。虎丘山下に葬った時に地下宮を掘り、闔閭の棺とともに「扁諸之剣、魚腸之劍」等三千を副葬して埋めた。秦の始皇、呉王孫權が寶劍を求めて掘削したあとに水が溜まって池となり、これを劍池という。劍池は虎丘第一の名勝である。
- ○石壁千尋勢嶮巇 「劍池の奥にそそり立つ巨大な石壁があり、深い池から千尋もの高さに屹立している」とはむろん詩的誇張表現。「尋」は大人が兩手をひろげた幅をいう。「嶮巇」は巖の險峻なるさまであるが、魏の嵆康「琴賦」に琴の材料の桐を出す山を形容して「丹崖嶮巇,青壁萬尋」(『文選』卷18)と言い、五臣劉良注に「嶮巇は傾側の貌なり」とあるから、高いだけではなく、大きな巖が目前に倒れ逼るように壓倒する感じをいう。
- ○下臨寒玉浸蟺輝 「劍池を見下ろすと澄んだ水に映った月が見える。」「寒玉」は清水の譬喩(白い玉を濯う清水)。白居易の詩「仙娥峯下の作」に「渴望す寒玉の泉、香りは聞く紫芝の草」(『白氏長慶集』卷10)。「蟺輝」は月光の譬喩。「蟺」は月に棲むという蝦蟇。朱淑眞「秋夜感懷」詩に「滿院 秋思を含み、蟾輝 一方を映す」。いずれも詩語である。
- ○古今多少凭欄者,親見干將到底稀 「古今多くの人がこの欄干から池を 眺めたであろうが、この眼で干將の寶劍を見た人はなかった」とは、わ

たしだけには見えるという自負を暗示した言い方であろう。ここの剣は 靈雲志勤が桃花を見て悟った投機の偈「三十年來尋劍客,幾回落葉又抽 枝。自從一見桃花後,直至如今更不疑」(『景德傳燈錄』卷11「靈雲章」)に 言うところの佛性の譬喩である。「到底」は「畢竟」の義の口語。「稀」 は押韻のために「無」を言い換えたもの。押韻は「巇」「輝」「稀」、平 聲微韻。

### 第二詠「生公臺」

鱗皴痩石籠寒蘚 (新娘) 一大古遺蹤 一大古遺蹤 一大古遺蹤 一大古遺蹤 一大古 の遺蹤 一意 一轉 た新たなり 一様 して 大葉 本り 一様 に 堕 つるとも 「一位 知緘口過殘春」 「口を緘して 残春を過ごすに 何如ん

### 【日譯】

薄い岩は一面の縮んだ蘚苔に蔽われている 千年前の遺蹟の前に立つと當時のことが鮮やかによみがえる かれの講經のみごとさに天から花びらが舞い降りようとも 行く春の風情を黙して惜しむのと、さてどちらがよいか

### 【注釋】

○生公臺 竺道生 (?~434) がここで『涅槃經』を講じたことにちなむ遺蹟。『方興勝覽』卷 2 「平江府」虎丘寺の條に「生公講堂」の項があり、「生公は異僧竺道生なり。經を此に講ずるも、人の信ずる者無し。乃ち石を聚めて徒と爲し、與に至理を講ずるに、石皆な點頭す」という。『高僧傳』卷 7 「義解篇」に收める竺道生の傳記に次のように言う。

又六卷《泥洹》先至京師。生剖析經理,洞入幽微,迺説:「阿闡提人皆得成佛。」于時大本未傳,孤明先發,獨見忤衆。於是舊學以爲邪説,譏憤滋甚。遂顯大衆擯而遣之。生於大衆中正容誓曰:「若我所説,反於經義者,請於現身即表厲疾;若與實相不相違背者,願捨壽之時據師子座。」言竟,拂衣而遊。初投呉之虎丘山,旬日之中,學徒數百。……俄而投迹廬山,銷影巖岫。山中僧衆,咸共敬服。後《涅槃》大本至于南京,果稱:「闡悉有佛性。」與前所説合若符契。生既獲斯經,尋

### 即講説。

(六卷本の《記道經》が先に都の建康に届いた。道生はその理論を深く研究し、隱されたところまで究めて、「一闡提と言われる人もすべて成佛できる」と説いた。當時はいまだ『涅槃經』の完本が傳わっていなかったにもかかわらず、結論まで讀み抜いたのである。これが衆論と異なっていたため、邪説と看做されて批判が集中し、かくて公開の場で追放されることが決まった。道生は皆の前で居住まいを正し、誓いを宣べた、「もしわが説が經の精神に背いているならば、わが身に厲疾を生ぜしめよ!もし經の實相がわが説に違背せぬならば、死ぬ時には獅子座に坐せしめよ!」言い終わるや衣を拂って出て行った。初め呉の虎丘山に投じたところ、旬日のうちにその講經を聽こうとする學僧が數百も集まった。……それから廬山に轉じ、山中に入ってひとり修行した。廬山の僧衆はみなかれに尊敬をはらった。その後、『涅槃經』の完本が建康に傳わり、果たして「一闡提も悉く佛性有り」と書かれてあり、かれの説と一致していたのである。道生は完本を得て、ただちに講義を開始した。)

- ○鱗皴瘦石籠寒蘚 「竺道生が『涅槃經』を講じた有名な遺蹟だと思って 來てみたら、なんと苔蒸した薄っぺらい岩 (痩石) であった。」冒頭か ら諧謔の意が表われている。「鱗皴」は表面が鱗狀にささくれ立った岩 面。「籠寒蘚」の「籠」は上から包むように蔽う意。
- ○千古遺蹤意轉新 「ここに立つと、千年前の奇異なできごとが今なお鮮やかに想像される。」竺道生の「孤明先發」と評されたみごとな新解釋、都の講壇追放にも自己の信念を失わず、毅然として南下したこと、完本『涅槃經』の到來によって、確信していた新解釋が證明されたこと等の一聯のできごとを指す。
- ○縦使天華來墮席,何如緘口過殘春 後二句は宋代の禪僧らしく、反轉させた展開になっている。竺道生がみごとな新解釋を唱えたのに對し、天が讚歎して花を雨降らせたとしても、そんな野暮なことはせず、靜かに行く春を惜しんで過ごすのに比べるなら、さてどちらがよいだろうか?「緘口過殘春」は晩唐の詩人杜荀鶴の七絶「聞子規」の句で、宋代の禪僧が好んで用いた。「楚天空闊月成輪,蜀魂聲聲似告人。啼得血流無用

處,不如緘口過殘春」。(楚地の空はひろびろとして月は圓く、ほととぎすの鳴く聲が歸郷を促す。血を吐くまで鳴いても無駄だ、今は口を閉ざして逝く春を惜しむことにしよう。)「何如」は二者を取り上げて優劣を問う疑問形式で、婉曲に後者をよしとする傾きがある。この後二句は表面上では風流を装っているが、禪僧の思惟としての根據がある。

示衆云:「汝等直饒學得佛法邊事,早是錯用心了也。不見古人道: 『講得天花落地,頑石點頭,尚不干自己事』?自餘是甚麼閑?擬將有限身心,向無限中用,有甚麼交渉?如將方木逗圓孔,多少誵訛?若無恁麼事,饒汝攢花簇錦,亦無用處。未離情識在。須向這裏及盡,方得無過,方有出身路。若有一毫髮去不盡,即被塵累。豈況更多?差之毫釐,過犯山嶽。不見古人道:『學處不玄,盡是流俗;閨閤中物捨不得,俱爲滲漏』?併盡一切事,始得無過。頭頭上了,物物上通,只喚作了事人,終不喚作尊貴。」 (『聯燈會要』卷22「洪州雲居道膺禪師章」)

(示衆して言った、「諸君がたとい立派に佛教學を學んだとしても、それはすでに心得違いというものだ。古人も言っているように、『教理を講義して、天が讚歎して花を降らせ、石が頷いたとしても、自己本分事とは何のかかわりもない』のだ。ましてその他のことは言うまでもない。有限の身心を無限の中にはたらかせようなど、無駄なことだ。まるで四角の木を圓い穴に押し込むようなもので、なんと誤っていることか。そういう的外れがなく、説法をみごとになしたとしても、己事究明の役には立たぬ。情識を離れていないからだ。ここで究め盡くしてこそ、過なきに到り、解脱への道が得られるのだ。もしも毛一筋でも遺ったなら、對象に煩わされる。まして多いならなおさらだ。毛一筋でも違うならば、過は山ほどにもなる。古人も言うように、『超越性を缺いた學問は、すべて俗物に陷る。心に一物でも殘ったなら、それが煩惱となる』のだ。一切の事柄において究め盡くし、ひとつひとつの物において了達し、ひとつひとつの事において通達したとしても、なお〈わけ知り〉となるに過ぎず、〈尊貴の人〉と呼ぶことはできない。」)

押韻は「新」眞「春」諄、平聲諄眞同用。

第三詠「花雨亭」

せきじんかつ こ くうう だん 昔人曾て此こに空有を譚じ 昔人曾此譚空有

花雨ふること紛紛として座の寒きを繞る 花雨紛紛繞座寒

た。 たん くうしょう ぎりょう なん 笑うに 堪えたり 空生に 伎倆無し 堪笑空生無伎倆

不曾開口被人職 曾て口を開かずして人に職ぜらる

### 【日譯】

古人がかつてここで空と有を語って 法座のまわりに天から花びらがさかんに舞い降りた まったく笑わせる 須菩提は才覺なしだ 何も言わないのに侮られたとは

### 【注釋】

- ○花雨亭 虎丘十景の一。「下は千人坐を臨む」(『虎邱山志』 卷4 「古蹟」)。
- ○昔人曾此譚空有, 花雨紛紛繞座寒 この「昔人」が誰を指すかは知られ ないが、説法のみごとさに天が花を降らせて讚歎した傳説は各所にあり、 虎丘山にも竺道生あるいは別人のそうした傳承があったのであろう。 「空有」は須菩提の説話から言えば「空」の義のことであるから、「有」 はただ詩中で二字にするために附した修辭である(編義複詞)。「繞座寒」 は「繞寒座」の意で、「寒」を韻字とするために倒裝した。
- 堪笑空生無伎倆. 不會開口被人瞞 「空生」は須菩提の漢譯名で、「解空 第一」と稱されたことによる命名。須菩提が巖中で宴坐していたのを、 「空」の無言説法だと天が讚歎して花を降らせたという説話を下敷きに している。この話は宋代になって出現したもので、虚堂も雪竇重顯の擧 話を引いて批評している。

復舉:須菩提巖中宴坐,諸天雨華讚歎。尊者云:「空中雨華讚歎、 復是何人?」云:「我是梵天。」尊者云:「汝云何讚歎?」天云:「我重 尊者善説般若波羅蜜多。」尊者云:「我於般若未曾説一字。汝云何讚 歎? 下云:「尊者無説、我乃無聞。無説無聞,是真説般若波羅蜜 多。」又復動地雨華。

雪竇云:「避喧求靜處,世未有其方。他在巖中宴坐,也被者一隊漢 塗糊。伊更有, 者老把不住。」問云:「空中雨華讚歎, 復是何人?」

(早見敗闕了也。)「我重尊者善説般若波羅蜜多。」(惡水驀頭潑。)「我於般若未曾説一字。」(草裏走。)「尊者無説,我乃無聞。」(識甚麼好惡!總似者般底,何處有今日?)復召大衆,云:「雪竇幸是無事人,爾來者裏覓箇甚麼?」以拄杖一時趁下。

師云:「雪竇雖不善其兵機,要且暗合孫呉。今日柏巖開堂祝聖,因 甚無人雨華供養?」擊拂子,「賊不入愼家之門。」

(『虚堂錄』卷3「柏巖慧照禪寺語錄」景定元年 [1260年])

(また次の話を取り上げた。須菩提が巖中で坐禪をしていると、梵天が讚歎して花を降らせた。須菩提、「空から讚歎の花を降らせたのは誰か?」梵天、「我は梵天である。」須菩提、「そなたはなぜ讚歎の花を降らせたのか?」梵天、「尊者がみごとに般若波羅蜜多を説いたのに感動したからである。」須菩提、「わたしは般若について一字も説いたことはなかった。そなたはなぜ讚歎するのか?」梵天、「尊者は無説、我は無聞。無説無聞こそが真に般若波羅蜜多を説くことである。」そしてさらに大地を隱動させて花を降らせた。

雪竇が評した。「喧噪を避けて靜處を求めたって、世界中にみつかりはせぬ。かれが巖中で坐禪をして、あの梵天どもに邪魔されたではないか。もっとも、その他の者でも、須菩提を捉まえられはせぬ。」僧が問うた、「空から讚歎の花を降らせたのは誰かとは?」雪竇、「とっくに見破られたのだ。」僧、「尊者がみごとに般若波羅蜜多を説いたのに感動したからであるとは?」雪竇、「泥水を頭から浴びせたのだ。」僧、「わたしは般若について一字も説いたことはなかったとは?」雪竇、「草叢に逃げ込んで死んだのだ。」僧、「尊者は無説,我は無聞とは?」雪竇、「良し悪しもわきまえぬ奴だ。こんな料簡では、禪が今日のわがところまで傳わったはずはない。」そして大衆に呼びかけた、「わたしは幸い〈無事の人〉だ。諸君はここへ來て何を求めようというのか!」拄杖を振るって全員を追い出した。

師は言った、「雪竇は臨機應變の對應が得意ではないが、兵法に暗合していると言ってよかろう。今日わたしは柏巖寺で開堂の祝聖を行なったが、さて、どうして花を降らせて供養してくれる者がいないのか?」拂子で法座を撃って、「賊は愼家の門に入らぬ。」)

この須菩提の説話について『祖庭事苑』が考證している。

須菩提巖中「須菩提巖中宴坐, 説法雨花。」予編考衆經, 即無此緣。「巖中宴坐」《分別功德論》:「佛謂蓮花色比丘尼言:須菩提於巖中補衣。最先見我。」且無宴坐之緣。「雨花」即《大般若》八十四:「須菩提謂憍尸迦:是花非生花, 亦非心樹生。」且無贊嘆之緣。「未曾説一字」即《大般若》八十一:「善現告諸天子言:我曾於此不説一字, 汝亦不聞,當何所解?」以此考之, 衆經雖共有此意而無此緣。實恐後世宗匠借爲此説也。

(須菩提巖中 「須菩提巖中に宴坐し、説法して花を雨ふらす」話は、佛典を捜してもその記述が見あたらない。「巖中宴坐」は『分別功徳論』に「佛は蓮花色比丘尼に言った、『須菩提は巖中で衣を繕っていて、まっ先にわたしを見た。』」とあるが、宴坐していた話ではない。「花を雨ふらす」は『大般若經』卷八四に「須菩提が憍尸迦に言った、『是の花は生ぜし花に非ず、亦た心樹の生ずるに非ず』」とあるが、讚歎した話ではない。「未だ曾て一字をも説かず」は『大般若經』卷八一に「善現(須菩提)は諸天子に告げて言う、『我は曾て此に於いて一字をも説かず。汝も亦た聞かず。當た何の解する所ぞ?』」とあるが、ここから考えると、佛典にはその言葉は各所に見えても話の文脈が異なり、後世の禪匠が組み合わせてこの話を創作したというのが實情であるう。)

無著道忠『虚堂錄犂耕』に『祖庭事苑』を引き、これに對して、「僧肇の『涅槃無名論』に〈須菩提唱無説以顯道,釋梵絶聽而雨花〉と言うのがその雛型で、僧肇は多くの佛典をもとに縮約してこの説を作り、禪苑の諸師は僧肇の説を取って脚色したのである」(卷9、380頁、禪文化研究所、1990年)と補足している。

雪竇重顯も虚堂智愚もともに須菩提の説話に批判的であるのは、傳統的理解を故意に反轉させる宋代禪僧の性癖である。むろんそこには禪理があり、虚堂の最後の句「賊不入愼家之門」とは、わが禪は梵天のような賊がつけ入る隙はない、「空」に執著し硬直した禪ではないと言うのである。

# 第四詠「千人坐|

蒼崖嶮處坦然平 蒼崖の嶮しき處 坦然として平らかなり

萬指曾來聽此經 萬指曾不禁水り 此の經を聽く 若謂生公消息遠 若し生公の消息遠しと謂わば 一聲啼鳥共誰聽 一聲の啼鳥 誰と共にか聽かん

### 【日譯】

青黒い崖の下は平らになっていて かつては千人もの衆が來てこの經の講義を聽いたのだ 竺道生の話はもう遠い昔のことだったと言うなら、 今も聞こえる鳥の聲を聽きわける人は他にたれがいようか

### 【注釋】

- ○千人坐 第二詠「生公臺」は竺道生が『涅槃經』を講じた臺、この第四詠「千人坐」は聽衆たる學僧千人が坐して聽講したとされる場所。「千人石」ともいい、生公臺の南側にあり、「廣さ可ぼ敷畝」(『虎邱山小志』千人石)というから相當な廣さの磐石である。『呉都法乘』卷6「虎丘泉石」の「千人坐」に、「『吳地記』に云う、虎丘の泉石、其の最勝なる者は劍池と千人坐なりと。『續圖經』に云う、平石にして千人を容る可し。相い傳うるに、生公に因りて名を得たりと。『吳郡志』に云う、生公の講經の處は大石盤陀にして數畝あり。高下は刻削せるが如し。亦た他山に無き所なりと。」
- ○蒼崖嶮處坦然平,萬指曾來聽此經 この表現からすると、高い崖の下に 平らかな磐石がある。「萬指」は千人をいう。竺道生の『涅槃經』に對 する新解釋の反響の大きさを示す。
- ○若謂生公消息遠,一聲啼鳥共誰聽 ここからが虚堂の感慨である。虚堂が千人坐に到った時、鳥の鳴き聲が聞こえた。この聲に往時の竺道生の説法がありありと聞こえる。ただし、かく聽きわける人は、わたし以外にいない。「消息遠」は遙か昔のこと。「共誰聽」は共に聽く人は誰もいない。竺道生の説法「一切衆生悉有佛性」と「水鳥及與び諸佛の出す所の音聲、皆な妙法を演ず」(『觀無量壽經』)が一致することをふまえた發想である。

押韻は「經」、「聽」、平聲青韻。

# 第五詠「點頭石|

大包纔剖碍人間 大包纔かに剖れて人間を碍う 大包纔かに剖れて人間を碍う 日炙風吹轉放頑 日炙り風吹きて轉た頑なら放む 見説聽經曾肯首 見説らく經を聽きて曾て肯首せりと

更須來透鐵銷關 更に須らく來りて鐵銷關を透るべし

#### 【日譯】

世界が天地に分かれて地上の障害物となった 日に燒かれ風に吹かれてしだいに頑固者にされた かつて講經を聞いてうなずいたということだが こいつはもう一度わたしのところへ來て鐵鎚の關門をくぐらねばならぬ 【注釋】

- ○點頭石 『呉都法乘』卷6「虎丘泉石」の「點頭石」に『十道四蕃志』を引いていう、「異僧竺道生、虎丘に講經するも、寺人の信ずる者無し。乃ち石を聚めて徒と爲し、與に至理を談ずるに、石皆な點頭す。故に然名づく。」『虎邱山小志』にいう、「點頭石は白蓮池の畔に在り。故老云く、石尚お一二を存す。今可月亭の側に一巨石有り、覺石二字を篆刻すと」。
- ○大包纔剖碍人間,日炙風吹轉放頑 「大包纔剖」は世界が出現する開闢の時をいう。ただし「大包」は「大包天地」という句に用いられて、道家では道を、佛教では佛身を暗示する抽象的な語である。天地が分かれて出現した岩石が「碍人間」、世の邪魔者となった。「日炙風吹」は炎熱風雨に晒されること。そうしてしだいに頑固、頑迷となったという諧謔。「放」は使役を表わす。
- ○見説聽經曾肯首,更須來透鐵鎚關 「見説」は傳聞をいう。竺道生の『涅槃經』の講義「一闡提も佛性を具え成佛できる」という新解釋を聞いて點頭し首肯したこと。禪僧虚堂は言う、しかしそんなことでは駄目だ。もう一度わたしの鐵の金鎚で鍛え直さねばならぬ。これは從來の評價を反轉させた、いかにも宋代の禪僧らしい、石に向かって言う諧謔である。

押韻は「頑」、「關」、平聲删韻。

虚堂より一世代前の南宋蘇州の詩人范成大は地方志『呉郡志』五十卷を編纂した人でもあるが、「虎丘六絶句」(『范石湖集』詩集卷32、中華書局、1974年香港版)の作がある。その「點頭石」は、

當年揮麈講何經 當年塵を攆いて何經を講じて

藤得堅頑側耳聽 嫌し得たる 堅頑の耳を側てて聽くを

我自吟詩無法説 我自は詩を吟じて法の説く無し

石頭莫作定盤星 石頭よ 定盤星を作す莫れ

(むかし麈尾を揮って何のお經を講じて、頑固な石を騙して聞かせたのかいな?おれはただ詩を吟ずるだけでたいそうな佛法なぞ知らぬが、石ころよ秤の目盛りを見誤ってはならぬぞ。)

この絶句も禪語「誤って定盤星を認むる莫れ」を交えた宋代人らしい諧 謔を詠じている。

# 第六詠「憨憨泉」

定應天下水無功 定めて應に天下の水 功無からん

### 【日譯】

憨憨泉の水を手で掬う 澄んだ泉は底が見えない 地下に曹溪の正脈と通じているのだ 陸羽がこの味を知っていたなら かれが品評したすべての水は使い物にならなかったであろうに

## 【注釋】

○整整泉 梁代の憨憨尊者が錫杖を立てると湧き出したという傳承の泉。 南宋范成大『呉郡志』卷29「土物」に「憨憨泉は寶華山寺の東山の半ば に在り。極めて清冽なり。相い傳うるに、得道の僧、名は憨憨なる者、 錫を卓てて出す所と爲ると。」『虎丘山志』卷2「泉水」に「路側に在り。 梁の時の酯酷尊者の遺蹟なり。呂升卿の題字有り」、その注に「或いは 山に海湧泉有り、即ち憨憨泉なりと云うも、考う可き莫し。『蘇州府 志』に恐らくは即ち虎跑泉なる者なりと云うは非なり」という。清初にはすでに確實な由來は分からなくなっていた。憨憨尊者の事蹟は未詳。「憨」は音火含切(談韻)、癡愚の意。「酷」は音呼談切(覃韻)、赭ら顔の意。

- ○憨泉一掬清無底,暗與曹源正脉通 澄んだ泉水は底知れず、韶州(廣東)の曹溪と地下で通じているに違いないという聯想。曹溪は唐代に六祖慧能が住した寶林寺で、虎丘山雲巖寺の禪、すなわちわが禪は曹溪慧能の禪の正統を繼承し、「曹溪の流れを汲んでいる」という自負である。
- ○陸羽若教知此味,定應天下水無功 陸羽(字は鴻漸、?~804)は『茶經』 三巻を著わし、禪院から始まった飲茶の効用と作法を説き、關聯する事 項を十門に分かって概述した。「源」(淵源)、「具」(道具)、「造」(製法)、「器」(用具)、「煮」(煮方)、「飲」(飲み方)、「事」(故事)、「出」(産地)、「略」(野點て)、「圖」(圖示)であるが、水(飲茶に適した水質)については「山水を上、江水を次、井水を下」と言うだけで、天下各地の水について品評する餘裕はなかった。宋代になると、これを試みる者が現われる。本詠に「陸羽がこの憨憨泉の水を飲んでいたなら、天下の水はみな失格だと判斷したことであろう」と言うのは宋代の視點であるが、宋代人らしい評價の反轉を見せている。なお、『虎丘山志』卷2「泉水」の 項に「陸羽石井」があるが、「宋紹熙三年(1192)に主僧如璧が初めて 開いた」というから、陸羽の名は假託である。「若教」二字は假定を表わす口語。本詠の押韻は「通」「功」、東韻獨用。

# 第七詠「試劍石|

一罅能牛偃草風

雲骨深埋草莽中 雲骨深 競傳秦王試靈鋒 競いて優 養態のことな 舊痕尚帶春苔綠 舊痕尚お

雲骨深く埋む 草莽の中 競いて傳う 秦王靈鋒を試むと 警覧に尚お帶びたり 春苦の線 一罅能く生ず 草を偃す風

## 【日譯】

草叢の中に埋もれた石は 秦の始皇が靈劍の切れ味を試したと傳わる 古い刀痕には今も綠の苔が蒸し 罅から風を送って草をなびかせているかのようだ

### 【注釋】

- ○試劍石 南宋の范成大『呉郡志』卷16「虎丘」に、「又た秦王試劍石、 點頭石、憨憨泉有り、皆な山中の景なり。」として虎丘を代表する景勝 の一に擧げている。清の顧湄『虎邱山志』卷2「泉石」に「試劍石。虎 邱道旁、中開くこと截つが如き有り。上に紹聖年(1094~1098)の呂升 卿の題字有り」。
- ○雲骨深埋草恭中、競傳奏干試靈鋒 試劍石の傳承に二説あり、一は奏干 (のちの秦の始皇帝)、一は呉王闔閭である。唐の陸廣微『呉地記』「虎邱 山」に「秦の始皇東巡して虎邱に至り、呉王の寶劍を求む。其の虎 墳 に當りて踞る。始皇 劍を以て之れを撃つ、及ばずして、誤って石に中 る。其の虎西に走ること二十五里、忽ち失う。」(江蘇地方文獻叢書、江蘇 古籍出版社、1986年)その注に「『呉郡志』に『呉地記』を引いて、是れ 秦王の試劍石なりと云い、或いは呉王と云うも、未だ孰れが是なるやを 知らず。明の王寵の〈試劍石の賦の序〉に云う、『石は虎丘の道旁に在 り、呉王劍を鑄て成り、之れを試む』と。或いは云う、秦の始皇 呉の 殉劍を掘り得て之れを試すと、茲に兩つながら其の説を存す」。中華民 國14年 (1925) 陸鴻賓『虎邱山小志』の「試劍石」に「憨憨泉の東に、 石の中に分かるること截つが如き者有るは試劍石なり。列國の時、デ 將莫邪、雌雄二劍を煉成して呉王闔閭に獻與す。呉王適ま事有りて、天 を仰いで暗かにトし、即ち以て石に試むに、石分かれて二と爲る。」本 詠に「競い傳う」と言うのは宋代では秦王説が有力であったことをいう。 「雲骨」は岩石を言い、中國では雲は山の洞窟から出るものとされ、岩 石を「雲根」と雅稱した。
- ○舊痕尚帶春苔綠,一罅能生偃草風 末句は『論語』顔淵篇「君子の徳は風にして、小人の徳は草なり。草はこれに風を上うれば必ず偃す」による。「季康子が政治のあり方を孔子に問うて曰く、如し無道の悪者を殺して、有道の善人だけの社會にすることができるでしょうか。孔子對えて曰く、貴方が政治ということをなさるおつもりならば、人を殺す必要

はありません。爲政者の本質を風とすれば、人民の本質は草のようなものです。草は風に吹かれれば、必ず靡くものです。」(宮崎市定譯『論語』、岩波現代文庫、2000年)その説明にいう、「人民は爲政者の好惡に從うものであるから、[前條の]季康子が盗を欲しなければ、人民も盗をしなくなる、という意味に取るほうがよいと思う。」「虎丘十詠」のうちで本詠のみ禪的な自己表出がないように見えるが、劍で石を撃ち割ったという殺伐とした遺跡に、虚堂が「その石の罅割れから草を靡かせる風が吹いている」と聯想したところに、若き虚堂の「教化」ということへの思いが込められているのかも知れない。本詠の押韻は「中」東「鋒」「風」鍾、東鍾韻通用。なお七絶の平仄には故意に合わせていない。

# 第八詠「呉王冢|

海涌涌幽一徑深

海涌の幽に通づる一徑深し

怪松時作老龍吟 怪松 時に作す老龍の吟

闔閭覿面無回互 闔閭覿面して回互する無し

休向空山斷處尋空山の斷たるる處に向いて尋ぬるを休めよ

## 【日譯】

海涌山に暗い奥へと通づる一本の道 松の老木が時折り龍のうなり聲をあげる 呉王闔閭とはいま覿面に相い對しているのだ 空山の果てまで求め行くなど無駄なことだ

#### 【注釋】

○呉王冢 呉王闔閭の墓は剣池の下 (地下宮) にある (『虎邱山志』卷5 「祠墓」)。ただし虎丘山全體が呉王闔閭を葬るために人工で造成された墓地である。その造成を傳える『呉越春秋』、『越絶書』、『史記』などの記述は神秘的に描寫されている。五都の卒十萬を動員して虎丘を造成し、山下に廣さ八十米、深さ三米餘の池があり、その地下に墓室が造られ、棺は三重の銅製、周圍に水銀の池あり、金玉製の水鳥、扁諸魚腸の寶剣三千が陪葬された。葬って三日後に金精が白虎に化して墳墓に踞ったので虎丘と名づけた、云々。1955年夏に剣池を浚渫し、池底の北端に墓門

が發見された (江蘇地方文獻叢書『呉地記』「虎丘山」注)。

- ○海涌通幽一徑深,怪松時作老龍吟 虎丘山の別稱を海湧山という。晉の 王珣『虎丘山記』に「虎丘山、先名海湧山。山の大勢は四面岡嶺。南は 則ち山徑にして兩面壁立して、交林は上に合し、蹊路は下に通づ」とい う。これが「海涌通幽一徑深」である。「古木龍吟を作す」と言われる ように、老木に風が吹いて龍の鳴き聲が聞こえる。二句は海湧山の幽邃 を詠ずる。
- ○闔閭覿面無回互,休向空山斷處尋 古來多くの人が闔閭の墳墓を訪ね寶 劍、財寶を求めた。そういう者どもとは異なり、虚堂は「わたしは今闔 閭その人と覿面相い對している」と言う。「回互」は入れ替わり交替する意。「無回互」とはまがうことなき對面の意。「空山の斷たるる處」と は人影の絶えた山の果て。そんなところに闔閭はいないと言うのである。 押韻は「深」「吟」「尋」侵韻。

# 第九詠「白蓮池」

### 【日譯】

靈なる沼は天然の造作にして禹が開鑿したのではない 玉のごとき白蓮がその時ここに花開いたのだ 見物人どもは池に咲く蓮に見惚れて この香ぐわしさが天上より匂い來るのに氣づかない

## 【注釋】

○白蓮池 清の顧湄『虎邱山志』卷2「泉石」に「白蓮池は生公講臺の下に在り。周百三十歩(約二百米)、巉石旁出し、而して中に磯有り。相い傳うるに、(生公)法を説きし時、池に千葉蓮花を生ずと。故に名づく。」中華民國の陸鴻賓『虎邱山小志』「白蓮開」の項に「生公講臺の左に在り。生公法を説く。時嚴冬に當るに、池中忽ち白蓮花を生ず。」

- ○靈沼天成非禹鑿, 玉花時向此中開 二句は白蓮池が竺道生説法の時に千葉蓮花を生じたという傳説をいう。禹は黄河治水の功によって舜より帝位を禪讓されたとされる傳説上の人。「此中」は近稱代詞「ここ」、「中」は場所を表わす口語接尾辭。
- ○游人只愛池中底,不覺香風天外來 この香ぐわしい匂いは極樂の池に咲く白蓮のものだ、大勢の見物人どもは一人としてそれに氣づかぬ、とは宋代人らしい詩的奇想。美しく咲き誇る白蓮を極樂のそれに見立てた。「游」(水中を泳ぐ)「遊」(陸地を移動する)二字の通用は早くもここに現われている。「底」はここでは蓮花を指す口語の代詞的用法。押韻は「開」「來」、平聲咍韻。

# 第十詠「小呉軒」

結茆初不爲孤峯 秖愛登臨眼底空

風淡雲收見天末

始知呉在一亳中

## 【目譯】

小廬を結んだのは虎丘山に景勝を添えるためではなく ここに登って天下を見下ろし眼中に空なるを感じたいから 風が收まり雲が消えて天の彼方が見えた時 呉中が一本の毛の中にあることを知った

### 【注釋】

○小呉軒 清の顧湄『虎邱山志』卷4「古蹟」にいう、「小呉軒は(雲巖) 寺の東南隅に在り。飛架は巖外に出で、勢い極めて峻聳たり。平林遠水 は岡に聯なり、斷隴煙火の萬家は盡く檻外に在り。朱樂圃の文に小呉會 と稱し、張氏は天開圖畫と名づく。好事の者は『呉を過ぎりて虎邱に登 らざるは俗なり、虎邱に登りて小呉軒に登らざるも亦た俗なり』と。」 その注に「周永年云く、或いは云う、小呉軒の名づくる所以の者は、孟 子の東山に登りて魯を小とする意に取ると。」これに據ると小呉軒は雲 巖寺(虎丘寺)の東南隅にあって、巖の上に建てられ、そこから呉の城 が遙かに見わたせ、「呉を小とする軒」の名は孔子が魯の東山に登って 魯を小とし、泰山に登って天下を小とした故事(『孟子』盡心篇下)にち なむという。本詠は清の厲鶚『宋詩記事』卷93「釋子下」に「劍池」と ともに錄す。

- ○結茆初不爲孤峯, 祗愛登臨眼底空 「結茆」の「茆」は「茅」と同音通 用し、小さな廬 (小呉軒) を建てたこと。「秪」は「秖」に同じく「只」 の義。「登臨」は小呉軒に登って下界を見おろす意。「眼底空」は、眼中 に見えるものを空と觀ずること。
- ○風淡雲收見天末,始知呉在一毫中 末句は八十卷『華嚴經』卷31「十廻向品」に、「無著無縛の解脱心を以て普賢の清淨法門を成就せば、一毛端の量處に於いて悉く盡虚空遍法界の不可說不可說なる一切國土を包容し、皆な明らかに見せしむ」とあるのにもとづく。また『維摩經』「不思議品」にも、菩薩が不思議解脱の狀態にある時、巨大な須彌山を一個の芥子粒の中に入れ込んでも、芥子粒に増減なく、須彌山の姿にも變化はない。また大量の海水を一本の毛孔の中に注ぎ込んでも魚鼈は驚かず、海の姿にも變化はないという不思議な體験をするという。すなわち空の立場から見るとき、ものの存在や現象は假りの姿をとって現われているに過ぎず、「巨細相い容るるは、物に定まれる體無く、常ならざることを明らかにす」(『注維摩經』「不思議品」羅什注)。虚堂は小呉軒の名から、「眼底空」によって「呉は一毫中に在り」という實相を詩的に聯想したのである。押韻は「峯」鍾「空」「中」東、平聲鍾東韻通用。

本論文は、『第七届径山禅宗祖庭文化论坛』(2024年10月、中国杭州径山禅寺) に掲載された論文(中國語)の原文にあたる。

# 『景徳伝燈録』の禅宗史観

# - 『祖堂集』との比較分析を通じて-

柳 幹康

### はじめに

拙論では『祖堂集』と『景徳伝燈録』の比較分析により、後の禅宗史観に多大な影響を及ぼした後者の特徴を明らかにする。

『祖堂集』は、いわゆる「初期禅宗史書」(柳田 [1967] が扱った801年編『堂林管』以前の燈史)を除くと、完全な形で現存する最古の禅宗史書である。書名は祖堂(祖師堂)に列せられた禅宗祖師の伝記と言葉の集録の意で、五代十国時代の南方福建(旧閩国、945年より南唐領)において禅僧静・筠により952年(南唐保大10)に編まれた。同書は高麗に伝わり1245年(高宗32)に刊行されたが程なく忘れられてしまい、20世紀初頭に韓国海印寺から版木が発見されるまでその存在は知られていなかった。そのため後代への影響は殆ど無い(1)。

それに対し後代の禅宗の歴史観に多大な影響を与えたのが『景徳伝燈録』である。呉越国(978年に宋に帰順)出身の禅僧道原が宋初の1004年(景徳1)に『仏祖同参集』20巻を編纂・献上し、真宗(在位997-1022)の勅のもと楊億(974-1020)ら当時一流の文官が修訂を加え、1009年(大中祥符2)に名を『景徳伝燈録』に改めて完成、その2年後に勅許を得て大蔵経(仏教の一大聖典集)に編入された。「伝燈録」とは、法の燈火を伝える禅宗祖師の記録の意であり、皇帝の認許のもと年号「景徳」を冠して大蔵経に収められたことは、国家により禅宗の正統性が公認されたことを意味している(2)。その影響のもと『天聖広燈録』(1036年)、『建中靖国続燈録』(1101年)、『聯燈会要』(1183年)、『嘉泰普燈録』(1204年)が陸続と編纂され、以上の五燈(五種の燈史)を改編して『五燈会元』(1252年)が成り、

禅宗史観が確立するにいたった。

いずれも禅宗研究において極めて重要な書物であることから、両書を 扱った先行研究は非常に多い。卑見によればそれらは概ね5種――書誌研 究(3)、校訂訳注研究(4)、拈弄研究(5)、歴史研究(6)、思想研究(7)――に分類 できる。また『祖堂集』は後代の改変が少なく当時の口語成分が大量に保 存されていることから、語法研究(8)も数多く為されている。しかしながら 管見の限り、拙論が以下で行なうような形で両書の禅宗史観の総体を構造 的に分析したものは見当たらない。そこで拙論では、両書が描く歴史の構 造的分析と比較を通じて、後者が確立した禅宗史観の特徴を明らかにする。 ここでいう構造的分析とは、馬場「2017」がスリランカの仏教史書研究 に導入した以下のような手法である。すなわち、史書に記録された個々の 記述の虚実を穿鑿するのではなく、編纂者の「編集作業」に注意しながら 「文献内在的に読み、その構造を明らかにする」ことで、「編纂者の視点」 を読み解く。「編集作業」とは、編集者が先行資料に「削除・付加・改 変」を加えつつ、それらを「組み合わ」せて「新しい内容を作り出す」こ とをいう<sup>(9)</sup>。これまでの禅宗史書研究においては、編者の異なる複数の資 料を併せて分析し、当時の歴史的事実や禅宗の動向を解明しようとするも のが主であった(10)。『祖堂集』については、その「作品世界を『祖堂集』 の記すままに読み取ってゆ」く同様の手法が小川「2011:102」によりい ち早く導入されたが、その分析対象は「石頭は是れ真金舗、江西〔馬祖〕 は是れ雑貨舗」という有名な句が含意する馬祖・石頭両系統の思想的相違 であって、『祖堂集』が記す歴史全体ではなかった。それに対し拙論では、 「編集作業」の分析により「文献内在的」に「作品世界」の構造を読み取 るという手法を、『祖堂集』と『景徳伝燈録』という二種の燈史にそれぞ れ適用し、両書が描き出す「歴史」の総体を解析・比較することで、後者 の特徴を明らかにする。繰り返しになるが、拙論で分析するのはあくまで 両書がそれぞれ描き出す「歴史」であって、「史実」ではない。それが虚 構であるか否かを問う前に、両書が語る「歴史」を虚心坦懐に読み解こう というのが、拙論のねらいである。そもそも一切の主観を排して史実を史 実のままに記した「透明な史書」など存在せず、あらゆる歴史には偏見や

先入観がともなう。「編集作業」の解析により「編纂者の視点」を浮き彫りにする文献内在的・構造的分析は、かかる歴史の問題を指摘したJonathan Walters の視点を承けつつ、馬場が新たに提示した研究手法なのであった(馬場「2017:1-2])。

『景徳伝燈録』独自の観点は『祖堂集』との比較から知ることができる。両書は(a)編者の系譜、(b)時代、(c)基づく資料、(d)収録範囲の4点において近しい関係にある。すなわち、(a)両書の編者はともに雪峰養存(822-908)の系譜に属し(『祖堂集』と『景徳伝燈録』の編者はそれぞれ雪峰下の第3世代と第5世代に当たる)、(b)成書も50年程しか離れておらず、(c)ともに『宝林伝』という先行の燈史を重要なソースとして参照しながら、(d)過去7仏から33祖を経て青原・南嶽両系に至る歴代仏祖を収録する点で一致している(『祖堂集』は青原下7世・南嶽下6世まで、『景徳伝燈録』は青原下11世・南嶽下9世まで)。また後に詳述する通り、その歴史観も概ね一致している。このような近しい関係にある両書の異同を比較することで、『景徳伝燈録』の独自性を浮き彫りにすることができるだろう。いかなる特徴も比較を通じてでしか知り得ないことは言を俟たない。なお『景徳伝燈録』が『祖堂集』の存在を認識していた形跡はない(椎名「1979:68]、石井「1987:83]、衣川「2022:100])。

以下本論では、(1)『祖堂集』と(2)『景徳伝燈録』が描き出す禅宗の歴史を概観したうえで、(3)両者の異同を分析する。

## 1. 『祖堂集』の禅宗史観

『祖堂集』の分析にあたり現行本が収める仏祖246名のうち、16名を除く230名をその対象とする。これは以下のような編纂の経緯に由る。すなわち、同書は952年の成書当初は全1巻であったが、その後約10年の間に10巻に増広され、のち高麗に伝わり20巻に再編・刊行された。今日目にできる現行本はこの20巻本であり、それ以外の版本は全く知られていない。現行20巻本のうち、巻17所録の海東7禅師(元寂道義・桐裏慧徹・実相洪直・慧目章敬・登山通暁・聖住無染・双峰道允)と巻20所録の五冠順之以下9名は

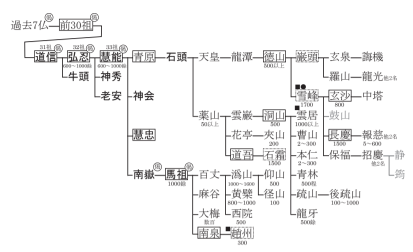


図1:『祖堂集』が示す歴史の概略

高麗における増補と推定されている。そこで彼らを除く230名、すなわち中国で成立した10巻本に収められていたと推定されている人々を分析の対象とする(ただし今回除外する16名を加えても拙論の結論に変化は生じない)。なお現行本20巻のうち、前2巻が最初に成立した原1巻本に相当すると目され、その多くが先行する唐代の禅宗史書『宝林伝』(801年成書、10巻中7巻のみ現存)の節略から成る(表川「2022:89-90,167-168])。

『祖堂集』が描き出す禅宗の歴史とは、過去7仏と33代の祖師を主軸としながら、正法が代々継承され、やがて雪峰に至り隆盛を極めるというものである。過去7仏は仏教を開いた釈尊とそれ以前の6名の仏であり、33代の祖師は釈尊の法を代々伝えてきた西天28祖(インドの28名の祖師)と東土6祖(中国の6名の祖師)である。西天の第28祖菩提達磨が中国に法を伝えて東土初祖となったため、全体で33名となる。同書が記す禅宗の流れの概略は上の図1のように整理できる。なお同一世代に属する者については、同書が立伝する順番に従い上から下へ配した。

表に載せたのは、全体の構造を把握するうえで必要となる以下 6 種の条件のいずれかに合致するものである。その条件とは、(1) 伝法傷を有す

る者、(2) 伝法衣を伝えた者、(3) が連邦舎が予言する者、(4) 浄修 禅師讃に言及される者、(5) 50名以上の修行僧を集めた者までの流れ、および(6) 同書が録する最後の世代(青原下7世、巌頭・雪峰の法孫の世代) に至るまでの流れである。この6種の条件に合わない者は一部の例外を除き省略している。一部の例外とは(7) 編者の静・筠、および第三節で後述する鼓山神晏である。

以上7種の者の図中における表記は以下の通り。すなわち、(1) 伝法 偈を有する者は名前の右上に優と附す。(2) 伝法衣を有する者は東土6 祖のみに限られるため、特に標識を附さない。(3) 那連耶舎の予言に言及される者はゴチックで記す。(4) 浄修禅師讃に言及される者は名前を四角で囲んでおり、実線により讃の直接の対象となる者を、破線により別人に対する讃で言及される者を示す。(5) 修行者の人数は名前の下に附記する。(6) 最後の青原下7世までの流れには一見して明らかなので、特に標識を附さない。便宜上、例外的に加えた(7) 編者の静・筠に至る流れ、および鼓山については、他との違いを示すため灰色で記した。なお図中に挙げた人物のうち、編者の静・筠のみ『祖堂集』に立伝されていない。図中に附した●■については後述する。

6種の条件についてやや詳しく述べると以下の通りである。

(1) 伝法偈は法を伝える際に師が弟子に示した。そのであり、禅宗の正系(正統)を示すものである。現存資料を見る限り、敦煌本の『六祖壇経』(第33祖、東土六祖の慧能に帰せられる文献)に見える東土6祖の伝法偈が最古のものであり、それが『宝林伝』において改変、かつ33代の祖師(西天28祖と東土6祖)および南嶽・馬祖にまで拡張され、更に『祖堂集』に至り過去7仏にまで遡及された(11)。『宝林伝』は馬祖こそが禅の正系であると示すために「南嶽一馬祖」に至る代々の伝法偈を録したのに対し、『祖堂集』はそれを採用する際、自派の祖に当たる「青原一石頭」の伝法偈を新たに作ることはしなかったが、慧能が伝法偈を「毎ね諸の善知識に告げて」いたと記している(S128)。つまり『祖堂集』は『宝林伝』の伝法偈を踏襲しながらも、南嶽だけでなく「諸の善知識」にも「毎ね」「告げて」いたと明記することで、「南嶽一馬祖」のみを正系とする『宝林伝』の

立場には立たず、南嶽を青原ら「諸の善知識」同様、六祖の法嗣のひとり と見ているのである<sup>(12)</sup>。

- (2) 伝法衣は「法信」(伝法の信)として東土の初祖達磨から六祖慧能まで代々伝授された袈裟である。かかる袈裟の存在は荷沢神会 (684-758)が初めて言い出したものであり (胡 [1930:21])、六祖慧能以降の伝承については後に異説も出たが、『祖堂集』は『宝林伝』等を承け、伝持者の「命」が「県糸の若」く危険にさらされたため、慧能が伝承を止めたのだと記す (S119、Van Cutsem [2023a:2])。つまり慧可から慧能までは唯一無二の伝法衣により各代一人の正系と描かれるのに対し、慧能より下の世代はみな伝法衣を持たぬ点で平等となっている。
- (3) 新連邦舎の予言は『祖堂集』一書前半の概略を示す見取り図に相当する。彼は仏大先なる達磨の同学の兄弟弟子であり、達磨に先んじて東土に来たり、13首の傷によりその後の禅宗の展開を言い当てたという。その展開とは、西天第28祖・東土初祖の達磨が西天から東土に伝えた法が二祖慧可・三祖僧璨・四祖道信・五祖弘忍(601-674)を経て六祖慧能に至り、四祖道信のもとから牛頭宗 6 代が、五祖弘忍のもとから神秀・老安ら北宗が傍出するほか、六祖慧能のもとから南嶽・荷沢・慧忠が出て、さらに南嶽の下から馬祖、および(慧能一青原の法を承ける)石頭が出るというものであり(13)、『祖堂集』の章立ても概ねそのような形に配置されている(14)。これも『祖堂集』以前の文献、おそらくは『宝林伝』の所説を採用したものである(15)。
- (4) 浄修禅師讃とは古人を顕彰するために浄修禅師が作った讃文であり、浄修禅師は『祖堂集』を編んだ静・筠の師(より厳密に言えば彼らがいた寺の住持で、その求めに応じて序文を撰した)招慶文僜(892-972)である(16)。讃の直接の対象となっているのは33代の祖師、および④青原・⑧慧忠・⑥道吾・⑩徳山・⑥洞山・⑥玄沙・⑥長慶・⑪馬祖・①南泉の9名であり、⑩徳山への讃においてその法嗣の①雪峰と⑥巌頭が、①南泉への讃においてその法嗣の① 趙州が、それぞれ言及されている。以上45名は『祖堂集』の編者、およびその師が重視していた人物だといえる。なお以下の状況から彼らが青原の流れを汲む自派の顕彰に意を払っていたことが窺える。

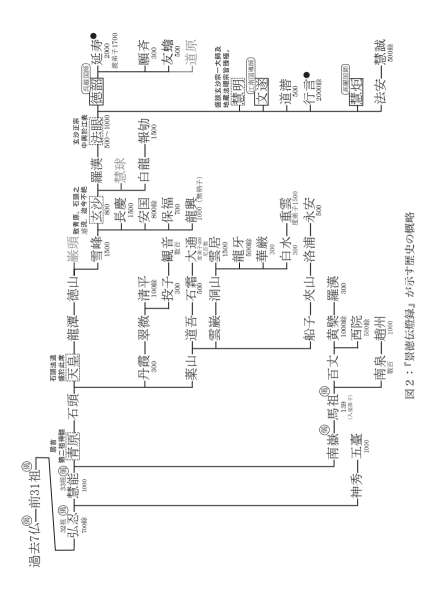
すなわち、A~①の12名のうち南嶽下は①①①の3名であるのに対し、青原下は8名となっている(A©②®F⑤②®)。なおA青原から①徳山を経て①雪峰に繋がり、その下から下玄沙と⑥長慶が出る。

- (5)便宜的に50名という基準を設け、それ以上の修行僧を集めた者の下にその人数を記した。もちろん禅僧の価値がその下に集った修行僧の数によって決まるわけではないが、その一方で門下の規模は禅僧の名声を示す分かりやすい指標であり、『祖堂集』の編者にとっても関心の対象であった。なんとなれば雪峰の章においてその門下数を「一千餘人」と記す一方で(S346, 358)、「天佑丙寅」(906年)より「衆、一千七百に上」ったと特記しているからである(S360)。この1700という数字は、『祖堂集』が記すうち最大のものであり、それに潙山の1000~1600、長慶の1500、雲店の1000以上が続く(17)。当時最大の教団を築いた雪峰に対し、図1において●を附した。
- (6) 最後の青原下7世に収められる禅僧は巌頭・雪峰の法孫11名である。図1では煩を避け「他2名」というように一部省略したが、後の図3で全員の名を記している。彼らを最後の世代に収める意義についても後の第3節で述べる。

このように『祖堂集』は(3)那連耶舎の予言により『祖堂集』前半の概略——四祖道信のもとから出た牛頭宗、および五祖弘忍のもとから出た北宗を傍系とする一方で、六祖慧能に至る東土6祖を正系とし、慧能のもとから南嶽・荷沢・慧忠が、南嶽の下から馬祖、および(慧能―青原の法嗣)石頭が出るという流れ——を示している。うち正系についてはその証明として(1)伝法偈と(2)伝法衣の伝持を記す一方、(4)重要な禅僧には浄修禅師讃を附す。慧能の下より数多出た禅僧のうち、(5)当時最大の教団を築いたのが雪峰であり、その会下には1700人もの修行僧が雲集したのであった。

## 2. 『景徳伝燈録』の禅宗史観

冒頭で述べた通り『景徳伝燈録』は、道原が編んだ『仏祖同参集』に対



38

し楊億ら文官が修訂を加えて成ったものであり、その巻頭には楊億の序が寄せられている。楊億ら文官が本文に加えた修訂がどの程度のものであったかは不明だが、楊億が書き記した修訂の方針に鑑みて(衣川 [2022:99])、文脈や内容を一新する大きな改変は無かったものと想像する。拙論では便宜上、本文は基本的に道原が編んだものと見なし、楊億が記した巻頭の序と区別する。ただし勅許を得て入蔵したのは楊億の序を冠した状態のものであることに鑑み、楊億の序と道原の本文を合わせた総体を『景徳伝燈録』という一つの作品と見る。

当初道原が収録した禅僧の数は1755名だったと伝えられるが、楊億の序に「七仏由り以て大法眼の嗣に至るまで見る五十二世、一千七百一人」と記される通り、現行本では計1701名となっている(ただし名前だけで語を留めぬ者も多い。「五十二世」は法眼より 3 代下の世代に当たる)。同書は世に広く伝わったため版本の種類も頗る多いが、そのなかでも原初の形を最も留めているのが金蔵本である(馮 [2014:176, 276])。以下の分析はその校訂テキストを用いる。

『景徳伝燈録』が記す禅宗史は、基本的には『祖堂集』同様、過去7仏と33祖を主軸としながら法が伝えられていく流れである。ただし最も繁栄したのが雪峰の会下ではなく、法眼門下であったとする点で大きく異なっている。その概略を図示すると前頁の図2のようになる。

図に載せたのは、全体の構造を把握するうえで必要となる以下 5 種の条件のいずれかに合致する者である。その条件とは、(1) 伝法偈を録する者、(2) 伝法衣を有する者、(3) 100名以上の修行僧を集めた者までの流れ、(4) 六祖下の大勢に関する言及のある者、(5) 法眼下で特筆される者である。うち前 3 種は先の『祖堂集』に適用した条件 6 種のうち、那連耶舎の予言と浄修禅師讃、および最後の青原下 7 世までの流れの 3 種を除外したものである。除外した理由は『景徳伝燈録』において、那連耶舎の予言は一書の見取り図的な役割を有しておらず(18)、浄修禅師讃は全く録されておらず、第 3 節で後述する通り最後の世代の扱いが『祖堂集』とは異なるからである。なお (3) 人数について『祖堂集』では50名以上としたが、ここでは繁を避けるため便官的に100名以上とした。(4) (5)

は『祖堂集』に対応する記述が無いが、『景徳伝燈録』の歴史観を知るうえで重要なため新たに加えた。また例外として、(6)『景徳伝燈録』の編者道原、および後述する巌頭・慧球を便官的に加えた。

以上6種の者について図中で以下のように記している。(1) 伝法偈を有する者はその右肩に屬を附す。(2) 伝法衣を伝持した者については特に標識を附さない。(3) 100名以上の修行僧を集めた者についてはその下に人数を記す。(4) 六祖下の大勢について言及がある者は破線で囲み、その内容を上に記す。(5) 法眼下で特筆される三名は実線で囲み、右肩にその身分を記す。(6) 例外的に加えた道原・巌頭・慧球は灰色で記すことで他と区別する。うち(1)(2) については『祖堂集』と同様であるため省略し、(3)  $\sim$  (5) については以下にやや詳しく述べる。

- (3) 禅僧の下に集った修行僧の数は『景徳伝燈録』の編者にとっても重要な情報であった $^{(19)}$ 。その記す所によれば、最も多くの人を集めたのが行言と延寿 $^{(904-976)}$ の2000人であり、彼ら二人はともに法眼の門流である $^{(75)}$ と延寿 $^{(904-976)}$ の2000人であり、彼ら二人はともに法眼の門流である $^{(75)}$ である $^{(75)}$ である $^{(75)}$ である $^{(75)}$ である $^{(75)}$ では、 $^{(75)}$ できる $^{(21)}$ 。それに次ぐのが雪峰・長慶・報劬・雲居の $^{(75)}$ である $^{(21)}$ 。
- (4) 六祖下の大勢について言及が見える者は、○青原・○天皇・○玄沙・四法眼・⑤慧明の5名である。『景徳伝燈録』の記述によれば○青原は、数多の修行僧が集った慧能の会下において「首に居り」、あたかも東土初祖の達磨から「髄を得」た「二祖」のようであった(K108)。○天皇は「青原一石頭」の法を承ける禅僧で、「石頭の法道」を盛んにした(K355)。②玄沙は天皇の法玄孫で、「青原・石頭の濬流の今に迨ぶまで絶えざるに致らし」めた(K491)。四法眼は玄沙の法孫で、「玄沙の正宗」を「江表に中興」した(K689、土屋[2024:297])。⑤慧明は法眼の法嗣で、呉越国において「盛んに玄沙宗一大師、及び地蔵・法眼の宗旨の臻極を談じ」、同地にその教えを根付かせたという(K728、土屋[2024:74])。このように『景徳伝燈録』は青原・石頭から玄沙・地蔵(=羅漢)・法眼を経て呉越国

に至る法系――編者の道原が属する系譜――を六祖下の主流として描き出 しているのである。

(5) 法眼下で特筆される三名は徳韶・文遂・慧炬である。法眼の伝には彼らを「嗣子」の筆頭に挙げ、それぞれ「呉越国師」「江南国導師」「高麗国師」となり「王侯に礼重」されたと明記している(K690、Welter [2006:142])。うち文遂は、徳韶の法嗣の延寿同様2000人の修行僧を集めた行言の教団を継承したと思しき禅僧である(22)。

以上見て来たように『景徳伝燈録』が描き出す禅宗史とは、(1) 伝法 偈と(2) 伝法衣をその証拠として過去7仏と33代の祖師を正系として描きだしつつ、(4) 編者の道原も属する「青原一石頭一天皇一龍潭一徳山一雪峰一玄沙一羅漢一法眼」の系譜をその後の主流とし、(5) うち法眼の門下から呉越・江南・高麗三国の国師・導師を輩出するとともに、(3) 法嗣の行言と法孫の延寿がそれぞれ江南・呉越両国において2000人に及ぶ当時最大の教団を築くに至るというものであった。

## 3. 両書の比較分析

『祖堂集』と『景徳伝燈録』を比較すると、以下の異同が知られる。

#### 3-1. 一致点

両書が一致する点は以下の通りである。すなわち、法系の前半(過去7仏と33代の祖師)については正系・傍系を峻別するのに対し、後半(東土六祖の慧能より下)では基本的にそれを行なわない。ただし慧能下においては位次と修行者数により主流を示す。主流とされるのはいずれも、編者が属する流れ(『祖堂集』では徳山一門、『景徳伝燈録』では徳山から雪峰・玄沙・法眼らを経て延寿に至る系譜)である点で一致している。

前半における正系・傍系の峻別について、『祖堂集』所録の那連耶舎の 予言では、東土の四祖道信の「下より横に一宗(=牛頭宗)を出だす」(S91)、 五祖弘忍の下より「神秀和尚・老安(=慧安)国師・道明和尚」等を「傍 出」すると記される(S148)。また弘忍の言葉として「秀(=神秀)は門外 に在り、能 (=慧能) は門に入るを得たり」という評価も録されている (S811) (23)。

一方『景徳伝燈録』では道信・弘忍のほか (K61-63)、西天第 2 祖の阿難、第24祖の師子、第28祖 (東土初祖) の達磨、東土の二祖慧可にもそれぞれ「旁出」がいたと明記されている (K1, 21-22, 39-40)。

このような峻別は後半の慧能下において基本的に為されていない。『祖堂集』には「六祖は曹渓に住し、衣鉢は後ち伝わらず。派は分かるること三五六、各各の真源に達す」という頌も録されており(S515)、慧能のもとより分かれた諸派がみな等しく「真源」に達していると明言される。『景徳伝燈録』では慧能の門下について、「各の一方を化し」た「三十三人」を「正嗣」とする一方で、それ以外を「旁出」とする(K99)。ここで「旁出」とされた者のみを例外とし、それ以降、正系・傍系の区別は為されない。なお言うまでもないことだが、青原・南嶽の両名は慧能の「正嗣」に入る(24)。

ただし慧能下においても位次の区別が為される。それは禅僧の伝記の配列に現われており、世代ごとに重要な人物から並べられている。世代ごとの位次の区別を追っていくと、両書ともに編者が属する系譜を六祖下の主流と見ている点では一致しているが、その主流が『祖堂集』では徳山一門、『景徳伝燈録』では徳山から雪峰・玄沙・法眼らを経て延寿に至る流れとする点で異なっている。

これは両書の編者の編集作業の結果である。『祖堂集』の編者静・筠は師の文僜を含め自分たちが徳山一門に属すると認識していたのに対し、『景徳伝燈録』の編者の道原は師兄(同じ法系に属する兄弟子)の延寿に至り東土における禅の隆盛が極まると見ていた。このような自己認識が数多の先行資料に削除・付加・改変を加え組み合わせる編集作業を通じて、世代ごとの位次の区別として表れたのである。

双方が描きだす主流の相違について、次節で詳しく論じる。

## 3-2. 相違点

両書の大きな相違点として少なくとも6点がある。それは、(1) 六祖



図3:『祖堂集』六祖下の位次と流れ

下の主流をどこに見るか、(2) 雪峰下における確執を録するか否か、

- (3) 玄沙の法嗣の筆頭を誰とするか、(4) 最後の世代を収める意義、
- (5) 重点が一書の前半・後半のいずれにあるか、(6) 仏祖・禅僧の言葉をどう理解するか、である。以下、これらの差異について順次見ていく。

#### 3-2-1. 六祖下の主流

前節で述べた通り、『祖堂集』は徳山一門を六祖慧能下の主流として描き出すのに対し、『景徳伝燈録』はそれを徳山から雪峰・玄沙・法眼らを経て延寿に至る流れと見ている。

まず『祖堂集』が描き出す六祖から最後の世代までの流れ――慧能から 青原下7世に収められる禅僧全11名に至るまでの流れ――を図示すると、 上の図3のようになる(南嶽下は現行20巻本では青原下の1世代前の第6世、 推定される10巻本では第5世で終わるため、ここでは挙げていない)。

図3において石頭以下、名前の上に記した数字は青原下の世代数になる (青原下何世という表現は『景徳伝燈録』に見えるもので『祖堂集』には無いが、 比較を便ならしめるため便宜的に附した)。一代に複数名を記す場合、『祖堂 集』が伝を収める順に従い上から下へ配した。各代で位次が最も高い者 (各代の最初に配される者) は実線の四角で囲み、雪峰とその下で位次が最も高い者は破線の四角で囲んだ。巌頭が雪峰を「大悟」させたという関係を示すため、前者から後者に伸びる矢印を記した。門下数が記される者は名前の下にそれを附し、1000名以上の者の名をゴチックで記した。加えて、『祖堂集』の編者の師文僚に下線を施した。

青原下5-7世において、「嚴頭一玄泉一誨機」が最高の位次を占め、彼ら嚴頭系の下位に「雪峰一玄沙一中塔」を筆頭とする雪峰系が配されている。これは『祖堂集』にとって両系が互いに対立するものではなく、ともに徳山の一門に連なるものと解されていたからであろう。このように推測する理由は以下の2つである。

第一に、巌頭(828-887)が雪峰を悟らせたという逸話が詳細に記されている。雪峰は巌頭の6歳年上であるが、卓越した禅僧である巌頭を師兄と慕っていた。二人が行脚していた際に大雪で鵝山院に閉じ込められ、そこで巌頭の言葉のもと「大悟」、「これぞ鵝山の成道だ」と喜んだのだという(8338-339、土屋 [2024:32-36])。その後雪峰は徳山に見えて「頓に旨要を承」け(8346、土屋 [2024:28-29])、巌頭とともに徳山の法を嗣ぐこととなるが、その「大悟」は師兄の巌頭から得たものなのであった。雪峰自身はもとより、このことを録した『祖堂集』の編者にとっても、巌頭は雪峰を「大悟」させた恩人なのであった。

第二に、『祖堂集』が最後の世代(青原下7世)として収める11名が、巌頭・雪峰両系に限られていることである。11名のうち4名(誨機・龍光・龍迴・清平)は巌頭の法孫、7名(中塔・仙宗・道匡・報慈・如新・文僜・山谷)は雪峰の法孫であり、それ以外の者は一切見えない。これはその前の世代まで異なる系統の多数の禅僧を録するのと対称的である<sup>(25)</sup>。つまり『祖堂集』にとってこの11名こそが当時の禅宗を支える偉大な禅匠であり、彼らはみな徳山一門と称すべき一つのグループに属していたのである。

ただし徳山一門において最も重要な禅僧は、あくまで雪峰であった。このように言う理由は以下の二つである。(1) 先述の通り雪峰が1700人という当時最大の教団を築いたことが特記されている。(2) 雲居 (830-902) の言葉として「南に雪峰有り、北に趙州有り」を収めている<sup>(26)</sup>。雲

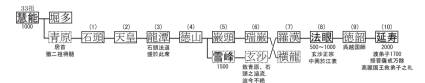


図4:『景徳伝燈録』六祖下の位次と流れ

居は洞山の法嗣のうち最高の位次を占めており、その下に1000人以上もの修行僧が集った有力な禅僧であった。その雲居が当時の禅宗を代表する二大巨頭として雪峰と趙州の名を挙げたのである。趙州の下に集った修行僧は300人に過ぎなかったが、優れた力量の持ち主であり、その名声は雪峰のもとにも届いていた。雪峰のもとに訪れた修行僧が趙州の話をとりあげ問答したほか(S789)、雪峰に対する趙州の鋭い批判をめぐり雪峰門下で問答もなされている(S353)。その趙州と肩を並べる禅匠として雪峰の名を雲居が挙げたことは、雪峰とその門下にとって大いに面目を施すものであっただろうし、だからこそこの言葉を『祖堂集』に録したのだろう(先の図1において雲居・雪峰・趙州ら三名に■を附している)。

雪峰の法嗣において、その首位を占めるのは玄沙であるが、門下数では長慶が最大である。雪峰(822-908)と玄沙(835-908)が同年に没した後、雪峰の門下に集っていた修行僧の多くが長慶(854-932)のもとへ移ったのだろう。この想像の当否に拘わらず、記された門下数を見る限りにおいて、雪峰の示寂後にその教団を支えた中心人物は長慶なのであった。

一方、『景徳伝燈録』において慧能以下、各代の最初に配される者とその流れを記すと上の図4となる。各代の首位にある者を実線の四角で囲み、それ以外の者を破線の四角で囲んだ。石頭以下の名前の上には青原下の世代数を記した。名前の下には門下数、六祖下の大勢に関する記載などを記し、その門下が1000人以上に達した者の名はゴチックで記した。なお『祖堂集』の位次と流れを整理した図3では最後の世代に属する全員に至るまでの流れを記したのに対し、ここでは延寿までの流れだけを記したのは、最後の世代を収める意義が両書で異なることに由る。この点については後述する。

慧能下 1 世において第 1 位に配されるのは堀多であり、「首に居り」「着お二祖の髄を得たるがごと」きであった青原は第12位に配されている。これは正法の伝統がもはやインドではなく中国にあることを誇示するために堀多を第 1 位に拠え、次に慧能の法嗣として古くから知られる者10名を配し $^{(27)}$ 、そのうえで新たに知られるようになった法嗣の筆頭に青原を挙げるという編集作業の結果である。堀多の伝には彼が「天竺」出身の三蔵であり、「東に韶陽に遊んで六祖(=慧能)に覚え、言下に於いて契悟」したと記されている(K99)。法を求め天竺に渡っていた時代は終わり、今やインドの三蔵が東土に来て悟るようになったのだ。だが青原の伝に「首に居り」と明記される通り、慧能の真髄を得た筆頭の弟子はあくまで青原なのである。

青原下第5-6世で巌頭系を最上位に置き、その下位に「雪峰一玄沙」 を配するのは『祖堂集』同様であるが(28)、『景徳伝燈録』は雪峰が巌頭と ともに徳山の法を嗣いだと記すのみで (K416, 418)、巌頭のもとで雪峰が 大悟した話は録さない。また第7世において巖頭の系譜が断絶していない にも拘わらず、巌頭系の横龍の上に雪峰系の羅漢を配し第1位とするのも 『祖堂集』と大きく異なる。ここから以下のことが分かる。すなわち、節 弟(同じ法系に属する弟弟子)の雪峰よりも師兄の巌頭のほうが位次が高い こと、および「雪峰一玄沙」の師弟をセットで見ることは、『祖堂集』『景 徳伝燈録』の編者にとって疑う餘地のない自明のことなのであった。『祖 堂集』は雪峰が玄沙の「器質の粋容なるを見て、亦た多く相接」し、「陪 す仰ぎ親しく依」ったと記し(S454)、『景徳伝燈録』には雪峰と玄沙を 「本と法門の昆仲にして親近すること師資の若し」と称している(K480、 土屋「2024:83])。ただし『景徳伝燈録』が上位を譲り敬意を示すのは「雪 峰一玄沙」と同世代の「巌頭―瑞巌」の2代のみで、『祖堂集』のように 巌頭・雪峰両系を等しく徳山一門と見る視点は無い。とくに第5世で両系 の上下関係が反転しているのは、編者道原の編集作業の結果である。

『景徳伝燈録』が描き出す禅宗の主流は、過去7仏・33祖から玄沙・法 眼らを経て延寿に至る流れである。途中青原下5世に至り首位は巌頭に譲 り渡したが、その師弟の雪峰は1500人という当時最大の教団を築き、2代 後の羅漢に至り再び首位に復し、法眼・徳韶を経て延寿に至り、そのもとに2000人もの修行僧が雲集して当時最大規模の教団となったのである。その流れは「石頭の法道」「青原・石頭の濬流」「玄沙の正宗」などと称されるが、最終的には延寿に極まるものなのであった。なお先述の通り法眼の法嗣の行言も隣国の南唐において同じく2000人規模の教団を築いたが、図4に示した位次から分かるとおり、『景徳伝燈録』のハイライトはあくまで呉越国の延寿に当たっているのである。

延寿は文字通り『景徳伝燈録』一書の掉尾を飾っている。延寿の伝は『景徳伝燈録』の列伝部分の掉尾、すなわち禅僧の伝記を収める巻 1-26の最後の巻に収められているからである (巻27-30は「その他」の資料に相当する部分であり、禅門散聖・諸方広語・歌詩・讃頌が収められる)。なお同書には延寿の次の世代 (青原下11世) まで収録するが、その筆頭に配される子蒙は延寿の法嗣として名が挙げられるのみで、語は収められていない。彼を録したのはあくまで延寿の法が次世代に継承されたことを示すためであって、同書の掉尾を飾るのは子蒙ではなく延寿なのである (後の3-2-4で詳述)。

『景徳伝燈録』が描き出す禅宗の主流とは、過去7仏・33祖から青原・石頭・玄沙・法眼らを経て正法が延寿へと継承されていく流れなのであった。そして延寿の伝には、彼が「宗鏡録一百巻、詩偈賦詠凡そ千万言を著し、海外に播わる。高麗国王、師の言教を覧て、使を遭わして書を齎らし弟子の礼を叙ばし」め、「彼の国の僧三十六人、親しく印記を承け、前後本国に帰り各の一方を化す」と記されている(K770)。国王の帰依のみならず36名もの法嗣を得て、延寿の法は遠く海外まで伝わり、高麗の初祖とも称すべき地位を得たのであった。

#### 3-2-2 雪峰下における確執

『景徳伝燈録』は、慧能から青原や玄沙、法眼らを経て延寿に至る系譜を主流として描写する一方で、雪峰の餘他の法嗣との間に確執があったことを記している。すなわち、「玄沙一羅漢一法眼」の法を嗣ぐ慧明は呉越国に住し、その領内で「玄沙の正宗」が「閫外に置」かれていたのを「整せたことを導かんと欲」していた。のちに呉越国王の銭弘俶(在位948-978)

が「王府」で開いた法論に招かれ、雪峰の法嗣「翠藤令参」ら「禅匠」および「城下の名公」を前に「盛んに玄沙宗一大師及び地蔵 (=羅漢)・法眼の宗旨の臻極を談」じて圧倒し、「時の群彦」はみな「弭伏」したのだという(K727-728、土屋 [2024:74])。この話は『祖堂集』には見えない<sup>(29)</sup>。

#### 3-2-3. 玄沙下の筆頭

玄沙の唯一の法嗣として『祖堂集』が中塔慧球 (?-913) を挙げるのに対し、『景徳伝燈録』は羅漢桂琛 (867-928) を挙げ、中塔を第 2 位に置いている。これは『景徳伝燈録』の編集作業の結果である。なぜなら『景徳伝燈録』が収める中塔の伝にも彼が「玄沙室中」の「首に居」たと記されているからである (K584)。それにも拘らず同書が中塔の上に羅漢を配したのは、自派が主流であることを誇示するために他ならない。

なお『景徳伝燈録』は中塔の伝において、玄沙とその師弟鼓山神製 (862-938) の間に意見の相違があったことを記している。すなわち、玄沙の示寂にあたり誰が後継者に相応しいかと、閩国王の王審知 (在位909-925) が玄沙・鼓山に個別に尋ねると、それぞれ別の人物を推挙し、のち開堂の日に国王が住持に指名したのは、鼓山ではなく玄沙が推挙した慧球だったという (K584、土屋 [2024:72-73])。この話も『祖堂集』には見えない。

また『景徳伝燈録』が羅漢を玄沙の法嗣の首位に拠えるのに対し、『祖 堂集』はその伝を録さず、名前にすら言及しない。後に『景徳伝燈録』が 記すような確執が当時既にあり、その頭目の羅漢を正規メンバーから除外 したのかもしれないし、あるいは当時全く無名で彼らの目にとまりすらし なかったのかもしれない。

#### 3-2-4 最後の世代を収める意義

両書が収める最後の世代の意義も異なる。

『祖堂集』は最後の世代(青原下7世)に巌頭・雪峰の法孫11名のみを収めており、これにより徳山一門を担う当時の有力な禅匠全体を明示している。これが『祖堂集』の考える主要メンバーなのであった。

一方、『景徳伝燈録』の最後の世代(青原下11世)には徳山に嗣法した延寿・朋彦・希辯ら三名の法嗣、それぞれ2名、1名、2名を入れるが、うち語を録すのは朋彦の法嗣法斉だけで、他4名は名が記されるのみである(K760, 794-795)。有力な禅匠のリストアップとは到底言えず、むしろ掉尾を飾る延寿の法がその次の世代にまで伝わったことを示すためのものと解すべきである。

#### 3-2-5. 重点

『祖堂集』『景徳伝燈録』の重点はそれぞれ、前半と後半に置かれている。『祖堂集』では巻1-2に過去7仏と33祖を収めた後、巻3に第31祖傍出の牛頭宗、第32祖傍出の北宗、第33祖慧能の法嗣を載せ、巻4-13に青原下7代の禅僧を、巻14-20に南嶽下6代の禅僧を録す。青原下を南嶽下の前に配することで、過去7仏から33祖を経て青原下へ法が伝わり徳山一門、なかでも雪峰の会下で禅宗が隆盛を極める一貫した流れを前半部において描き出したのである。

一方『景徳伝燈録』は巻1-5に過去7仏と33祖、およびその傍出と慧能の法嗣を収めた後、巻6-13に南嶽下9代の禅僧を、巻14-26に青原下11代の禅僧を配する(残りの巻27-30は先述の通りその他の資料を収める)。慧能の法嗣を収めた巻5において青原がその首位にあると明言したうえで(K108)、その門流を後半(巻14-26)に配し、かつ延寿を最後の巻26に収めることで、慧能から青原を経て延寿に至る禅の主流が脈々と今日まで継承されてきた様子を描き出したのである(石井 [1987:104])。

#### 3-2-6. 言語観

両書はともに禅僧の様々な言葉を数多収録するものの、その言語観(仏祖・禅僧の言葉をどう見るか)が異なっている。

『祖堂集』の言語観は鼓山の所説に現われていると考える。彼は雪峰の 後継者として閩国王に重んじられた有力な禅僧であり、雪峰の寂後、国王 が開創した寺院に住持として迎えられた。すると鼓山は居並ぶ修行僧たち に対し、経律論の三蔵からなる仏法、および禅道(禅宗)全体を視野に収 めたうえで、それらがみな人々の機根に合わせて様々に説かれた「方便」であり、「処方」こそ異なれど「病」を癒やす薬である点で全く同じだと述べたのだという(S482)。『祖堂集』には「即心是仏」(節ぬ心こそ是れ仏なり)や「非心非仏」(心に非ず仏に非ず)など、互いに矛盾する無数の異説が含まれているが、神晏が提示したメタ的視座に立てば、それらはみな方便(機根に応じて説かれた仮の教え)であり、悟りへ導く点で何ら違いはないのであった(30)。

一方、『景徳伝燈録』は『祖堂集』と異なる見方を示している。それは全てを「一音」(唯一絶対の音)と看做すものである。『祖堂集』には「一音」という語が全く見えないのに対し、『景徳伝燈録』は重要な四つの箇所に「一音」の説が見えている。

第一が巻頭に掲げられる楊億の序であり、以下のような禅宗史観が記されている――過去の燃燈仏から授記を受けた釈尊は悟りを開いた後に対機説法(聞き手の機根に鑑みて教えを説き示)し、入滅に及んで正腹(真理を看取する正しき眼)を西天初祖の迦葉に付した。後に達磨が東土に法を伝え、五葉(五代)を経て禅宗は隆盛を迎える。すなわち、禅宗は「千燈に分かれ」て輝きを増し、「宝所に達」して「法輪を転」じ「一音を以て開演」する者が多く現われたのである――(K序1-2)。インドの大衆部や一部の大乗経典等によれば、仏は常に「一音」のみを説くが、それを聞いた者は各々の機根に応じて様々に理解するといい(馬場[2022:83])、この説は経論の訳出により中国でも広く知られていた。つまり楊億の序によれば、釈尊の法を嗣ぐ禅僧らが仏に成り代わり東土の到る処で「一音」説法をしているのだ。

第二から第四は、道原が編纂した本文部分、慧可・法眼・延寿の伝および語に見える。すなわち、東土で初めて伝法の祖となった慧可は「一音もて演暢べ四衆は帰依」したといい(K53)、「玄沙の正宗」を「中興」した法眼は「一音」を巡る長い問答において、一音を正しく受けとる――「一切の声は是れ仏の声、一切の色は是れ仏の色」と体得する――よう求めている(K861)。そして一書全体の掉尾を飾る延寿の章には、以下の問答が収められている。

問う、「承くるに教に言有り、『一切諸仏技び仏法、皆な此の経従り出づ』と(『金剛経』: T8.749b)、如何か是れ此の経」と。師曰く、「長時に転じて停まらず、義に非ず亦た声にも非ず」と。曰く、「如何にか受持せん」と。師曰く、「若し受持せんと欲せば、応須らく眼を用いて聴くべし」と。(『景徳伝燈録』巻26「杭州慧日永明寺智覚禅師」: K769)

あらゆる仏と仏法の根源について尋ねられた延寿は、「永遠に転じて片時も 止まることはない、それは如何なる義でも声でもない」と答える。それを どう受持すべきか更に問われると、延寿は「眼で聴くがよい」と答えたと いう。「一音」の二字こそ見えないものの、「転じて停まらず」という表現、 および如何なる「義」「声」にも限定されず、「眼を用いて聴くべし」と言 われることから、一音こそが一切の根源であると示しているのだろう(31)。 このように『景徳伝燈録』は、禅僧が仏に替わり「一音」説法を行うと いう新たな見方を提示したのである。そしてそれは慧能から延寿に至る主 流のみに許された特権ではなく、彼らと確執があった雪峰の餘他の法嗣に も「一音」を認めていた。雪峰の法嗣従深のものとして、以下のような問 答が録されている――釈尊と同じように一音説法をしてほしいと願い出た 僧に対し、従琛は良久(暫しの沈黙)によって応えた。これこそ大衆の疑 網を瞬時に除く一音説法だと僧が称えると、従琛は「大衆を汚してはいか ん」と返したという――(K625)。お前が理解したような「一音」は所詮 分別に過ぎず、真の「一音」ではないというのであろう。この解釈の是非 はともかく、雪峰の門下にも仏に替わり「一音」説法する者がいたと『景 徳伝燈録』は記しているのである。『景徳伝燈録』は確執のあった人々を

道原が『景徳伝燈録』に記した上述の言語観――禅僧の様々な言葉を全て「一音」と看做す理解――は、彼の師兄の延寿から承けたものと考えられる。延寿の著作『垂誡』には「三世の諸仏は同口に敷宣べ、天下の禅宗は一音もて演暢く」とある(T48.993c)。管見の限り話し手の側に着目して、禅僧が仏と同じく「一音」を説くと明言したのは延寿が最初である(33)。そして延寿は前述の通り呉越国において2000人という当時最大規模の教団

も排除することなく、みな「一音」のうちに取り込んだのであった(32)。

を築くとともに、『景徳伝燈録』の掉尾を飾る重要な禅僧であった。その 師弟であり、『景徳伝燈録』に「一音」の説を組み入れた道原が、延寿の 理解を知らなかったとは考えられない。

延寿の『宗鏡録』にも同様の言語観――あらゆる教説の本質は一心の説示にあるが、それに気づかぬ者はそれぞれの機根に応じて各様に理解するという見方――が記されており(柳 [2015:93])、『景徳伝燈録』の掉尾を飾る延寿伝にはその主著として『宗鏡録』の名が記されている。このことに鑑みれば『景徳伝燈録』は、『宗鏡録』の言語観を通して仏教の総体を捉え、「凡そ五十二世」にも及ぶ伝燈――過去7仏より33祖・青原を経て延寿の法嗣の世代(青原下11世)に至るまで、歴代の仏祖・禅僧がみな一様に、一音により真理を示して仏心を伝え無数の衆生を教化してきた歴史――を描き出したのだと言える。

勅許を得て『景徳伝燈録』が大蔵経に編入されたことにより、東土に仏が満ち「一音」説法するという同書の言語観も定着するに至った。その証左のひとつが、『碧巌録』の著者として知られる北宋の代表的な禅僧圜悟克勤(1063-1135)の語録に冠された1133年(紹興3)の序である。そこには以下の一節が見える。「仏は一音を以て法を演説ぶ、故に一切法は此の一音を同じくす。三世の諸仏も此の一音、六代の祖師も此の一音、天下の老和尚も此の一音なり。『吾に正法眼蔵有り、摩訶迦葉に分付す』も乃ち此の一音なり。『正法眼蔵、這の膳驢辺に滅却す』も赤た此の一音なり」(T47.713b-c)。

## むすび

編者が属する法系・時代・参照資料・収録範囲の4点において近しい関係にある『祖堂集』と『景徳伝燈録』を取り上げ、それぞれが描き出す歴史を文献内在的に分析・比較した。

両書の共通点は以下の通りである。両書ともに伝法偈や伝法衣の受持、門下数などを記すことにより、過去7仏から33祖(西天28祖・東土6祖)を経て自派に至り禅宗が隆盛を極める流れを描き出す。第33祖(東土六祖)

の慧能 (638-713) 以前においては正系・傍系を峻別するのに対し、慧能以後はそれを基本行なわないが、位次・門下数により禅宗の主流を描き出す点でも一致している。

ただし両書は少なくとも以下の6点で異なっている。

- (1) どこに禅宗の主流を見るかで異なる。『祖堂集』によれば禅宗の主流は慧能下 5 世 (青原下 4 世) の徳山宣鑑 (780-865) の一門であり、うち徳山の法嗣雪峰義存 (822-908) が閩国において国王王審知 (在位909-925) の庇護のもと当時最多の修行僧1700人を集めて隆盛を極め、その寂後は雪峰の法嗣 長 慶慧稜 (854-932) がその教団を支えた。一方『景徳伝燈録』が描き出す主流は雪峰から玄沙師備 (835-908)・東がはいちん (867-928)・法眼が流さいる (885-958)・天台徳韶 (891-972) を経て永明延寿 (904-976) に至る系譜であり、延寿は呉越国において国王銭弘俶 (在位948-978) の庇護のもと門下2000人にも及ぶ一大教団を築いたのだという。
- (2) 雪峰下の確執を伝えるか否かで異なる。『景徳伝灯録』の記すところによれば、乾祐年間 (948-956) に呉越国の王府で開催された法論において雪峰の法玄孫慧明 (生年不詳、954-959の没) は、雪峰の法嗣翠巌 (生没年不詳) らを破り、雪峰の法嗣玄沙の「正宗」を同地に根付かせた。かかる雪峰下の確執は『祖堂集』には全く見えない。
- (3) 玄沙の法嗣のうち誰を第1位に据えるかで異なる。『祖堂集』は玄沙の法嗣の筆頭に中塔慧球 (?-913) を挙げるのに対し、『景徳伝灯録』は羅漢を第1位に据え、その下位に中塔を配する。『景徳伝灯録』の中塔の伝に彼が「玄沙室中」の「首に居」たと記すにも拘らず、その上位に羅漢を据えるのは、『景徳伝灯録』の主流に列なる彼を尊重した結果である。
- (4)最後の世代を収める意義が異なる。『祖堂集』は巌頭 (828-887)・雪峰の法孫11名の伝を最後の世代に収めており (青原下7世)、巌頭・雪峰はともに徳山に嗣いだ師兄弟 (兄弟弟子) である。このことから『祖堂集』は、徳山一門を担う当時の有力な禅僧を具さに録したものと解せる。一方『景徳伝灯録』の最後の世代 (青原下11世) に録されるのは延寿の法嗣 2 名と、延寿の師兄弟朋彦 (913-961)・希辯 (921-997) の法嗣計 3 名のみであり、うち語を録するのは朋彦の法嗣 1 名のみである。それにも拘らず朋彦

- の法嗣の前に延寿の法嗣2名の名を挙げているのは、延寿を尊重するとと もに、その法が次世代にまで伝わったことを示そうとしてのことであろう。
- (5) 重点を一書の前半・後半のいずれに置くかで異なる。『祖堂集』では巻1-2に過去7仏と33祖を、巻3に第33祖慧能の法嗣を載せ、その筆頭に青原行思(?-741)を挙げ、南嶽懷譲 (677-744)を末尾に配する。そのうえで青原下7代の禅僧を巻4-13に、南嶽下6代の禅僧を巻14-20に収める。その重点は自ずと前半にある。一方『景徳伝燈録』は巻1-5に過去7仏と33祖、および第33祖慧能の法嗣を載せ、青原こそがその首位にあると明言し、南嶽の前に配する。そのうえで巻6-13に南嶽下9代の禅僧を、巻14-26に青原下11代の禅僧に収める(巻27-30はその他の資料を収録)。慧能門下で首位にあった青原の系譜に列なる禅僧を後半に収めることで、その流れが脈々と当時まで継承されてきた様子を描き出したのである。
- (6) 仏祖・禅僧の言葉をどのように解するかが異なる。『祖堂集』はそれらをみな方便(機根に応じて様々に説かれた仮の教え)と見る視点が示されているのに対し、『景徳伝燈録』には『祖堂集』にない「一音」の説―かつて仏がしたように禅僧たちも「一音」(唯一絶対の音)を発し、それを聞いた人々が機根に応じて各様に理解するという見方―が記されている。『景徳伝燈録』が勅許のもと宋の初め1011年に大蔵経(仏教の一大聖典集)に収められたことで、禅僧が仏と全く同じ「一音」説法を続けてきたという理解も広まり、大宋国は「一音」説法を行う禅僧に満ち満ちた仏国土となったのであった。
  - \*本研究は JSPS 科研費(JP21K00060)の助成を受けている。拙論の執筆にあたり馬場紀寿氏から全体、野口善敬氏から結論部分、Van Cutsem, Laurent 氏から『祖堂集』に関する部分に対し、それぞれ貴重なご助言をいただいた。 心より感謝申し上げる。

#### 注

- (1) 衣川「2003」「2009」「2010」「2022:93]、斉藤他「2020:279]。
- (2) 柳田「1971]、馮「2014]、斉藤他「2020:279-280]。
- (3) 書誌研究のうち『祖堂集』を扱った重要なものに衣川 [1998] [2003]

- [2009] [2010] [2022]、Van Cutsem [2023c] 等がある。『景徳伝燈録』を扱った重要なものに馮「2014] がある。
- (4) 『祖堂集』の影印本に禅文化研究所 [1994] が、校訂テキストに張 「2009」、孫・衣川・西口「2007」がある。『祖堂集』が一揃いの板木の みが現存するのに対し、『景徳伝燈録』は多種の版本が現存している。 後者のテキストの変遷は甚だ複雑だが、馮「2014」によればその系統は (1) 開宝蔵-金蔵系、(2) 東禅寺本系、(3) 延祐本系、(4) 高麗本 系の四種に大分できる。うち(1)金蔵の校訂テキストに馮「2018」が あり、(2) 東禅寺本の影印が禅文化研究所「1994]に、(3) 延祐本の 影印が『玉海堂景宋叢書』16 (1916) に、(4) 高麗本の影印が柳田 [1976] に収録されている。訳注研究では、『祖堂集』全体の訓注に花園 大学国際禅学研究所[2003]が、部分訳に丘山・衣川・小川[2000]、 松原・衣川・小川「2000]、土屋・衣川・小川「2001]、Anderl「2004: 563-799〕、禅文化研究所唐代語録研究班「2011]「2013]、Van Cutsem 「2023c:32-39,66-71,110-114,279-290] 等が、『景徳伝燈録』全体の 訳注に顧「2005]「2010]、Whitfield「2015a]「2015b]「2016]「2017] [2018] [2019a] [2019b] [2020] が、部分訳に入矢監修・景徳伝燈録 研究会「1993]「1997]「2013] 等がある。
- (5) 拈弄とは後代の禅僧による批評の意で、両書に収録される拈弄が、その編者が所属する派に偏っていることが指摘されている。すなわち、『祖堂集』所収の拈弄の殆どは雪峰門下によるものであり(横井[1953:53])、『景徳伝燈録』所収のものの多くは法眼門下によるものである(石井[1987:73-74])。土屋[2024:80]の整理による。
- (6) 『祖堂集』『景徳伝燈録』を含む各種資料を用いて当時の禅宗の変遷を詳細に解明した最新の研究に黄「2021」がある。
- (7) 『祖堂集』『景徳伝燈録』など禅宗史書を用いて当時の思想を分析した研究のうち、最近のまとまったものに齋藤 [2020]、土屋 [2024] 等がある。前者に対し筆者は曾て書評を執筆し(拙文 [2022b])、研究手法の問題――『景徳伝燈録』は全体を分析するのに対し、『祖堂集』はその部分に留まること――を指摘したが(107頁)、両書の全体を比較した際にどのような差異が見えてくるかについては筆者自身、考えがまとまらなかった。拙論はその問題意識に基づき構想されたものである。後者は『祖堂集』『景徳伝燈録』『宋高僧伝』など複数の文献を組み合わせて当時の禅思想の展開を分析するものであり、拙論のアプローチ――『祖堂集』なら『祖堂集』、『景徳伝燈録』なら『景徳伝燈録』を、それぞれ独

## 『景徳伝燈録』の禅宗史観

立した作品と見なし、外部の資料や情報を持ち込むことなく、そこに描かれた歴史を文献内在的に読み解こうとする方針――とは自ずと異なる。 拙論では外部の情報を遮断する必要があるため、話題として重なる部分は多いものの、その議論を引くことは残念ながら基本的に叶わなかった。 ただし『祖堂集』『景徳伝燈録』の記述そのものに対する言及・分析については、必要に応じて参照している。

- (8) 語法研究の専著に張 [2003]、林 [2006]、葉 [2010]、田 [2012] 等があり、うち前3書については衣川 [2012] [2022:7,305-327] の書評がある。
- (9) 馬場「2008:11]「2017:2]。
- 小川「2001:59,64] はこれまでの禅宗史研究の流れを以下のように簡 潔明瞭にまとめている。「戦前の禅宗史の分野では、史料自体の真偽や 価値を吟味することなく、これこれの書物にこうあるという記述を列ね てゆく類いの研究が、ごくふつうに行なわれていた」のに対し、「文献 批判を主軸とした実証的な禅宗史研究」が胡適により開始され、柳田聖 山を経て今日に至っている。ただし胡適が「禅宗史の伝承を虚構として 暴きたてる」「疑古」的な態度をとるのに対し、柳田は「虚構を非歴史 として斬ってすてるのではなく、逆にそのような虚構が生み出されたこ と自体をひとつの歴史として捉え直すという観点の転換」を行ない、 「釈古」的な態度をとった。両氏の研究に比すのであれば拙論は、虚構 性を暴くのでもなければ、虚構が生み出された歴史を分析するのでもな く、それぞれの史書が描き出す「虚構の歴史」の総体を書かれている通 りに読み取ろうとするものである。なお分析の範囲を個々の文献に区切 り、その内部で描き出される歴史全体の構造を読み解く点で、複数の文 献から都合の良い部分を取り出し、それを恣意的に組み合わせて歴史を 描き出す戦前の禅宗史研究とも異なっている。
- (11) 柳田 [1967:355-360]。『宝林伝』の現存部分に南嶽・馬祖の章がないため両者の伝法偈を確認することはできないが、下記3点の状況に鑑み、同書には既に収録されていたと推定できる。第一、『宝林伝』に続く『祖堂集』『景徳伝燈録』が両者の伝法偈を収めている。第二、『景徳伝燈録』は『祖堂集』を参照していないものの両書が収める南嶽・馬祖の伝法偈が完全に一致する。第三、両書はともに『宝林伝』を参照したことを明言している。なお『宝林伝』の逸文については、椎名 [1980] 参照。
- (12) Welter [2006:66,112] は『祖堂集』が『宝林伝』から「南嶽―馬祖」

- を六祖の真の後継者とする主張に従っており、文僜が馬祖の新風の継承者を自任していたと見るが、拙論では本文で論じる通りこの解釈を採らない。Welter 説への批判については、Van Cutsem [2023b:565–569,575]を参照。
- (13) 横井「1954:37]、柳田「1967:357]。『祖堂集』巻2「第二十七祖般若 多羅」:「達摩大師同学兄名仏大先,此仏大先是仏馱跋陀羅三蔵之弟子。 仏馱跋陀羅復有弟子名那連耶舎,於南天大化,後来此土東魏高歓鄴都, 与五戒優婆塞万天懿訳出梵本尊勝経一部。……三蔵讖曰:『尊勝今蔵古 (尊勝者,妙智也。古者,可大師。……)……。』三蔵讖曰:『……白宝 初平平(白宝者, 玉也。玉辺作祭, 璨字也。三祖名璨大師)。』…… 曰: 『……路上逢僧礼(路上者,道也。礼者,信也。四祖大師名道信), 脚下六枝分(脚下者,門下也。四祖下横出一宗。六枝者,牛頭融禅師等 六祖)。』……三蔵又讖曰:『三四全無我(三四者,七也。五祖七歳遇道 信大師。無人我, 出家也)。……尊号過諸量(過量者, 弘字也), 逢嗔不 起憎(不起者, 忍字也)。』……三蔵又讖曰:『捧物何曾捧(捧者, 惠字), 言歎又不歎 (歎者, 能也。六祖名能)。唯書四句偈 (唯書四句偈者, 神 **、** 秀和尚呈四句偈,恵能和尚亦呈四句偈,故言四句偈),将対瑞田人(瑞 田人者,神秀和尚,南陽嘉禾県瑞田人)。』……三蔵又讖曰:『心裏能蔵 事(能蔵者懐, 則懐譲也), 説向漢江浜(説向者, 説法也。漢江浜者, 馬大師漢州人也。馬大師求仏心印,讓和尚説向道一也)。……』……三 蔵又讖曰:『艮地生玄旨(艮地者,東北也。神秀和尚従<u>五祖下</u>伝<u>一枝</u>法 在北、自為立宗旨也) ……足下一有分(従秀和尚足下各分宗旨, 南北有 異)。』三蔵又讖:『霊集媿天恩(霊者,神。集者,会也。媿者,荷也。 天恩者, 沢也。神会大師住洛京荷沢寺) ……。』……三蔵又讖曰:『八女 出人倫(八女者,安字也,出人倫者,為国師也),八箇絶婚姻(八箇者, 安字。絶婚姻者,安徒難為紹継之)……』三蔵又讖曰:『走戊与朝隣 (走戊者, 越字。忠国師是越州人也。与朝隣者, 為国師) ……』三蔵又 讖曰:『説小何曾小(希字是也),言流又不流(遷字是也)。草若除其首 (石頭無草) ……。』爾時那連耶舎説此讖已,告万天懿云:『今此国吾滅 後二百八十年中, 有大国王善敬三宝, 此前諸賢悉出于世, 化導群品約有 千百億、後所得法、只因一師、興大饒益、開甘露門、能為首者、当菩提 達摩焉。』(S89-95)。下線部については後注14で言及する。
- (14) 『祖堂集』において、(A) ①達磨から⑥慧能に至る6代の祖師は巻2に、 (B) ④道信から傍出した牛頭宗は巻3の初めに、(C) ⑤弘忍から傍出 した神秀・慧安ら北宗は巻3の中頃に、(D) ⑥慧能から出た3名は神

- 会・慧忠・南嶽の順で巻3の後ろに録され、(E) 続く巻4の冒頭に石頭が、巻14の冒頭に馬祖が配されている。うち(B)(C)、および(D)の神会・慧忠と那連耶舎の予言との対応は見て取りやすい。(B)では予言に見える「六枝」の語(前注13下線部)を用いて「牛頭宗」の六代の相承を明示したうえで(S138)、「已上空宗」と結んでいる(S147)。(C)では予言への注に見える「五祖下」の「一枝」の語(前注13下線部)を用いて神秀・老安ら北宗のメンバーを明示したうえで(S148)、「已上北宗」と結んでいる(S155)。(D)神会の次に慧忠を並べる配列は、予言で示される順番の一致している。(E)石頭を馬祖の前に置くのは予言の順と逆になっているが、これは『宝林伝』と『祖堂集』の相異なる立場を反映しているのだろう。馬祖の正統性を示すために編まれた『宝林伝』では馬祖を先に挙げていたが、それを参照しながらも「青原一石頭」の下から出た徳山一門の立場から編まれた『祖堂集』では青原を六祖の法嗣の最初に挙げ、石頭を馬祖の前に配したのだと考える。
- (15) 那連耶舎の予言全13首のうち、その全てが『祖堂集』(952年)、『伝統正元 宗記』(1061年、T51.767c-768b)、『祖庭事苑』(1108年、Z113.228a-230a) に、三祖僧璨を予言する第2首を除く12首が『天聖広燈録』(1036年、Z135.635a-636a) に、神秀を予言する第8首と慧安を予言する第11首の2首のみが『景徳伝燈録』(1009年、K81-82) に収められている。『祖堂集』が中国で読まれた形跡はなく、北宋期に編まれた諸書が『祖堂集』を直接参照したとは考えがたいため、『祖堂集』以前に那連耶舎の予言13首が成立していたことはほぼ確実である。その現存部分に見えないため確言できないが、おそらくは『祖堂集』と『景徳伝燈録』がともに参照したと明言する『宝林伝』に収められていたのだろう。Van Cutsem [2023b:567]。
- (16) 33代の祖師 S24-131、 ②青原 S157、 ⑧慧忠 S173、 ②道吾 S266、 ①徳山 S277、 ⑧洞山 S313、 ⑨玄沙 S459-460、 ③長慶 S497、 ⑪馬祖 S618、 ① 南泉 S717-718。 浄修禅師讃については衣川 [2010:89] [2022:74-75]、 Van Cutsem [2021] [2023b] を、文僜の生没年については衣川 [2003:142] 「2022:56] を参照。
- (17) 図1に記した門下の人数について、左から右、上から下へとその出典を記すと以下の通り。(1) 弘忍、「又如五祖大師下,有五百九十九人尽会仏法,唯有盧行者一人不会仏法,他只会道」(S704)、「登時五祖下,有七百僧」(S810)、「当時七百餘人,一斉趁盧行者」(S120)、「門人一千餘衆」(S124)。(2) 慧能、「広六百衆」(S162)、「大衆千有餘人」(S187)。

- (3) 徳山、「常盈五百矣」(S274)。(4) 雪峰、「聚得千七百人」(S490)、 「自天佑丙寅之間, 衆上一千七百」(S360)。(5)玄沙、「匡八百衆矣」 (S455)。(6) 薬山、「漸漸近有四五十人」(S224)。(7) 洞山、「聚 五百衆」(S313)。(8) 雲居、「不減千有餘衆」(S365)。(9) 夾山、「匡 二百衆」(S330)。(10) 曹山、「参徒冬夏盈于二百三百」(S379)。(11) 長慶、「衆上一千五百人」(S497)。(12)報慈、「好五六百人聚頭」(S595)。 (13) 石霜、「一千五百人」(S320)。(14) 本仁、「至二百三百矣」(S394)。 (15) 馬祖、「大師下親承弟子惣八十八人出現于世,及隠遁者莫知其数。 ······說法住世四十餘年, 玄徒千有餘衆」(S617)。(16) 潙山、「集徒千 衆」(S250)、「有千六百人」(S725)。(17) 仰山、「五百人」(S805)。 (18) 青林、「五百来人在這裏」(S397)。(19) 黄檗、「八百一千人」 (S731)、「師令八百来人到洪州見州主」(S733)。(20) 径山、「我一百来 少師」(S846)。(21) 後疎山、「百千徒衆」(S552)。(22) 大梅、「衆上 数百 (S674)。(23) 西院、「僧衆果至五百 (S744)。(24) 龍牙、「玄 徒五百餘人」(S403)。(25) 趙州、「這裏有三百来衆」(S792)。なお参 考までに法嗣に着目し、その数の多い順に並べると以下の通り。馬相31 名 (164-190, 192-195)、雪峰21名 (114-134)、洞山10名 (84-93)、石 霜 9 名 (101-109)、六祖 8 名 (49-56)、石頭 7 名 (59-65)、夾山 7 名 (94-100)、百丈7名 (196-202)、南泉7名 (216-222)。法嗣は便宜上、 『祖堂集』に立伝される者のみを数えた(後注19に挙げた『景徳伝燈 録』の「有録」の法嗣に相当。「無録」(言葉は収録されず名前のみが見 える者)については後注23参照)。人数の後の括弧内に記した番号は、 孫・衣川・西口「2007」の目録において当該の禅僧の上に附されている ものである。ただし各伝に多く記されるのは会下に集った修行者の数で あり、法嗣の数ではないことから、『祖堂集』の主な関心は前者にあっ たと言える。この点は『景徳伝燈録』も同様である。
- (18) 『祖堂集』が達磨の章で全文をまとめて掲載するのに対し、『景徳伝燈録』では神秀・慧安の章に該当する部分のみを収録しており (K81-82)、 一書の見取り図の役割を担っていない。
- (19) 『景徳伝燈録』には、たとえどれだけの奇瑞を示そうと「仏意」を会得しないなら「邪説」であり「仏法」から遠いという清平令遵 (832-906) の言葉を収めており、その奇瑞として「頭上より水を出だし足下より火を出だし、身を焼き臂を煉う」「法を説くこと雲の如く雨の如く、講じ得て天華乱墜す」に加え、「聡慧多辯にして徒を聚むること一千二千」を挙げている (K388)。多くの修行僧を集めることが素晴ら

しいことだと当時一般に認識されていたことが分かる。ただし当然なが らその質も問題にされていた(後注20、(19) 龍興を参照)。なお会下の 修行者数と法嗣の人数は必ずしも相関関係にはない。各巻頭の目録に示 される法嗣の数を「録」(語録)の有無で分けて「有録「無録]」のよう に記すと、当時最大の2000人規模の教団を築いた延寿・行言の法嗣はそ れぞれ0「2]名(K760)、1「1]名である(K759)。それに次ぐ 1500人の修行僧を集めた4名のうち、雪峰の法嗣は45「11〕名(K479、 511-512)、長慶は26「0〕名(K578-579)、報劬は0「1〕名(K756)、 雲居は19「9] 名である(K539-540)。1000人の修行僧を集めた7名の うち、弘忍の法嗣は4「10] 傍出107名(K63, 93)、慧能は19「24] 傍 出10名(K93-94)、法眼は43「20]名(K716-717, 755-756)、龍興は0 「0]名、黄檗は7「6]名(K282)、趙州は7「7]名(K253-254)、 五臺は0「0]名である。慧能下で法嗣の総数が計20以上となる者を多 い順に挙げると、馬祖75 「63 ] 名 (K125-126, 147-148, 166-168)、法眼 43 [20] 名、雲門文偃51 [10] 名 (K613-614, 641-642)、天台徳韶30 [19] 名(K757-758)、潙山10 [32] 名(K252-253)、石霜21 [20] 名 (K412-413)、百丈13「17] 名(K193-194)、雲居19「9] 名(K539-540)、洞山18「8]名(K444-445)、長慶26「0]名、保福19「6]名 (K612-613)、夾山11「11〕名(K413-414)、臨済15「6〕名(K283-284)、石頭13「8]名(K350-351)、疎山12「8]名となり(K542)、 馬祖が計138名と突出している。これは『景徳伝燈録』の網羅性―― 「録」の無い法嗣であっても、その名を具さに挙げる編纂の方針――に 由るのだろう。馬祖はいち早く世に知られるようになった禅僧であり (王「2023:4])、その法嗣とされる者も多く、『景徳伝燈録』が能う限 り禅僧の名を蒐集したことで、同書における馬祖の法嗣の数が最大に なったものと推測する。ただし先述の令遵の言葉で奇瑞とされるのは、 「徒を聚むること」であって、法嗣を量産することではない。また馬祖 の師の南嶽の位次は青原の下であり、六祖下の主流として描き出されて いない。

(20) 図2に記した門下の人数について、左から右、上から下へとその出典を記すと以下の通り。(1) 弘忍、「会下七百餘僧」(K59)。(2) 慧能、「学者不下千数」(K96)。(3) 雪峰、「学者冬夏不減千五百人」(K423)。(4) 玄沙、「学徒餘八百」(K485)。(5) 法眼、「先師法席五百衆」(K743)、「海参之衆常不減千計」(K685)。(6) 延寿、「衆盈二千」(K769)、「及智覚遷住永明大道場、有徒二千」(K781)。(7) 長慶、「徒

衆一千五百」(K495)。(8) 丹霞、「玄学者至盈三百」(K358)。(9) 清 平、「領徒百餘」(K388)。(10) 安国、「徒餘八百矣」(K513)。(11) 報 劬、「僅千五百人随従入院大啓法筵。……今夏堂中千五百僧。」(K698)。 (12) 願斉、「三百人同入新寺」(K776)。(13) 投子、「院裏三百人」 (K391)。(14) 観音、「衆常数百」(K411)。(15) 保福、「学衆常不下 七百」(K520)。(16) 友蟾、「衆盈五百」(K779)。(17) 石霜、「盈五百 衆」(K395)。(18) 大通、「度弟子四百人, 尼衆百数」(K432)。(19) 龍 興、「有衆千餘」(K521)。ただし集ったのはみな「三学講誦之徒」であ り、禅僧はいなかったとマイナスの評価がされている。(20) 雲居、「徒 衆常及千五百之数」(K451)。(21) 龍牙、「有徒五百餘衆、法無虚席」 (K456)。(22) 華厳、「其徒果三百矣」(K459)。(23) 白水、「衆盈 三百」(K464)。(24) 重雲、「度弟子一千五百人」(K564)。(25) 道潜、 「常五百衆」(K735)。(26) 永安、「徒衆五百餘」(K571)。(27) 行言、 「海会二千餘衆」(K740)。(28) 馬祖、「入室弟子一百三十九人」(K129)。 (29) 黄檗、「往来海衆常千餘人」(K215)。(30) 羅漢、「化徒三百」 (K298)。法諱は宗徹、玄沙の法嗣の羅漢桂琛とは別人。(31) 五臺、「衆 盈千数」(K84)。(32) 西院(涅槃堂内の人数)、「時有五百許僧, 染時 疾」(K273)。(33) 南泉、「自此学徒不下数百」(K170)。(34) 趙州、 「遮裏一千人」(K854)。(35) 慧誠、「常聚五百餘衆」(K793)。

- (21) 図中において重雲の下に記した1500人は「度弟子」(出家させた人数) であり、その門下に集った修行者数ではないため、ここでは挙げなかっ た。
- (22) 『景徳伝燈録』の行言の伝には「江南国主新建報慈大道場,命師大闡宗猷,海会二千餘衆」とあり、新たに建立された報慈大道場の最初の住持として彼が招かれ、2000人餘の修行僧を集めたと記されている(K740)。一方、同書の文遂の伝には、「乾徳二年国主延入居長慶,次清涼,次報慈大道場」とある(K732)。同書に「報慈大道場」に住したと記されるのはこの二人のみであるため、行言の後に文遂が住持したことが分かる。おそらく行言のもとで形成された大教団も文遂に継承されたことであろう。なお行言の伝には「別に導師の号を署す」(K740)、文遂の伝には「雷音覚海大導師と署す、礼待すること他等と異なれり」とあることから(K732)、文遂は行言以上に尊重されたことが窺える。鈴木[1985:294]。
- (23) 「傍出」と明記はされないが、『祖堂集』が立伝する傍系の者に牛頭和 尚・鶴林和尚・先径山和尚・鳥窠和尚・懶瓚和尚・老安国師・騰騰和

- 尚・破竈堕和尚の8名がおり、名前だけ見える者に智巌・慧方・法持・智威・恵忠(S138)、神秀和尚・道明和尚・普寂らがいる(S148)。Van Cutsem「2023c:130〕参照。
- (24) 青原と南嶽を慧能の「正嗣」と明記した箇所は見当たらないものの、慧能の法嗣として挙げられる法嗣33名のうち、青原と南嶽はそれぞれ第12位・第13位に配されること、および『景徳伝燈録』の巻 6-13と巻14-26がそれぞれ「南嶽下」「青原下」と明記して両系の禅僧を収めていることから、両者が慧能の「正嗣」と理解されていたことは確実である。
- (25) 直前の青原下 6 世に挙げられる者は徳山下以外では、「石頭—薬山—雲 厳一洞山」か「石頭—薬山—道吾—石霜」の系譜に連なる者である。前 者には雲居の法嗣 2 名、曹山の法嗣 5 名、華厳の法嗣 2 名、龍牙の法嗣 1 名、疏山の法嗣 1 名がいる。後者には九峰の法嗣 5 名、雲蓋の法嗣 1 名がいる。
- (26) S284。なお禅宗研究においてこの語に初めて注目したのが入矢 [1982: 27] であるが、それは『雲門広録』に収められる雲門文優 (864-949) の語であった。同じ言葉であっても、それが雪峰の法嗣雲門の発言とされるか、それとも雪峰と同世代の有力な禅匠雲居の発言として『祖堂集』に収められるかでは、その意味合いは大きく異なる。
- (27) 現存資料を見る限り堀多の初出は『祖堂集』であり、それ以前の古い文献には見えない。一方、その後に続く⑦法海、①志誠、⑨・暁了、宝智隍、⑦法達、⑪智通、⑧志徹、②智常、⑦志道、③印宗のうち、⑦①⑦⑪字の分は敦煌本『六祖壇経』が挙げる十大弟子中にその名が見え、『智隍は慧能の古い伝記『曹渓大師伝』が初出であり、②印宗は王維(701-761)が慧能の為に撰した碑銘に見える(駒沢大学禅宗史研究会[1978:225,222,152])。⑨暁了は先行する現存の文献には見えないが、『景徳伝燈録』によれば「北宗の門人、忽雷澄撰の塔碑」に「六祖の嫡嗣」と記されていたという(K101)。
- (28) 青原下6世について『景徳伝燈録』は巻17に徳山の法孫(巌頭・感潭の法嗣)、投子の法孫(感潭の法嗣)、石霜の法孫(思明・大光・九峯・涌泉・雲蓋・谷山・中雲・棲巌の法嗣)を配し、巻18-19に雪峰の法嗣を配し、巻20に洞山の法孫(雲居・曹山・龍牙・華厳・九峯・青林・白馬・北院・白水・疎山・欽山の法嗣)、夾山の法孫(楽普・逍遥・盤龍・黄山・韶山・上藍の法嗣)を配する。巌頭の法嗣の直ぐ後に雪峰の法嗣を並べない理由は明確ではないが、あるいは雪峰の法嗣を巻18-19にまとめるため、巻17において巌頭の法嗣を入れた後のスペースに収ま

る感潭の法嗣および投子・石霜の法孫を配したのかもしれない。

- (29) 『景徳伝燈録』によれば法論が開かれたのは「乾祐中」(948-956) であり、『祖堂集』は952年に編まれた後、約10年をかけて10巻に増広されたと推定されている(衣川 [2022:93])。この推定に依れば、『祖堂集』が法論の顛末を収録することは時間的に可能であった。土屋 [2024:79]。
- (30) 『祖堂集』によれば馬祖は「即心是仏」と「非心非仏」をともに説いており(S172)、その法嗣の南泉は馬祖の「即心是仏」について方便――「一時の間語」、「外に向かい馳せ求むる病を止むる」もの、「空拳・黄葉もて啼くを止むるの詞」――と明言している(S705)。「空拳」「黄葉」はともに泣く子供をあやすのに用いるもので、中に何かが入っているかのように見せる握りこぶし、金貨に譬えた黄色い葉である。また鼓山の当該の話にも「啼くを止むるの説」という同様の語が用いられている。したがって一切を方便とする見方は青原・南嶽両系に共有されていたことになるが、それが雪峰の法嗣で有力な禅僧の鼓山により高らかに宣言されたことで、より明確に『祖堂集』の言語観を規定する形になっていると考える。
- (31) 楊億の序には一連の文脈において「転法輪」「以一音而開演」とあり、法輪を「転」ずることが「一音」であると理解できる(K 序 1-2)。法眼の問答では、「一音」の正しい理解として古人の語「一切声是仏声,一切色是仏色」が引かれていることから(K861)、分別に陥ることなく一切を仏と看取することが正しい「一音」の理解であることが窺われる。また同趣旨のテーマに不可思議な無情説法を如何に聞くかというものがあり、それを聞いた洞山は「若将耳聴声不現,眼処聞声方得知」と詠っている(K398)。延寿の答えに「転不停」「非義亦非声」「応須用眼聴」という同趣旨の言葉があることから、「一音」を示したものと理解できる。
- (32) 他派を排斥せず等しく一音に包摂する『景徳伝燈録』の姿勢は、延寿の『宗鏡録』に通底する。『宗鏡録』は他派を排斥することなく一心(禅宗所伝の仏心)を核として仏教全体を統合する書物であり、それゆえ後の中国仏教の共有財産となった(柳 [2022a])。
- (33) 禅僧もまた一音説法をすると解しうる前例に宗密 (780-841) の以下のものがある。『中華伝心地禅門師資承襲図』:「然るに達磨、西より来たり、唯だ心法を伝うるのみ。……故に歴代の祖宗、唯だ此を伝うるのみなり。然るに若し感応、相い契わば、則ち一燈もて百千燈に伝うると雖

も、而れども燈燈殊なること無し。若し機と教と投ぜずんば、則ち一音もて法を演説くと雖も、而れども各各の解す所に随う。故に諸宗の異説、過は後人に在り」(Z110.870a)。ここでの一音説法は、仏の故事として引用したものとも、「祖宗」(祖師)の説法のあり方を示したものとも解釈しうる。ただいずれにせよ、その重点は己が機根に応じて様々に理解する聞き手の問題にあり、話し手に焦点を絞り「天下の禅宗は一音もて演暢く」と明示する延寿とは異なる。また『景徳伝燈録』が収める宗密の言葉に「一音」の語が見えないことから、編者道原の念頭にあったのが宗密ではなく延寿の「一音」説であったことはほぼ確実である。

#### 【略号一覧】

K: 『景徳伝燈録』、馮[2018] の頁数を記す。

S:『祖堂集』、孫・衣川・西口「2007」の頁数を記す。

T:『大正新脩大蔵経』、大蔵出版、1924-34年刊行、1960-79年再刊。

Z:『卍続蔵経』、新文豊出版、1976年。

# 【参考文献】

## Anderl, Christoph

[2004] Studies in the Language of Zu-tang ji, Ph.D. dissertation, University of Oslo.

#### Van Cutsem, Laurent

[2021] The Quanzhou Qianfo xinzhu zhuzushi song 泉州千仏新著諸祖師頌 (S.1635): A TEI-Based Edition, Database of Medieval Chinese Texts, Ghent University and Chung-Hwa Institute of Buddhist Studies 中華仏学研究所, https://www.database-of-medieval-chinese-texts.be/. 同 [2023c: 362-493] に補訂再録。

[2023a] Lineages as Network: A Study of Chan Genealogy in the *Zutang ji* 祖堂集 Using Social Network Analysis, *Religions* 2023, 14, 205, pp.1–29. 同 [2023c: 215–256] に補訂再録。

[2023b] The *Quanzhou Qianfo xinzhu zhuzushi song* (Or.8210/S.1635): Manuscript, Textual History, and Genealogy, *T'oung Pao* 109, pp.527–578. 同 [2023c:164–214] に補訂再録。

[2023c] The Zutang ji 祖堂集: Aspects of Textual History, Genealogy, and Intertextuality, Ph.D. dissertation, Ghent University.

Welter, Albert

[2006] Monks, Rulers, and Literati: The Political Ascendancy of Chan Buddhism, Oxford University Press, New York.

# Whitfield, Randolph S.

- [2015a] Records of the Transmission of the Lamp Volume 1: The Buddhas and indian patriarchs, Books on Demand.
- [2015b] Records of the Transmission of the Lamp Volume 2: The Early Masters, Books on Demand.
- [2016] Records of the Transmission of the Lamp Volume 3: The Nanyue Huairang Lineage, Books on Demand.
- [2017] Records of the Transmission of the Lamp Volume 4: The Shitou Line, Books on Demand.
- [2018] Records of the Transmission of the Lamp Volume 5: Heirs of Master Xuefeng Yicun et al., Books on Demand.
- [2019a] Records of the Transmission of the Lamp Volume 6: Heirs of Tiantai Deshao, Congzhan, Yunmen et al., Books on Demand.
- [2019b] Records of the Transmission of the Lamp Volume 7: Biographies and Extended Discourses, Books on Demand.
- [2020] Records of the Transmission of the Lamp Volume 8: Chan Poetry and Inscriptions, Books on Demand.

#### 石井修道

[1987] 『宋代禅宗史の研究』、大東出版社、東京。

#### 入矢義高

- [1982]「雪峰と玄沙(上)」、『禅文化』106、頁21-46。のち同[1986:23-54]に再録。
- 「1986」『自己と超越』、岩波書店、東京。

# 入矢義高監修·景徳伝燈録研究会編

- [1993] 『景徳伝燈録 三』、禅文化研究所、京都。
- [1997] 『景徳伝燈録 四』、禅文化研究所、京都。

# 王潔

[2023] 『中唐至五代石頭禅研究』、宗教文化出版社、北京。

#### 丘山新・衣川腎次・小川降

[2000]「『祖堂集』牛頭法融章疏証:『祖堂集』研究会報告之一」、『東洋文化研究所紀要』139、頁39-83。

# 小川隆

[2001]「胡適博士の禅宗史研究」、『駒沢大学禅研究所年報』12、頁49-76。

# 『景徳伝燈録』の禅宗中観

- のち同「2011:349-391] に補訂再録。
- [2011] 『語録の思想史:中国禅の研究』、岩波書店、東京。

## 衣川腎次

- [1998]「祖堂集礼記」、『禅文化研究所紀要』24、頁113-128。
- [2003]「祖堂集の校理」、『東洋文化』83、頁127-152。のち同[2022:39-63] に補訂再録。
- [2009]「柳田先生の『祖堂集』研究」、『禅文化研究所紀要』30、頁25-69。 のち同「2022:328-356] に補訂再録。
- [2010] 「『祖堂集』異文別字校証:『祖堂集』中の音韻資料」、『東洋文化研究 所紀要』157、頁 1-126。のち同「2022:107-128」に補訂再録。
- [2012]「祖堂集語法研究瑣談」、『花園大学文学部研究紀要』44、頁31-58。 のち同[2022:305-327] に補訂再録。
- [2022]『『祖堂集』の文献学的研究』、京都大学博士論文、京都。

#### 景徳伝燈録研究会編

[2013] 『景徳伝燈録 五』、禅文化研究所、京都。

#### 顧宏義

- [2005]『新訳景徳伝燈録』、三民書局、台北。
- [2010] 『景徳伝燈録訳注』、上海書店出版社、上海。

#### 胡滴

[1930]『神会和尚遺集』、胡適記念館、台北。

#### 黄庭碩

[2021] 『禅運与世縁:唐宋世変下的禅宗及其開展(740-1100)』、台湾大学博士論文、台北。

# 駒沢大学禅宗史研究会

- [1978] 『慧能研究』、大修館、東京。
- 斉藤明・丸井浩・下田正弘・蓑輪顕量・梶原三恵子・高橋晃一・加藤隆宏
  - [2020]『仏典解題事典〈第三版〉』、春秋社、東京。

#### 齋藤智寛

[2020]『中国禅宗史書の研究』、臨川書店、京都。

#### 椎名宏雄

- [1979]「『祖堂集』の編成」、『宗学研究』21、頁66-72。同 [2023:256-265] に補訂再録。
- [1980]「『宝林伝』逸文の研究」、『駒沢大学仏教学部論集』11、頁234-257。 同「2023: 216-248] に補訂再録。
- [2023] 『宋元版禅籍の文献史的研究 第一巻』、臨川書店、京都。

#### 鈴木哲雄

[1985] 『唐五代禅宗史』、山喜房仏書林、東京。

### 禅文化研究所

[1994] 『祖堂集(大韓民国海印寺版)』、禅文化研究所、京都。

# 禅文化研究所唐代語録研究班

[2011]「『祖堂集』巻七雪峰和尚章訳注(上)」、『禅文化研究所紀要』31、頁 199-286。

[2013]「『祖堂集』巻七雪峰和尚章訳注(下)」、『禅文化研究所紀要』32、頁 13-138。

#### 孫昌武・衣川賢次・西口芳男

[2007]『祖堂集』、中華書局、北京。

#### 張美蘭

[2003]『《祖堂集》語法研究』、商務印書館、北京。

「2009」『祖堂集校注』、商務印書館、北京。

#### 土屋太祐

「2024」『法眼:唐代禅宗の変容と終焉』唐代の禅僧12、臨川書店、京都。

## 土屋昌明・衣川腎次・小川降

[2001]「懶瓚和尚『楽道歌』攷:『祖堂集』研究会報告之三」、『東洋文化研 究所紀要』141、頁125-195。

#### 田春来

[2012]『《祖堂集》介詞研究』、中華書局、北京。

# 花園大学国際禅学研究所

[2003] 『研究報告 (第八冊)』、花園大学国際禅学研究所、京都。

#### 馬場紀寿

[2008]『上座部仏教の思想形成:ブッダからブッダゴーサへ』、春秋社、東京。

[2017] 「スリランカにおける史書の誕生」、『東方學』133、頁1-14。

[2022]『仏教の正統と異端:パーリ・コスモポリスの成立』、東京大学出版 会、東京。

#### 馮国棟

[2014]『《景徳伝燈録》研究』、中華書局、北京。

「2018」『景徳伝燈録』、中州古籍出版社、鄭州。

# 松原朗・衣川賢次・小川隆

[2000]「『祖堂集』鳥窠和尚章と白居易:『祖堂集』研究会報告之二」、『東洋文化研究所紀要』140、頁59-122。

# 『景徳伝燈録』の禅宗史観

# 柳幹康

- [2015]『永明延寿と『宗鏡録』の研究:一心による中国仏教の再編』、法藏 館、京都。
- [2022a]「延寿の立ち位置:時代の転換期における禅の捉えなおし」、『中国:社会と文化』37、頁21-38。
- [2022b]「書評 齋藤智寛著『中国禅宗史書の研究』」、『集刊東洋学』127、頁 96-109。

# 柳田聖山

- [1967]『初期禅宗史書の研究』、法藏館、京都。
- [1971]「大蔵経と禅録の入蔵」、『印度学仏教学研究』20-1、頁76-83。
- [1976] 『宋版高麗本景徳伝燈録』、中文出版社、京都。

#### 葉建軍

[2010]『《祖堂集》疑問句研究』、中華書局、北京。

# 横井聖山

- [1953]「『祖堂集』の資料価値 (一): 唐期禅籍の批到的措置に関する一つの 試み」、『禅学研究』44、頁31-80。
- [1954]「燈史の系譜」、『日本仏教学会年報』19、頁1-46。

# 林新年

[2006] 『《祖堂集》動態助詞研究』、上海三聯書店、上海。

# しんこんけつぎしょう 『心根決疑章』と『宗鏡録』

柳幹康

# はじめに

拙論では日本初期禅宗を知るうえで極めて重要な新出資料『心根決疑章』について、(1)その全体の概略を確認したうえで、(2)同書における『宗鏡録』の重要性 — 一書全体の主張・構造を支えるのみならず、自利と利他の架橋という独自の役割をも担っていること — を指摘する。これにより日本禅宗黎明期における禅僧の問題意識、およびそれに応える書物として『宗鏡録』が注目されていたことが明らかになるだろう。

# 1. 『心根決疑章』の概略

『心根決疑章』の著者は「薩摩宗」二祖の仏地房覚晏 (生没年不詳) であり、このことは同書冒頭に「扶桑第二相承沙門覚宴述」と明記されていることから確認できる。「扶桑第二相承」とは扶桑 (日本) の「達磨宗」こと禅宗二祖の意であり、「宴」は「晏」の訛である。その末尾には1221年12月1日の撰と記されており、同時代の僧侶良忠 (1199-1287) が書名を挙げて文章を引くことから、覚晏の真撰と見て間違いない(1)。

『心根決疑章』は日本禅宗黎明期の様子を知るうえで大変貴重な資料である。覚晏の師の大日能忍(生没年不詳)は日本臨済・曹洞両宗の祖とされる栄西(1141-1215)・道元(1200-1253)に先駆けて「達磨宗」こと禅宗を日本に広めた12世紀の禅僧であり、ほどなく栄西より「妄りに禅宗を称する」邪教と批判されたこと(1198年『興禅護国論』)、および覚晏の門流が後に道元の曹洞宗に吸収されたことなどから、かねてより注目を集めていた(2)。しかしながらその系譜が早くに絶え、当時の資料も殆ど残っていなかったことから、その詳細は長らく不明であった。ところが2018年、館隆

志氏により『心根決疑章』が発見され、翌年その本文が<sup>(3)</sup>、2021-2023年にその訳注が公刊された<sup>(4)</sup>。これは日本初期禅宗研究において、まさに劃期的な出来事であった。

『心根決疑章』の書名は「心根」に関する疑いを決する文章の意で、心根とは心の働きを生む器官・拠所である。その内容は「西竺」(インド)と「東夏」(中国)の諸教「大小顕密」(大乗・小乗・顕教・密教に分類される仏説の全て)を視野に収めつつ、「識」「根」の諸説を①薩婆多宗、②唯識宗、③楞厳会上の三種に分類し、その是非を論じるものとなっている。「識」は見たり聞いたりなど認識する働き、「根」は眼や耳など感覚器官であり、両者の理解は三種の立場により異なっている。三種の立場のうち①薩婆多宗と②唯識宗は仏教の教理体系として広く学ばれてきた倶舎・唯識という既存の両学に相当するが、③楞厳会上は覚晏が「扶桑第二相承」として新たに提示した最高の教えである。識と根をめぐる三種の立場の所説は以下のように整理できる⑤(太字部分は後述)。

| 識 (認識)  | 根     |         |       |     |          |  |
|---------|-------|---------|-------|-----|----------|--|
|         | ①薩婆多宗 | ②唯識宗    | ③楞厳会上 |     |          |  |
|         |       |         | 色根    | 心根( | 肉団心)     |  |
| (1)眼識   | 眼根    | 眼根      | 眼根    | 見根  |          |  |
| (2)耳識   | 耳根    | 耳根      | 耳根    | 聞根  | 空、       |  |
| (3)鼻識   | 鼻根    | 鼻根      | 鼻根    |     | -        |  |
| (4)舌識   | 舌根    | 舌根      | 舌根    | 覚根  | 界に見      |  |
| (5)身識   | 身根    | 身根      | 身根    |     |          |  |
| (6)意識   | 意根    | (7)末那識  |       |     | 遍 心<br>満 |  |
| (7)末那識  |       | (8)阿頼耶識 | 意根    | 知根  | ) i      |  |
| (8)阿頼耶識 |       | (7)末那識  |       |     |          |  |

第一「薩婆多宗」は「小乗有部」の「所立」であり、「小乗宗」「有宗」「倶舎」とも呼ばれる(6)。感覚器官として六根(六種の感覚器官・拠所)、すなわち眼根・耳根・鼻根・舌根・身根・意根を立てる。うち前五種(眼耳鼻舌身の五根)は「四大」(地水火嵐の四元素)から成る「扶根」とする。「扶根」とは「清浄根」を扶けるものの意で、眼球・耳孔など身体的な器官を指す。「清浄根」は理念的な機能そのものとしての感官であり、「清浄四

大」から成る目に見えないものとされる(?)。第六の意識の場合は「四大種」ではなく、「前念」(前の瞬間)に生起していた「六識」のいずれかを後念(後の瞬間)の「意識の根」(意根)とする(\*\*)。「六根」は「六識を増上出生」するものであり、「清浄根」が「照能」を発揮し「六識」が起こる。六識とは六根(眼根・耳根・鼻根・舌根・身根・意根)を拠所として生じる六種の認識、すなわち眼識・耳識・鼻識・舌識・身識・意識を指す。「眼識」は「見」ること、「耳識」は「聞」くこと、「鼻識」は「嗅」ぐこと、「舌識」は「夢」うこと、「身識」は「覚触」えること(\*\*)、意識は判断を下すことである。その具体的な流れは以下の通り――まず「清浄根」が「照能」を発揮、「色」を「照」らす。これが見たり聞いたりなどの働きである。その後に心のなかで「これは青」「これは黄色」と判断する。これが第六の意識である――(10)。有部によればひとつの瞬間に存在できるのは一つの識のみで、二つ以上の識が同時に並存することを認めないため、このような説明が為される(11)。

第二「唯識宗」は、「法相」「唯識」とも呼ばれる(12)。この立場は八識(眼識・耳識・鼻識・舌識・身識・意識・末那識・阿頼耶識)を立て、第八の阿頼耶識を「本識」(根本の識)、前七識をそこから派生した「転識」(現に働いている識)とする(13)。

「唯識宗」の理解によれば八識の拠り所は以下の通りである。まず前五識の拠り所は先の薩婆多宗の理解同様(14)、眼・耳・鼻・舌・身という五根 (扶根・清浄根) である。「第六意根」については理解が全く異なり、同一刹那の第七末那識を拠り所とする(15)。末那識は我執の原因となるものである。第七の末那識と第八の阿頼耶識は互いに相手を拠り所とする(16)。 識について言うと、「前五識」と第六の「意識」は「同一刹那」に働き(17)、その次の「刹那」に「比量」(推量)に随い「これは青」「これは黄色」などと判断する(18)。同一刹那に複数の識の存在を認める点で、先の①薩婆多宗と見解が異なる(19)。

第三は「楞厳会上」であり<sup>(20)</sup>、これこそが真の法相・法性を明かすもので<sup>(21)</sup>、その内容は主に「円・楞の二文」 — 『円覚経』と『首楞厳経』 4 仮陀多羅が693年に、『首楞厳経』は般刺

密帯が705年に訳出したインド由来の経典とされるが、今日では中国撰述と見る意見が一般的であり、ともに中国で広く読まれ、禅宗にも大きな影響を与えた。『心根決疑章』の作者覚晏も禅宗の流れを汲む禅僧であるが、「唯だ遂に禅家をして経を解かしむるのみならば、円・楞の二文慎に幽旨を失い、法相帯権(法の相に関する浅い権)の説に濫ぜん」と述べているように(22)、『円覚経』と『首楞厳経』の「幽き旨」を理解しない当時の禅宗に対して批判的な眼差しを向けていた。

「楞厳会上」では根について、色視と心根(心臓)の二種を立てるが(23)、いずれも最終的には世界に遍満する空・清浄なる「真心」に帰する(24)。「真心」とは真実の心の意で、「覚心」(覚りの心)とも称される。この「真心」に気づくことが開悟であり(25)、開悟の前後で心臓の形に変化が生じる ――迷っていた時は閉じた蓮華状であったのが、開悟すると開いた蓮華状になる ――という(26)。

色根は前二宗の所説に対応する次元の根である。前五識(眼識・耳識・鼻識・舌識・身識)については前二宗と同じ理解であり<sup>(27)</sup>、眼根・耳根・鼻根・舌根・身根の五種をそれぞれ根とする。後三識(意識・末那識・阿頼耶識)については理解が異なり、三識をひとつにまとめたうえで、その根を意根とする<sup>(28)</sup>。色根を構成する法は実のところ心の知の本性が映しだしたものであるため<sup>(29)</sup>、最終的にはみな心に帰すという<sup>(30)</sup>。

心根は前二宗では説かれぬ楞厳会上独自の所説であり、色根の深層に相当する。「見・聞・覚・知」の四根を立て、眼識の根を見根、耳識の根を聞根、鼻・舌・身の三識の根を覚根、後三識をひとつにまとめた意識の根を知根とする(31)。これら「見・聞・覚・知」の四根はいずれも「心体」のうえに立てられたものであり(32)、みな唯一の「円融清浄宝覚」(=真心・覚心)に帰一する(33)。かかる心根は方寸(-寸四方)の肉団心、すなわち体内の心臓のことで、そこに「神」が宿っている(34)。その最初は受胎して七日目であり、その時に「識」が心臓に宿り、死ぬ時にそこから出て行く(35)。

世界に遍満している真心と方寸の大きさを持つ心臓とは、虚空と器の関係に擬えられる(36)。虚空は無限大で世界全体に遍満しているが、器の中

だと丸や四角の形に限定されているかのように見える。それと同様、我々の心は心臓という器に区切られているように見えるが、本来は無限大で世界に遍満している真心 (=覚心) である。すべては悟りであって煩悩は実在しない<sup>(37)</sup>。それは心にあらわれた幻に過ぎず、悟れば霧散してしまう<sup>(38)</sup>。この虚空と器の譬喩は、「頻伽瓶」という器を用いた同趣旨の話が『首楞厳経』に見え、『心根決疑章』もそれに言及している<sup>(39)</sup>。また覚晏が「首棱厳之頻伽瓶喩」を用いていたことは、弟子の伝記にも記されている<sup>(40)</sup>。

識について言うと、楞厳会上の説は薩婆多宗に同じである。外界の色を見てから、色境(眼根の対境)が胸中に熏習され、心臓の中で識が現われ「青だ、黄色だ」と認識する<sup>(41)</sup>。

覚晏の理解によれば、前二宗の誤りと、それに対する楞厳会上の正しい説は以下の通りである。①薩婆多宗は眼根などが鏡のように外部の対象を映しだすと誤解するが、実際のところ真心 (=覚心) と見聞覚知は、本より世界に遍ねく行き渡っているものである (42)。②唯識宗は見聞覚知を心法 (八識に区切られた心) と誤認するが、実際のところそれは世界に遍満する全一無相の真心 (=覚心) に他ならない (43)。真心が法界に遍く行き渡っていることを知らず、それを胸中に押し込めて根本の第八阿頼耶識とするが、これは本と末を取り違えた見解に過ぎない (44)。本当の根本は個人に限定された第八阿頼耶識ではなく、世界に遍満する覚りの心なのである。

# 2. 『宗鏡録』の援用

『宗鏡録』は中国の禅僧永明延寿(904-976)が編んだ100巻にも及ぶ浩瀚の書であり、その内容は禅宗所伝の一心(世界に遍満する全一無相の心)により仏教の思想・実践の一切を一元的に統合するものとなっている。禅宗の勢力伸長にともない、中国のみならず朝鮮・日本の仏教にも多大な影響を及ぼした(45)。『心根決疑章』も例外ではなく、『宗鏡録』から極めて大きな影響を受けている。その状況を確認するため、『心根決疑章』における『宗鏡録』援用の諸例を以下に見ていく。管見の及ぶ限り『心根決疑

章』が『宗鏡録』に言及したり、その文章を引用した例は全部で三つである。

第一に、『宗鏡録』から心に関する解釈を引用し、『心根決疑章』の主要な主張――肉団心・八識・第八識・真心を結び付ける理解――を支える柱としている。すなわち『心根決疑章』は『宗鏡録』より「肉団心(=心臓)」「八識(=眼・耳・鼻・舌・身・意・末那・阿頼耶識)」「第八識(=阿頼耶識)」「真実心(=真心)」という「四種の心」が「本と同一体」であることを示す文言を以下のように引用している(先に示した表のうち太字で表示した部分は、この「四種の心」に相当するものである)。

又宗鏡録第四云、「古釈有四。一、紇利陀耶、此云肉団心、身中五蔵 心也。如黄庭経所明。二、縁慮心、此是八識。俱能緣慮自分境故。三、 質多耶、此云集起心。唯第八識。積集種子生起現行。四、乾栗陀耶、 此云堅実心、亦云真実心。此是真心也。然第八無別自体、但是真心。 以不覚故、与諸妄想有和合不和合義。和合義者能含染浄目為蔵識。不 和合義体常不変目為真如。故知四種心本同一体」〈已上〉。如是文証非 但一処。 文た宗鏡録の第四に云わく、「古釈に四有り。一は紇利陀耶、此に肉 団心と云う、身中の五蔵の心なり。黄庭経に明らむ所の如し。二は縁 。 慮心、此れ是れ八識なり。倶に能く自分の境を縁慮するが故なり。三 は質多耶、此に集起心と云う。唯だ第八識のみなり。種子を積集し 現行を生起す。四は乾栗陀耶、此に堅実心と云い、亦た真実心とも云 う。此れ是れ真心なり。然るに第八に別の自体無く、但だ是れ真心な るのみ、不覚を以ての故に、諸の妄想と和合・不和合の義有り。和合 の義、能く染浄を含むを目づけて蔵識と為す。不和合の義、体常に不 変なるを目づけて真如と為す。故に知る、四種の心の本と同一体なる を」と〈已上〉(T48. 434c)。 是の如き文証、 値だ 一処なるのみに非ず。

最後に「是の如き文証、値だ一処なるのみに非ず」とあるように、これは 『宗鏡録』のみに見える独自の説ではない。実際に『心根決疑章』には、 別の文献から引かれた同様の文言も見えている。しかしながら、ここまで明快に「肉団心(心臓)=八識全て=第八識(阿頼耶識)=真実心(真心)」という関係を示す論拠は他になく、かつこの図式が同書の主張を支える主要な柱となっていることから、同書にとって『宗鏡録』が重要な文献であったことが窺える。

第二に、『心根決疑章』にとって一書の主題である心根(心臓)について、 三宗の是非に関わる議論を『宗鏡録』から引いている。以下のようにある。

然宗鏡録五十二云、「小乗云、『我宗取肉団与第六識為依。何要別執有第七識耶?』論主〈護法〉破云、『不可説第六依於色。第六有三分別随念・計度・自性分別故、故若許第六依色而住者、即同前五識、応無随念・計度二種分別』〈已上〉。私云、今文所引小乗一説、自当深理。而護法既還違其理、難言「同前五識、無計度・随念二種分別」者、宗鏡之中雖引其文、而不評判。遂令後学不知誰非。吾今翻破令識其非。…… (\$2,92-94)

然るに宗鏡録の五十二に云わく、「小乗云わく、『我が宗、肉団を取り第六識の音に依と為す。何ぞ別して第七識有りと執するを要すや』と。論主〈護法〉破して云わく、『第六の色に依ると説く可からず。第六に三の分別、随念と計度と自性との分別有るが故に。故に若し第六の色に依りて住すと許さば、即ち前五識に同じ。応に随念と計度との二種の分別無かるべし』」と〈已上〉(T48. 722c)。私に云わく、今の文に引く所の小乗の一説、自ら深理に当たる。而るに護法、既に還って其の理に違して、難じて「前の五識に同じ、計度と随念との二種の分別無し」と言うは、宗鏡の中、其の文を引くと雖も、而れども評判せず。遂に後学をして誰か非なることを知らざらしむ。吾れ今ま翻て破して其の非を識らしめん。……

ここで『心根決疑章』は①薩婆多宗こと「小乗」のほうが「深理」に契っており、②唯識宗の護法 (Ďharmapāla、530-561) の説が「理に違」っていること、および『宗鏡録』が「其の文を引く」ものの「評判」(論評) し

ないため「後学」は両宗の是非が分からなくなってしまったことに言及している。これは『宗鏡録』に対して、為すべき「評判」をしていないというマイナスの評価を与えたものではあるが、その一方で『心根決疑章』がこの『宗鏡録』の議論を引き、自説の補強に用いていることも事実である。むしろ『宗鏡録』が肉団(心臓)を第六識の拠り所とする「小乗」と、それを否定する護法の是非を「評判」しなかったからこそ、覚晏は心臓を心根とする自説の補強に『宗鏡録』の議論を利用することができたのであった。この点でも『宗鏡録』は覚晏にとって、重要な文献であったといえる。第三に、『心根決疑章』を結ぶ最後の部分において、それまでに無かった自利・利他の関係を『宗鏡録』の「意」として以下のように言及している。これは一書全体の構成に鑑みて、極めて重要な言及であると考える。

問、「若爾見性之人、不修衆善否?」答、「宗鏡意云、『実際理地自行門中不受一塵、化儀門中随時順縁応作万行』云々。」書不尽意、遂閣於筆而已。
(S3. 156)
問う、「若し爾らば見性の人、衆善を修せざるや否や」と。答う、「宗鏡の意に云わく、『実際の理地には自行の門中に一塵も受けざるも、北後の門中には時に随い縁に順じて応に万行を作すべし』云々」と。書、意を尽くさざるも、遂に筆を閣く而已。

『心根決疑章』と『宗鏡録』の間で文章に若干の相違はあるものの、ここで論じられる自利・利他の関係は中国禅宗史上においても、両書において も、ともに重要なものとなっている。

まず文字の違いについて述べると、以下に対比する通り下線部以外は異なっているが、その内容に大差はない。

- ●『心根決疑章』:「<u>実際理地</u>自行門中<u>不受一塵</u>、化儀<u>門中</u>随時順縁応作 万行」
- ●『宗鏡録』巻51:「<u>実際理地不受一塵</u>、仏事<u>門中</u>不捨一法」(T48. 720b)

このように文字に若干の相違があるが、その内容は同じであり、自身自身としては一塵をも受けぬ無相なる真実の境界(=実際理地・自行門)に立脚するが、他者に対する側面(=化儀門・仏事門)では有相の次元において何ひとつ捨てることなく、「時に随い縁に順じて」「万行」を実践し「衆善を修」めると述べている。

これは『宗鏡録』を編んだ延寿にとっても、中国禅宗史上においても、重要な論点であった。同様の議論は延寿の別著『万善同帰集』にも見え、そこには「自利」の点では悟れば如何なる善行も必要ないのに対し、「利他」の点では「他人に勧」めるため如何なる「行」も「廃」することはできないと論じられている $^{(46)}$ 。悟った後も善行を為すというのは、延寿が最高の境涯とした「頓悟頓修」 — 仏である心の自覚(=頓悟=自利)と仏としての実践(=頓修=利他)の兼備 — に合致するものであり、かつて宗密( $^{(780-841)}$  が批判した馬祖  $^{(709-788)}$  の再評価に繋がるものでもあった(拙著  $^{(2015)}$  第3章)。

悟った後も他者を救済するために善行を行い続けるというのは、『心根決疑章』にとっても重要な関心事であったと考えられる。『心根決疑章』が論じるのは終始「心根」――心の働きを生む器官が心臓であり、その背景に世界に遍満する真心があること――であり、自利・利他への言及は一書を結ぶ部分で唐突に為されるものである。それゆえに自利・利他の問題は『心根決疑章』にとって、主題に直接かかわらないながらも、最後に言及せざるをえなかった重要なポイントであったことが分かる。自利(=頓悟=頓悟知宗)と利他(頓修=円修辦事)の兼備は『宗鏡録』がその「意」として示すものであり(47)、『宗鏡録』が提示したこの最高の境涯を『心根決疑章』は見落とすことなく、自身の掉尾を飾る部分において『宗鏡録』の「意」として記したのであった。

『心根決疑章』全体の構造に鑑みるなら、一書における次のような議論の展開が見えてくるだろう。すなわち、書名にも挙げた最大の論点である心根(心の働きを生む器官)が我々の体内に例外なく具わる心臓であることを明示しつつ、そこに宿る心が個に限定されたものではなく世界に遍満する無限の真心であることを明かす。そのうえで、「見性」(その本性を見た)

者の自利・利他円満のありよう――真心に目覚めた者は「一塵」も受けぬ空の世界に立ち返りながらも、「化儀」(衆生を教化するで、の面では「一法」も捨てることなく「時に随い縁に順じ」て「衆善」「万行」を行うこと――を示し、それによって一書を結んでいるのである。それは「真心」の存在に気づいたうえで「彼の迷津を整れんで粗ぼ方隅を示」した『心根決疑章』の立場を示すものであると同時に、『心根決疑章』を読んだ者に対して同様に「真心」を看取し利他の道に進むよう求めたメッセージでもあっただろう。最後に引かれた『宗鏡録』の「意」は『心根決疑章』にとって、自利と利他、悟りと迷いを架橋する紐帯なのであった。

以上の三点、とりわけ最後の例から『宗鏡録』が『心根決疑章』にとって、「幽き旨」たる『円覚経』『首楞厳経』に勝らずとも劣らぬほど重要な書物であったことが分かる。

更に言うのであれば①薩婆多宗・②唯識宗の「誤解」を示したうえで、 『円覚経』『首楞厳経』に基づく③楞厳会上において「真心」を開示する 『心根決疑章』一書の構想そのものが、『宗鏡録』より着想を得たものであ ると考えられる。なんとなれば『宗鏡録』には、次のような一段が見える からである。そこでは『円覚経』『首楞厳経』と禅宗初祖達磨の安心問答 ――心をめぐる問答により二祖慧可を悟らせた有名な話(48) ―― を結び付 け、阿難に対する釈尊の指導と、慧可に対する達磨の指導を同質のものと 見ている。すなわち『宗鏡録』の理解によれば『首楞厳経』に見える釈尊 の指導は、阿難が「此の妄心に執」したのを「呵斥」りつけ、問答により っきつの 「推て妄心を破」ることで、「一切処に遍ねき」「妙明なる真心」を悟らせ るものであった。一方、達磨の指導は「妄心を求むるも得」られないとい う体験を実際にさせることで、「一切処に遍ねき」「真心を知」らせ「仏と 成ら」せるものなのであった<sup>(49)</sup>。つまりともに、「妄心」の否定により 「真心」に気づかせる構造になっているのである(50)。この点に鑑みて「扶 桑」(日本)の禅宗の「第二相承」を自任する覚晏が編んだ『心根決疑章』 --- 『円覚経』『首楞厳経』の「幽き旨」に基いて①薩婆多宗・②唯識宗 の「誤解」を破り、心根(心臓)に宿る無限の真心を明かす書 ―― とは、 同様の構造を持つ『宗鏡録』から着想を得たものであったと見て間違いあ

るまい。かかる着想のもと覚晏は、インドで釈尊が阿難を悟らせ、中国で 達磨が慧可を悟らせたのと同じように、日本において読者を開悟せしめん という「扶桑第二相承」の気概をもって『心根決疑章』を編んだのだろう。

# むすび

「扶桑第二相承」こと達磨宗二祖の覚晏が編んだ『心根決疑章』は、近 年発見された新出資料であり、そこからは長らく不明であった日本禅宗黎 明期の様子を窺い知ることができる。その書名――「心根」に関する疑い を決する文章 ― からも読み取れる通り、覚晏は「心根」に対する強い関 心を示していた。この関心は恐らく「仏の心を代々伝えてきた」という禅 宗の新たな主張に触れて惹起されたものであろうし<sup>(51)</sup>、「薩婆多宗」(倶 舎)と「唯識宗」という従来の教学に説かれる心との相違をいかに理解す べきかという問題に基づいたものでもあった。この問題に対し覚晏が得た 答えとは、「薩婆多宗」が立てる六識にせよ、「唯識宗」が立てる八識にせ よ、最終的にはみな「心根」(=心臓)に宿る「真心」(世界に遍満する真の 心) に帰一するというものであった。この真理を示す「楞厳会上」は 「幽き旨」を明かす『首楞厳経』『円覚経』に依るものであり、この「円・ 楞の二文」に匹敵するほど重要なのが『宗鏡録』である。『心根決疑章』 にとって『宗鏡録』は、その支柱となる「肉団心=心(心臓)=八識(阿 頼耶識) = 真実心(真心)」の関係を明示するのみならず、「円・楞の二文」 が明示しない自利・利他の関係を明らかにするとともに、一書全体の構造 ――「二文」により妄心を破り「真心」を示す構造――を着想する基と なった書物なのであった。長い時を経て再び私たちの前に現われた『心根 決疑章』からは、西天の釈尊、東土初祖の達磨に成り代わり、「真心」を 読者に示すことで自利・利他円満の道へ導かんとする「扶桑第二相承」覚 晏の壮大な気字を読み取ることができる。

\*本研究は JSPS 科研費(JP21K00060・23K00053)の助成を受けている。拙 論の執筆にあたっては、達磨宗について舘隆志先生(駒澤大学准教授)より、

# 『心根決疑章』と『宗鏡録』

薩婆多・唯識両宗の所説について吉村誠先生(駒澤大学教授)と師茂樹先生(花園大学教授)より貴重なご教示を賜った。また舘先生のお声がけにより『心根決疑章』の読書会に参加する貴重な機会をいただき、そこで上記の三先生に加え山口弘江先生(駒澤大学教授)からも貴重なご意見をいただいた。そのことをここに記し、深謝の意を表する。

## 注

- (1) 舘「2023]。
- (2) 末木 [2017a]。なお「達磨宗」は元来「(禅宗初祖の) 達磨が伝えた 宗』の意で、「禅宗」の別称に当たり、特定の集団を示す固有名詞では なかった。ところが能忍一派とともに布教を禁じられた栄西は「達磨 宗」と「禅宗」を区別し、能忍一派を「達磨宗」と呼んで批判するとと もに、それとは異なる自身の正しき立場を指す語として「禅宗」を用いた。その後13世紀末から14世紀初頭頃になると「達磨宗」の語は専ら能 忍一派を指す固有名詞として用いられるようになった(同 [2022: 194-195])。のち大久保 [1941: 81] が一般名詞の「達磨宗」と区別するた めに能忍一派を「日本達磨宗」と「仮称」して以来、術語として定着し 今日もなお広く用いられている。拙論において「達磨宗」の語は、覚晏の自称した禅宗の意で用いている。
- (3) 舘「2019]。
- (4) 舘・吉村・師・山口・柳 [2021] [2022] [2023]。
- (5) 『心根決疑章』の所説は基本的に『倶舎論』『成唯識論』等に見える説に合致するが、一部異なるところもある。元来、識の拠り所である「所依」と識を生む力をもつ「根」とは別の概念であり、唯識の一般的な理解によれば第七・第八の二識は互いに相手を「所依」とするのであって「根」とはしないが、『心根決疑章』はそれを「根」とする。「然七八二識互為其根」(S1. 142)。覚晏が参照した長水子璿(965-1038)の『首楞厳義疏注経』は一般的な理解に基づき「此七八二識更互相依」としている(巻9之1: T39. 945b。覚晏による子璿の疏の引用はS3. 144参照)。なお表の作成にあたり当初、③楞厳会上の所説を誤解しており前五識を色根、後三識を心根に当てていたが、2024年9月8日の日本印度学仏教学会第75回学術大会パネルC「新出史料の発見よりみたる達磨宗の諸相」において吉村誠氏により現在の表の理解――八識すべてに対し色根・心根の二層があり、色根では前六識に対しては六根を、後三識については意根にまとめ、心根においては見聞覚知の四根に配当するという

- 図式 ― が示された。その指摘を踏まえ表と本文に修正を加えた。
- (6) 『心根決疑章』、「薩婆多宗」(S1. 136)、「然小乗宗……小乗有部所立如斯」(S1. 139)、「有宗」(S1. 140)、「倶舎」(S1. 144)。
- (7) 『心根決疑章』、「眼耳鼻舌身色形異者名為扶根、扶於清浄根四大故。清 浄根者、義如珠宝光之明浄、一類清浄四大所成、非肉眼境、名清浄根 〈清浄根義、諸教皆同〉」(S1, 136)。
- (8) 『心根決疑章』、「第六意根、非四大種、取六識之中前念六識随一、為後 意識之根」(S1.136)。
- (10) 『心根決疑章』、「見属於眼清浄四大照色之照能。既見色已、胸中謂言、『是青』『是黄』。爾時名為眼識了別。聞覚例知。小乗有部所立如斯」(S1. 139)。
- (11) 同書には詳論されないが、有部の理解によれば一つの瞬間に存在できるのは一つの識のみであり、二つ以上の識の並存は認められない。前五識のいずれかが生じる場合、それは自身に対応する根と、前の瞬間に生じていた識のふたつを拠所とする。意識が生じる場合、直前の滅した識を拠所(意根)とする(小谷「2019:4])。
- (12) 『心根決疑章』、「唯識宗」(S1. 140)、「法相所立」(S1. 143)、「唯識」(S1. 144)。
- (13) 『心根決疑章』、「此教深探立第八識以為本識、七六已還名為転識」(S1. 142)。
- (14) 『心根決疑章』、「前五根中扶根・清浄色根二義全同有宗」(S1.140)。
- (15) 『心根決疑章』、「第六意根、其義永殊。謂以第七現在末那為其意識俱有 根也」(S1, 140)。
- (16) 『心根決疑章』、「然七・八二識互為其根」(S1.142)。
- (17) 『心根決疑章』、「於意識中与前五識同一刹那」(S1.142)。
- (18) 『心根決疑章』、「第二刹那随於比量謂言『此青』『此黄』等時、猶為明了 意識境名似帯質也」(S1.142)。
- (19) 小谷「2019: 4-7]。
- (20) 『心根決疑章』、「楞厳会上」(S1.144)。
- (21) 『心根決疑章』、「顕於真実法相法性、永異前二」(S1. 144)、「大勘殊途、 有三宗異」(S1. 136)。
- (22) 『心根決疑章』、「夫大・小・顕・密之教、西竺・東夏之説、判於識与根、 廃立不一。唯遂使禅家解経、円・楞二文俱失幽旨、濫於法相帯権之説。

- 方今愍彼迷津、粗示方隅而巳」(S1.132)。
- (23) 『心根決疑章』、「楞厳根有二種、一者色根、二者心根」(S1.144)。
- (24) 『心根決疑章』、「窮立法相即是法性真心之体、遂令法相之外更覓於法性」(S1.144)、「見不出入、常遍法界」(S2.85)、「故経云、『如一見根見周法界、聴嗅嘗触覚々々知亦復如是』〈已上〉」(S2.102)、「夫仏一字即是惣体円融宝覚」(S2.108)、「故経曰、『如一見根遍於法界、聴嗅嘗触覚覚知復如是』(S3.161)、「見聞是常住真心」(S3.162)。
- (25) 『心根決疑章』、「能見覚心、周遍法界。其見即是妙明無上菩提」(S2. 98)。
- (26) 『心根決疑章』、「拠秘教、凡夫心如合蓮花、聖人心似開蓮花」(S2.85)。
- (27) 『心根決疑章』、「於色根中前五全同倶舎・唯識」(S1.144)。
- (28) 『心根決疑章』、「六七八識、倶以肉心為所依根」(S2.95)、「問、『頼耶・末那・意識何別?』答、『此亦無別。但是一識。随所縁境義立三識。 ……』〈私云、三識同以肉心為根、義弥顕〉」(S3.146)。
- (29) 「知の精」が「法」を映しだし、それを「根」とする。「根の元」が清浄根、それを扶ける「扶根」の「四塵」が「法」へと流れ出る。『心根決疑章』、「首経四云、『知精映法、攬法成根。根元目為清浄四大。名為意思、如幽室見。浮根〈浮根者、扶根也〉四塵、流逸奔法』〈已上〉」(S1.146)。
- (30) 『心根決疑章』、「問、『……若以眼等識配蓮花者、眼等識為在心花所、在 眼等根耶?』答、『在心識所……』」(S2. 85)。
- (31) 『心根決疑章』、「此経(『首楞厳経』)中於心法中、立根義者見聞覚〈覚一字収嗅・當・触三。三是同一、合中知。故可読『於保由』。触身覚故〉知、名之為根」(\$2,99-100)。
- (32) 『心根決疑章』、「心体見聞覚知立為根義」(S1.152)。
- (33) 『心根決疑章』、「故楞厳云、『見聞覚知不能分隔、成一円融清浄宝覚。心根義略知如斯』」(S2. 108)。
- (34) 『心根決疑章』、「此則鳩尾骨下、巨闕穴上、彼両際底、方寸肉団是也。 又医家等説、『五蔵之中、心蔵其色赤矣。神住其中』」(S1.154)。
- (35) 『心根決疑章』、「又羯邏藍識最初託処即名肉心。如是識於此処最初託、 還即従此処最後捨」(S2.87)。
- (36) 『心根決疑章』、「問、『今言識動、何謂心性不動耶?又言胸中、何謂遍法 界耶?』答、『但是真覚随根境時、似有前後及内外処。由器形異、空似 有方円。但除器方、不除虚空方相所在』」(S3. 145)。
- (37) 『心根決疑章』、「此中根本心王、及見聞等六知之根、并余八種心王識体

- 皆如湿性不壞、未堕煩悩心数故也。故此伝曰、『本無煩悩、元是菩提。』 見聞覚性遍於内外、煩悩纔現胸内一寸」(S3.161)。
- (38) 『心根決疑章』、「方今覚樹遍空、乗於凉陰煩悩小影難留其相」(S3.161)。
- (39) 『心根決疑章』、「由器形異、空似有方円。……〈頻伽瓶喩、此処応合〉」 (S3.145)、「首経之中瓶空之喩」(S2.89)。
- (40) 『元祖孤雲徹通三大尊行状記』「永平二代懷奘和尚行状記」、「参多武峰達磨宗覚晏上人、聞見性成仏之旨。至首棱厳之頻伽瓶喩、知無空之去来、明無識生滅。晏即印記曰、『汝無始曠劫之無明、即解脱了也』」(『曹洞宗全書』巻16、14頁下段。S2.90)。
- (41) 『心根決疑章』、「次明識者、此経所立識義者還同有宗所判識義。謂於見 外色已色境薫入胸中之時、於肉心内発識了知、謂『青』謂『黄』、名了 別識。」(S3. 143)。
- (42) 『心根決疑章』、「然小乗俱舎一宗但執眼根如鏡、外色伝影如鏡現像、不知見是心之体性、遍於法界、聞等亦爾」(S3.162)。
- (43) 『心根決疑章』、「若唯識一宗雖以見聞覚知名為心法、亦不知見聞是常住 真心。但知胸中肉心所住八識心随縁見聞速起速滅。故論曰、『依止根本 識。五識随縁現、或俱或不俱、如濤波依水』〈已上〉」(S3.162-163)。
- (44) 『心根決疑章』、「此宗既以周遍法界円常之見、還入胸中為第八、以本為末、何有入期?」(S3.165)。
- (45) 柳「2022〕。
- (46) 『万善同帰集』巻下:「問、『上上根人頓悟自心、還仮万行、助道熏修不?』答、『……若約自利、則何仮万行熏修?無病不応服薬。若約利他、亦不可廃。若不自作、争勧他人?』」(T48.987b-c)。柳「2020〕。
- (47) 『宗鏡録』巻40:「略有二意、一為頓悟知宗、二為円修辦事」(T48. 653b)。
- (48) 『宗鏡録』は安心問答を取り上げるものの、その問答そのものは載せていない。延寿の弟弟子の道原が編んだ『景徳伝灯録』には、問答全体を以下のように録している。「光(=慧可)日、『我心未寧、乞師与安。』師(=達磨)日、『将心来、与汝安。』日、『覓心了不可得。』師日、『我与汝安心竟。』」(巻3「第二十八祖菩提達磨」: K33a)。この原型は最古の禅籍『二入四行論』に見えるが、そこでは以下の通り慧可とその弟子の問答になっている。「有人問可師……。又問、『教弟子安心。』答、『将汝心来、与汝安。』又言、『但与弟子安心。』答、『譬如請巧人裁衣、巧人得汝絹帛、始得下刀。本不見絹帛、寧得与汝裁割虚空?汝既不能将心与我、我知為汝安何物心?我実不能安虚空。」(C1. 215-217)。達磨と慧可

の間でなされたものとして安心問答を載せる古い例は以下の二つである。 『四家語録』巻5「黄檗断際禅師宛陵録」:「問、『祖伝法付与何人?』師 (= 黄檗) 云、『無法与人。』云、『云何二祖請師安心?』師云:『你若道 有、二祖即合覓得心。覓心不可得故、所以道、「与你安心竟。」若有所得、 全帰生滅。』」(CB50-51)。『祖堂集』巻2「第二十八祖菩提達摩和尚」: 「又問、『請和尚安心。』師曰、『将心来、与汝安心。』進曰、『覓心了不可 得。』師曰、『覓得豈是汝心?与汝安心竟。』達摩語恵可曰、『為汝安心竟、 汝今見不?』恵可言下大悟。」(K72)。柳田「1967: 436]。

- (49) 『宗鏡録』巻3:「故二祖求此妄心不得、初祖於是伝衣。阿難執此妄心、 如来所以呵斥。如経云、『仏告阿難、「汝今欲知奢摩他路、願出生死。今 復間汝。」即時如来举金色臂、屈五輪指、語阿難言、「汝今見不?」阿難 言、「見。」仏言、「汝何所見?」阿難言、「我見如来挙臂屈指為光明拳、 耀我心目。」 仏言、「汝将誰見?」 阿難言、「我与大衆同将眼見。」 仏告阿 難、「汝今答我、『如来屈指為光明拳、耀汝心目。』汝目可見、以何為心 当我拳耀?」阿難言、「如来現今徵心所在、而我以心推窮尋逐。即能推 者、我将為心。」仏言、「咄!阿難、此非汝心。」阿難矍然避座、合掌起 立自仏、「此非我心、当名何等?」仏告阿難、「此是前塵虚妄想相惑汝真 性。由汝無始至于今生認賊為子、失汝元常、故受輪転。」……』(『首楞 厳経』巻1:T19.108c-109a)。……故円覚経云、「妄認六塵縁影為自心 性。」(T17.913b) 故知此能推之心、若無因縁、即不生起、但従縁生、 縁生之法、皆是無常、如鏡裏之形無体、而全因外境、似水中之月不実。 而虚現空輪、認此為真、愚之甚矣!所以慶喜執而無拠、七処茫然。二祖 了而不生、一言契道。則二祖求此縁慮不安之心不得、即知真心遍一切処、 悟此為宗、遂乃最初紹於祖位。阿難因如来推破妄心、乃至於五陰・六 入・十二処・十八界・七大性、一一微細窮詰、徹底唯空、皆無自性。既 非因縁自他和合而有、又非自然無因而生。悉是意言識想分別。因茲豁悟 妙明真心広大含容遍一切処、即与大衆倶達此心、同声讚仏。故経云、 『爾時阿難及諸大衆、蒙仏如来微妙開示、身心蕩然、得無罣礙。是諸大 衆各各自知心遍十方、見十方空、如観手中所持葉物。一切世間諸所有物、 皆即菩提妙明元心。心精遍円、含裏十方。……獲本妙心、常住不滅。礼 仏合掌、得未曾有、於如来前、説偈讚仏、「妙湛総持不動尊、首楞厳王 世希有。消我億劫顛倒想、不歷僧祇獲法身。』(『首楞厳経』巻3:T19. 119b) 即同初祖、直指人心、見性成仏。」(T48, 430c-431c)。
- (50) 『宗鏡録』によれば「妄心」の否定により「真心」を悟れるのは、それまで「ある」と誤認していた「心」(=妄心)が実在しないことに気づ

くことで、一切皆空という本来のありように立ち返ることができるから である。世界は本来すべて空にして一体であるのに対し、我々は身勝手 な分別により世界を切り分け、おのれの「心」というものが自分の内に 局在していると思いなしている。そのような分別に基づく思い込みが事 実に反すると気付きさえすれば、自他を隔てていた分別が打破され、世 界に遍満している「真空」「真心」そのものに成ることができるのだと いう。『宗鏡録』巻84:「所以金剛経云、『過去心不可得、未来心不可得、 現在心不可得。』三際倶空、一心何有?以所依根本之心尚不有、能依枝 末一切万法寧是実耶?故云、『千端万累何能縛?』故知但了一念空、諸 塵自然破。所依既不有、能依何得生?如源尽流乾、根危葉謝。所以阿難 七奶執而無拠、故知邪法難扶。二相直下求而不生、可験解空方悟。相仏 大約只指斯宗。既不得能起之心、亦不得所生之境。心不可得故、即我喪。 境不可得故、即法亡。若能人法倶空、即顕一心妙理。但以心塵相対、万 法縦横、境智一如、千差頓寂。如是方能豁悟本覚霊智真心無住無依、遍 周法界」(T48.879a)。なお『心根決疑章』が「秘教」の説として、「凡 夫の心」が「合じた蓮花」のようで、「聖人の心」が「開いた蓮花」の ようだと述べるのは(S2.85)、分別により世界と隔絶された状態と、 分別を打破して世界に開かれた状態という二種の心の有り様をイメージ してのことかもしれない。

(51) 『心根決疑章』において直接言及されないものの、『宗鏡録』には禅宗初祖の達磨の言葉として「以心伝心」、およびその教化のありようとして「直指人心、見性成仏」「伝仏心印、言下見性、便為得道」などの句が見える。『宗鏡録』を重視し、かつ「扶桑第二相承」を自称していた覚晏が、仏の心を代々伝える禅宗の立場を知っていたことは間違いない。『宗鏡録』巻1:「今依祖仏言教之中約今学人、随見心性発明之処、立心為宗。是故西天釈迦文仏云、『仏語心為宗、無門為法門。』此土初祖達磨大師云、『以心伝心、不立文字。』則仏仏手授、授斯旨、祖祖相伝、伝此心。」(「48.417b-c)。同巻14:「夫釈迦文仏開衆生心、成仏知見。達磨初祖直指人心、見性成仏。」(同488c)。同巻19:「只如達磨禅師、伝仏心印、言下見性、便為得道。」(同521a)。

#### 【略号一覧】

C:「禅の語録」シリーズ、筑摩書房、1969-1981年刊行、2016年再行。「a. b」 と表記。a は巻数、b は頁数を示す。

CB: 禅学叢書 3 『四家語録・五家語録』、中文出版社、1974年。

# 『心根決疑章』と『宗鏡録』

K:「基本典籍叢刊」シリーズ、禅文化研究所、京都、1990-95年刊行。

S:『心根決疑章』、舘・吉村・師・山口・柳 [2021] [2022] [2023]。「a. b」と表記。aは123の数字により訓注の上中下を示し、bは頁数を示す。

T:『大正新脩大蔵経』大蔵出版、1924-34年刊行、1960-79年再刊。

# 【参考文献】

#### 大久保道舟

[1941]「原始僧団と日本達磨宗との関係」、『道元禅師伝の研究』、岩波書店、東京、頁75-125。同 [1953: 444-487] に補訂再録。

[1953] 『道元禅師伝の研究』、岩波書店、東京。

#### 小谷信千代

[2019]「染汚意と意根:我執の根深さの根拠」、『仏教学セミナー』17、頁 1-13。

# 末木文美士

[2017a]「日本における臨済宗の形成:新資料から見た禅宗と達磨宗」、『禅文化』243、頁30-49。のち [2017b] [2022: 181-199] に補訂再録。

[2017b]「日本における臨済宗の形成:新資料から見た禅宗と達磨宗」、『『臨済録』研究の現在:臨済禅師1150年遠諱記念国際学会論文集』、頁409-428。

[2022] 『禅の中世:仏教史の再構築』、臨川書店、京都。

#### 館隆志

[2019]「称名寺所蔵(金沢文庫管理)『心根決疑章』翻刻:達磨宗新出資料の紹介」、『東アジア仏教研究』17、頁162-134。

[2023]「達磨宗と浄土宗:『心根決疑章』の受容を踏まえて」、『印度学仏教学研究』72-1、頁132-137。

# 舘隆志・吉村誠・師茂樹・山口弘江・柳幹康

[2021]「達磨宗・仏地房覚晏『心根決疑章』訓註(上)」、『駒澤大学仏教学 部論集』52、頁127-156。

[2022]「達磨宗・仏地房覚晏『心根決疑章』訓註(中)」、『駒澤大学仏教学 部論集』53、頁83-110。

[2023]「達磨宗・仏地房覚晏『心根決疑章』訓註(下)」、『駒澤大学仏教学 部論集』54、頁141-170。

#### 柳幹康

[2015] 『永明延寿と『宗鏡録』の研究:一心による中国仏教の再編』、法藏 館、京都。 [2020]「永明延寿の思想・実践における浄土的要素」、『印度学仏教学研究』 69-1、頁312-305。

[2022]「『宗鏡録』の流布とその背景」、『国際禅研究』 8 、頁65-79。 柳田聖山

[1967]『初期禅宗史書の研究』、法藏館、京都。